# 

न्यू भेरान्य सम्बद्धाः विद्यालया तुपाच्या <del>वस्त्रीला</del>

[हितीयः खण्डः]



त्वविद्यालयश्जतज्ञयन्तीविशेषाङ्गः

३७ वर्ष

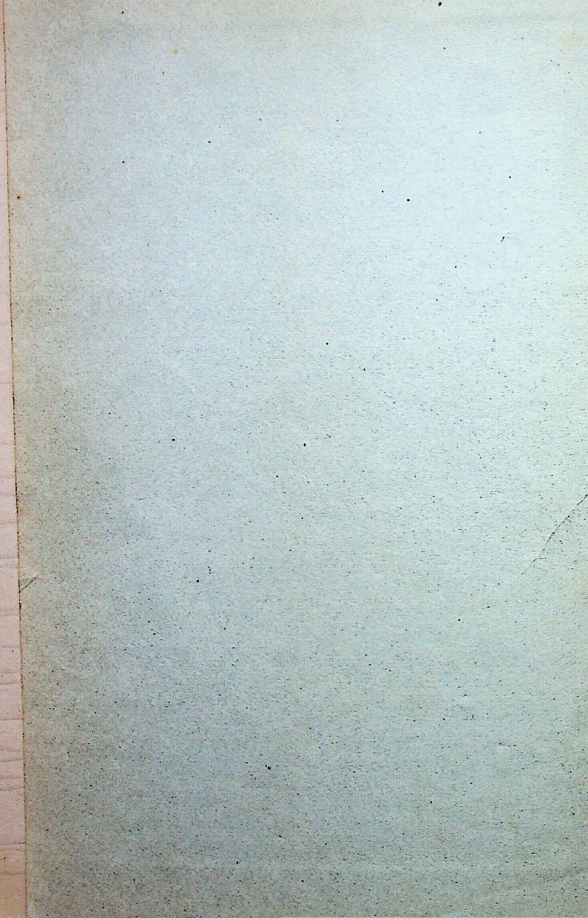
रेप अच्छाः

वार्षिक मृत्यम् १० रूपकाणि

संयुक्तान्द्राताम् १० रूपकाणि







## सारस्वती सुषमा

## सम्पूर्णानन्दसंस्कृतियभविद्यालयानुसन्धानपत्रिका

[ त्रैमासिकी ]

विश्वविद्यालयरजतजयन्तीविशेषाङ्कः

[ द्वितीयः खण्डः ]

सम्पादकः

डॉ० भागीरथप्रसादत्रिपाठी 'वागीशः शास्त्री' अनुसन्धानसंस्थाननिदेशकः

उर्प-सम्पादकः

डाँ० हरिश्चन्द्रमणित्रिपाठी प्रकाशनाधिकारी



#### परामर्शदातृसम्पादकमण्डलम् डॉ॰ रामकरणशर्मा, कुलपतिः, अध्यक्षः

१. डॉ॰ युगलिकशोरिमश्रः, २. डॉ॰ महाश्रभुलालगोस्वामी, वेद-वेदाङ्ग-संकायाध्यक्षः दर्शन-संकायाध्यक्षः

३. डॉ॰ केलासर्गतित्रिपाठी, ४. डॉ॰ गोकुलचन्द्रजैनः, साहित्य-संस्कृति-संकायाच्यक्षः श्रमणविद्या-संकायाच्यक्षः

५. डॉ॰ राजेश्वर उपाध्यायः, ६. डॉ॰ भागीरयप्रसादित्रपाठी 'वागीदाः द्वास्त्री' आधुनिक-ज्ञान-विज्ञान-संकायाध्यक्षः संयोजकः

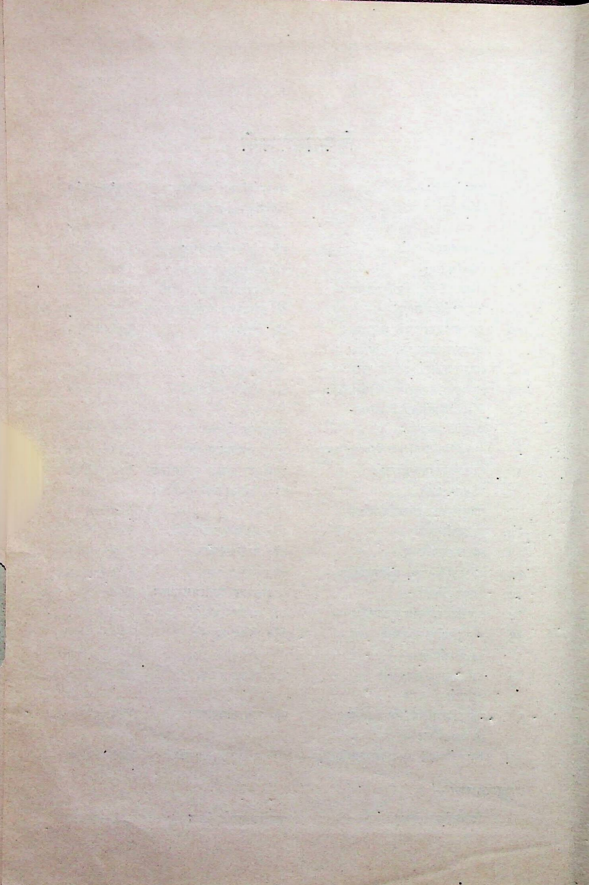
### विषयानुक्रमणी

| 8.          | अवच्छेदकता—                              | थाचार्यश्रीवदरीनाथशुक्लः       | १५३—१६०                |
|-------------|------------------------------------------|--------------------------------|------------------------|
| ₹.          | विधिमीमांसा —                            | पद्मभूषण-आचार्यश्रीपी०एन्०     | 111                    |
|             |                                          | पट्टाभिरामशास्त्री             | 238-135                |
| ₹.          | अपोहस्वरूपविमर्शः —                      | डॉ॰ गोपिकामोहनभट्टाचार्यः      | 259-204                |
| 8.          | स्फोटविचारः                              | <b>डॉ॰ कालिकाप्रसादशुक्ल</b> : | १७६-१८४                |
| 4.          | ॐकारस्य दार्शनिकं स्वरूपम्               | डॉ॰ महाप्रभुलालगोस्वामी        | 264-886                |
| ₹.          | लकारार्थंनिर्वेचनम्—                     | श्रीरामानन्दन ओझाः             | 899-708                |
| 9.          | आदिकाव्यरागायणे धातूनां                  | डॉ॰ देवराजशर्मा                | २०५                    |
|             | पदन्यत्ययसम्बन्ध्यनियमितता—              |                                |                        |
| 6.          | च्याकरणशास्त्रे एकवाय्यता—               | श्रीकोरडसुद्धह्मण्यम्          | 288-786                |
| 9           | शाब्दिकाभिमतस्थानपदार्थविमर्शः           | डाँ० श्रीपतिरामत्रिपाठी        | 789-778                |
| 20.         | अन्विताभिधानाभिहितान्वय-                 |                                |                        |
|             | वादयोः स्वरूपम्—                         | श्रीसुधाकरदीश्वितः             | २२५                    |
| ११.         | विभिन्नदर्शनानां नये प्रत्यक्षप्रक्रिया- | श्रीकौस्तुभानन्दपाण्डेयः       | 737-780                |
| १२.         | यामलतन्त्रस्वरूपविमर्शः—                 | श्रीशीतलाप्रसाद उपाच्यायः      | 786-749                |
| १३.         | श्रीमद्भागवते                            | डॉ॰ विन्ध्येश्वरीप्रसादिमश्रः  |                        |
|             | श्रोकुष्णावतारतत्त्वविमर्शः—             | 'विनयः'                        | 740-740                |
| <b>१</b> ४. | कालसमीकरणम्—                             | डॉ॰ श्रीकृष्णचन्द्रद्विवेदी    | 742-704                |
| 84.         | स्वरद्यास्त्रपरिचय:—                     | डॉ॰ नागेन्द्रपाण्डेयः          | 705-728                |
| <b>१</b> ६. | गणितज्यौतिषस्य श्रुतिमूलकता—             | श्रीसर्वनारायणझाः              | २८५-२८७                |
| 20.         | अयनद्वयविमर्शः—                          | श्रीवजविहारीशास्त्रिचतुर्वेदः  | 266-288                |
| 86.         | आयुर्वेदपरम्परासु वृक्षायुर्वेदः—        | डॉ॰ पारसनाथद्विवेदी            | 793-799                |
| 89.         | कायाग्निमेव मतिमान् रक्षन्               | डॉ॰ विद्याधरशुक्लः             | 300-387                |
|             | रक्षति जीवितम्—                          |                                |                        |
| २०          | कालिदासस्य रूपकाणां                      | डॉ॰ वनेश्वरपाठकः               | 384-486                |
|             | भाषिकी संरचना—                           |                                |                        |
| 28.         | महाकविकालिवासस्य काव्येषु                | डॉ॰ रामाशीषपाण्डेयः            | 379-380                |
|             | संस्कारवर्णनम्                           |                                |                        |
| २२.         | काव्यदोषाणां नित्यानित्यत्वमीमांसा-      | डॉ॰ जगन्नारायणपाण्डेयः         | ३४१—३५०                |
| ,<br>इच्छ   | त्यमाला—                                 |                                |                        |
| 100         |                                          |                                | THE PROPERTY OF STREET |

पुष्पदन्ताचार्यप्रणीतम्

**१—१४**२

शिवमहिम्नस्तोत्रम्—



## सारस्वती सुषमा

#### सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयानुसन्धानपत्रिका

३७ वर्षः ज्येष्ठ-भाद्र-मार्गशीर्ष-फाल्गुनपूर्णिमाः, वि०सं०२०३९ १-४ अङ्काः

#### अवच्छेदकता

आचार्यश्रीवदरीनाथशुक्लः कुलपतिचरः, सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयस्य

\* \* \*

अवच्छेकता कस्यापि वस्तुनो निर्वचनस्य प्राणभूतं तत्त्वम् । एनामुपेक्ष्य कार्य-कारणभावः, प्रतिबध्यप्रतिबन्धकभावः, व्याप्यव्यापकभावः, अन्योऽप्येवंविधोऽशीं न निर्वक्तं शक्यते । यथा गन्धपृथिव्योरस्ति कार्यकारणभावः, गन्धं प्रति पृथिवी कारणमित्यनङ्गीकारे गन्धः कुतः पृथिव्यामेवोत्पद्यते, न जलादिषु, इति प्रश्नस्य समाधातुमशक्यत्वात् । तत्र न तावद् गन्धं प्रति तत्तत्पृथिव्यात्मकद्रव्यं कारणिमिति शक्यते स्वीकत्तुं गन्धस्य सर्वेषु पृथिव्यात्मकद्रव्येषु उत्पन्नत्वेन तं प्रति तत्तत्पृथिव्याः व्यतिरेकव्यभिचारात्, तत्पृथिव्यात्मकद्रव्यभिन्ने त्मकद्रव्यस्य कारणत्वकल्पनायां पृथिव्यात्मकद्रव्येऽपि गन्धोत्पादात् तत्पृथिव्यात्मकद्रव्यस्य च तत्र तादात्म्येनासत्वात्, तत्तद्गन्धं प्रति तत्तरपृथिव्यात्मकं द्रव्यं कारणमिति कल्पनयाऽपि नाभीष्टसिद्धिः सम्भवा, जलादिषु तादात्म्येन तत्तत्पृथिव्यात्मकद्रव्याभावस्य तत्तद्गन्धानुत्पत्ति प्रत्येव प्रयोजकतया जलादिषु तत्तद्गन्धोत्पत्तिवारणेऽपि तत्र गन्धोत्पत्तेः वारियतुम-शक्यत्वात् । पृथिव्यात्मकतत्तद्द्रव्यभेदकूटस्य गन्धसामान्यानुत्पत्तिप्रयोजकत्वमभ्यु-पेत्यापि नैष दोषो वारियतुमुचितः, कूटस्य एकविशिष्टापरत्वेनैव प्रयोजकताया अभ्युपेतव्यतया विशेष्य-विशेषणभावे विनिगमनाविरहेण प्रयोजकतया आनन्त्य-प्रसङ्गात् । अवच्छेदकताऽभ्युपगमे तु गन्धत्वस्य कार्यतावच्छेदकत्वं पृथिवीत्वस्य च कारणतावच्छेदकत्वं स्वीकृत्य गन्धं प्रति पृथिवीकारणिमिति सामान्यकार्यकारण-भावकल्पनायाः सम्भवेन जलादिषु गन्धकारणस्य पृथिवीद्रव्यस्य तादात्म्येनाभावात् तत्र गन्धोत्पत्तेर्वारणस्य सुकरत्वान्न कोऽपि दोषः ।

एवम् अवच्छेदकतामुपेक्ष्य प्रतिबच्यप्रतिबन्धकभावोऽिप न निर्वक्तुं शक्यते,
यथा 'भूतलं घटाभाववत्' इति बुद्धौ भूतलं घटवद् इति निश्चयस्य प्रतिबन्धकत्वं
भवति, इदं प्रतिबन्धकत्वं यदि भूतलविशेष्यकघटप्रकारकिनश्चयस्य मन्यते, तदा
'भूतलं द्रव्यवत्' इति निश्चयस्य 'द्रव्यं घटवत्' इति निश्चयस्यापि च उक्तबुद्धि प्रति
प्रतिबन्धकत्वं स्यात् । अवच्छेदकताभ्युपगमे तु भूतलत्विष्ठावच्छेदकतानिरूपितभूतलिष्ठिवशेष्यतानिरूपितघटत्विष्ठावच्छेदकतानिरूपितघटनिष्ठप्रकारताकिनश्चयस्य
प्रतिबन्धकत्वोक्त्या उक्तापत्तेः वारियतुं शक्यत्वात् ।

न च अवच्छेदकताया अभावेऽपि भृतलत्विष्ठप्रकारतानिरूपितभूतलिष्ठ-विशेष्यतानिक्वितवटत्विष्ठप्रकारतानिक्वितवटनिष्ठप्रकारताकिनश्चयत्वेन प्रतिबन्ध-कत्वकल्पनया भूतलं घटाभाववदिति बुद्धौ 'द्रव्यं घटवत्, भूतलं द्रव्यवत्' इति निश्चययोः प्रतिबन्धकत्वं वारियतुं शक्यते, एकज्ञानीयसमानाधिकरणविषयतयोर-भेदेन घटनिष्ठप्रकारतानिरूपितभूतलनिष्ठविशेष्यताया भूतलत्वनिष्ठप्रकारतानिरूपित-भूतलनिष्ठविशेष्यतायाश्च मिथोऽभिन्नतया घटनिरूपितभूतलनिष्ठविशेष्यतायां भूतलत्व-निष्ठप्रकारतानिरूपितत्वस्य, एवं भृतलिष्ठविशेष्यतानिरूपितघटनिष्ठप्रकारताया घटत्वनिष्ठप्रकारतानिरूपितघटनिष्ठविशेष्यतायाश्च परस्परमभिन्नतया प्रकारतायां घटत्वनिष्ठप्रकारतानिरूपितत्वस्य सत्त्वेनोक्तरूपेण प्रतिबन्धकत्वे बाधका-भावाद इति वाच्यम्, एकज्ञानीयसमानाधिकरणविषयतयोरभेदस्यामान्यत्वात्, पुरुषाभाववानिति बुद्धौ दण्डः पुरुषवानिति दण्डविशेष्यक-पुरुषप्रकारकनिश्चयस्यैव रक्तदण्डवत्पृरुषवान् देश इति दण्डप्रकारकपुरुष-विशेष्यकनिश्चयस्यापि प्रतिबन्धकत्वापत्तेः, रक्तत्वनिष्ठप्रकारतानिरूपितदण्डनिष्ठ-विशेष्यत्व-पुरुषनिष्ठविशेष्यतानिरूपितदण्डनिष्ठप्रकारत्वयोः । एवं दण्डनिष्ठप्रकारता-निरूपितपुरुषिनष्ठविशेष्यत्व-देशनिष्ठविशेष्यतानिरूपितपुरुषं नष्ठप्रकारतयोः भिन्नतया दण्डनिष्ठप्रकारतानिरूपितत्वस्य सत्त्वात् ।

न च एकज्ञानीयसमानाधिकरणिववयतयोरभेदस्योक्तदोषेण त्याज्यतया तयोरवच्छेद्यावच्छेदकभावो नूनमभ्युपेयः, अन्यथा भूतलं घटश्चेति ज्ञानवत् 'सूतलं घटवत्' इति ज्ञानस्य समूहालम्बनताया अपि अपरिहार्यत्वात् तस्यापि उक्तज्ञानस्येव परस्परासम्बद्धविशेष्यताद्धयशालित्वात् । तथा च घटाभाववद् भूतलिमिति बुद्धौ घटवद् भूतलिमिति निश्चयस्य घटत्विनष्ठप्रकारतानिरूपितिविशेष्यत्वाविष्ठन्न-घटिनष्ठप्रकारतानिरूपितभूतलत्विनष्ठप्रकारतानिरूपितिवशेष्यत्वाविष्ठन्नभूतलिन्छिवशेष्यताकिनश्चय-त्वेन प्रतिवन्धकत्वस्वीकारे उक्तबुद्धौ 'द्रव्यं घटवत्', 'भूतलं द्रव्यवत्' इति निश्चययोः प्रतिबन्धकत्वस्य वारियतुं शक्यतयाऽवछेदकताभ्युपगमो नावश्यक एवेति वाच्यम्, प्रतिवन्धकतःवच्छेदककुक्षौ घटत्विनष्ठप्रकारतानिरूपितिविशेष्यत्व-भूतलत्व-निष्ठप्रकारतानिरूपितिविशेष्यत्व-भूतलत्व-निष्ठप्रकारतानिरूपितिविशेष्यत्व-भूतलत्व-निष्ठप्रकारतानिरूपितिविशेष्यत्व-भूतलत्व-निष्ठप्रकारतानिरूपितिविशेष्यत्व-भूतलत्व-

न चावच्छेदकताऽभ्युपगमेऽतिरिक्तविषयताकल्पनाश्रयुक्तं गौरविमिति वाच्यम्, प्रकारतायामेवावच्छेदकतात्वस्य कल्पनीयतया गौरवाभावात् । अवच्छेदकतात्वरूपा-तिरिक्तोपाधेः कल्पने गौरवं तु न शङ्क्यम्, एकज्ञानीयसमानाधिकरणविषयतयो-रवच्छेदावच्छेदकभावोपगमे विषयतानिष्ठायां समानाधिकरणविषयतावच्छेदकतायां क्छप्तस्यावच्छेदकतात्वस्यैव विषयतारूपायामप्यवच्छेदकतायां स्वीकारात् ।

व्याप्यव्यापक मावोऽपि अवच्छेदकतां विना निर्वक्तुमशक्यः। यथा धूमो विह्नव्याप्यः, 'विह्नश्च धूमव्यापकः' भवति, तत्र विह्नव्याप्यत्वं वह्नचभावविश्वरूपित-वृत्त्यभावः, धूमव्यापकत्वं च धूमसामानाधिकरणाभावअतियोगित्वाभावः, धूमः वह्नचभाववित जलह्नदादौ अवृत्तितया विह्नव्याप्यः, विह्नश्च धूमसमानाधिकरणघटा-भावादीनामप्रतियोगितया धूमव्यापकः। तत्र विह्नव्याप्यत्वं यदि वह्नचभावविन-रूपितवृत्तिप्रतियोगिकाभावः, तदा मोनशैवालादिरपि विह्नव्याप्यः स्यात्, तत्र वह्नचभावविन-रूपितवृत्तिप्रतियोगिकाभावः, तदा मोनशैवालादिरपि विह्नव्याप्यः स्यात्, तत्र वह्नचभावविन-रूपितवृत्तिप्रतियोगिकस्य तादृशवृत्तिघटत्वोभयाभावस्य तत्र सत्त्वात्।

एवं धूमव्यापकत्वं यदि धूमसमानाधिकरणाभावप्रतियोगिकाभावः, तदा मीनादिरिष धूमव्यापकः स्यात्, तत्र तादृशप्रतियोगिताप्रतियोगिकस्य धूमसमानाधिकरणाभावप्रतियोगिकत्वघटत्वोभयाभावस्य सत्त्वात् । अवच्छेदकताऽभ्युपगमे तु बह्लचभाववनिनष्ठावच्छेदकताभिन्नवृत्तित्वनिष्ठावच्छेदकताभिन्नावच्छेदकत्वानिरूपितप्रतियोगिताकाभावस्य बह्लिच्याप्तित्वस्वोकारेण नोकदोषः, बह्लचभाववन्निरूपितवृत्तिर्नास्तीति
प्रतीतिसिद्धस्य तादृशाभावस्य मीनादावसत्त्वाद् धूमसमानाधिकरणाभावनिष्ठावच्छेदकताभिन्नप्रतियोगितात्वनिष्ठावच्छेदकताभिन्नावच्छेदकत्वानिरूपितप्रतियोगिताकाभावस्य धूमव्यापकत्वरूपस्वोकारेण नोकदोषः, धूमसामानाधिकरणाभावप्रतियोगितवं
नास्तीति प्रतीतिसिद्धस्य तादृशाभावस्य मीनादावभावात् ।

अवच्छेदकत्वानङ्गीकारे घटो नास्तीति प्रत्ययविषयोऽभावोऽपि दुर्वचः, तथा हि न तावद् घटप्रतियोगिकाभावस्तथा घटप्रतियोगिकस्य नीलघटाभावस्य पीतघटवति देशे सत्त्वेन तत्र घटो नास्तोति प्रत्ययापत्तेः । यावद्घटप्रतियोगिकाभाव उक्तप्रत्यय-विषयभूताभाव इत्यभ्युपमे नोक्तदोष इति न शक्यं वक्तुम्, यावद् घटाभावस्य नीलघटनीलघटान्यघटोभयाभावस्य च यावद्घटप्रतियोगिकाभावस्य नीलघटवित सत्त्वेन तत्र ताद्शप्रत्ययापत्तेः । घटप्रतियोगिकयावदभावः, स इत्यपि न सुवचम्, यावतां घटानां प्रातिस्विकरूपेण असर्वज्ञेन ज्ञात्मशक्यतया तस्य ताद्शप्रत्ययाभाव-प्रसङ्गात् । अवच्छेदकतायाः स्वीकारे तु घटत्वे घटाभावप्रतियोगितावच्छेदकता-मपगम्य घटत्वनिष्ठावक्छेदकताभिन्नावच्छेदकत्वानिरूपितघटत्वनिष्ठावच्छेदकतानिरू-पितप्रतियोगिताकाभावस्य घटो नास्तीति प्रत्ययविषयत्वस्वीकारेण नोक्तदोषाणाम-वसरः। प्रतियोगिताया व्यधिकरणधर्माविच्छन्नत्वपक्षे विशेषनिष्ठप्रतियोगितायाः सामान्यधर्माविच्छिन्नत्वपक्षे च घटत्वेन घटाभावस्य घटत्वेन नीलघटाभावस्य च तादृशस्य पीतघटादिमति देशे सत्त्वेन तत्र तादृशप्रत्ययापत्तिस्त घटत्वगतैकत्ववृत्ति-प्रतियोगिताकाभावस्य च ताद्शप्रत्ययविषयत्वाभ्युपगमेन वारणीया, प्रतियोगितायां घटत्वगतैकत्ववृत्तित्वं च स्वनिरूपितावच्छेदकतात्वाविच्छन्नप्रतियोगिताकपर्याप्त्यनु-योगितावच्छेदकत्व-स्वनिरूपिकाभावनिरूपितनिरूपकतावच्छेदकतात्वावच्छिन्नप्रतियोगि-कताकपर्याप्त्यनुयोगितावच्छेदकत्वतद्भयसम्बन्धेन । एवमभूतश्चाभावो घटो नास्तीति प्रत्ययविषय एवाभावस्तत्प्रतियोगितावच्छेदकत्वस्य तन्निरूपकतावच्छेदकत्वस्य च घटत्व एव सत्त्वेन उक्ताभावप्रतियोगिताया उक्तोभयसम्बन्धेन घटत्वगतैकत्ववृत्तित्वात् । घटत्वेन पटाभावः, घटत्वेन नीलघटाभावश्च न तथा, तयोः प्रथमाभावप्रतियोगिता-निरूपकतावच्छेदकत्वयोः क्रमेण घटत्वपटत्वयोः सत्त्वेन द्वितीयाभावस्य च तयोः घटत्वनीलघटत्वयोः सत्वेन तत्तदाभावप्रतियोगिताया उक्तोभयसम्बन्धेन घटत्वगतै-कत्वेऽवृत्तितया तावादाय घटो नास्तीति प्रत्ययाभावसम्भवात् ।

अत्रेदं चिन्तयितुं शक्यते यत् प्रतियोगिविशेषिताभावप्रत्ययो विशिष्टवैशिष्ट्-यावगाहिमयीदां नातिशेत इति नियमः, विशिष्टवैशिष्ट्यावगाहित्वं च विशेषण-विशेष्यतावच्छेदकद्वयावगाहित्वम्, तथा च विशिष्टप्रकारकाभावबुद्धे विशेषणस्य यः सम्बन्धो भासते, स एव विशेषणतावच्छेदकस्यापि तदवच्छिन्नप्रतियोगिकत्वेन भासते, तथा रक्तत्वविशिष्टदण्डवैशिष्ट्यावगाहिन्यां 'रक्तदण्डवान् पुरुषः' इति बुद्धौ विशेषणस्य दण्डस्य सम्बन्धविधया भासमानः संयोग एव स्वाविच्छन्नप्रतियोगिक-संयोगत्वेन रक्तत्वस्यापि सम्बन्धत्या भासते; परं विशिष्टप्रकारकाभावबुद्धौ अभावांशे विशेषणस्य सम्बन्धविधया या प्रतियोगिता भासते, सेव स्वाविच्छन्नप्रतियोगितात्वेन विशेषणतावच्छेदकस्यापि सम्बन्धविधया भासते। यथा घटो नास्तीति बुद्धौ अभावांशे घटसम्बन्धविधया भासमाना प्रतियोगितैव घटत्वाविच्छन्नप्रतियोगितात्वेन घटत्वसन्बन्धविधया भासते। एवं च घटत्वेन पटो नास्तीति बुद्धौ अभावांशे पट-सम्बन्धविधया भासमाना घटत्वाविष्टनप्रतियोगितैव विशेषणतावच्छेदकस्य पटत्वस्यापि स्वाविच्छन्नप्रतियोगितात्वेन भासते, तथा चोक्तप्रतीतिविषयाभावप्रतियोगितायां घटत्वपटत्वोभयाविच्छन्नत्वस्योपपन्नतया केवलमेकेन स्वनिक्ष्पितावच्छेदकतात्वावच्छन्नप्रतियोगिताकपर्याप्त्यनुयोगितावच्छेदकत्वसम्बन्धेन घटत्वगतैकत्ववृत्तिप्रतियोगिताकाभावत्वेन घटो नास्तीति प्रतीतिविषयाभावस्य निर्वचनेन घटत्वेन पटाभावस्य तद्भिन्नत्वमुपपद्यते।

एवं घटत्वेन नीलघटो नास्तीति बुद्धाविष अभावांशे नीलघटात्मकविशेषणस्य सम्बन्धविधया या घटत्वाविच्छन्नप्रतियोगिता भासते, सैव नीलघटत्वरूपविशेषणता-वच्छेदकस्यापि स्वाविच्छन्नप्रतियोगितात्वेन सम्बन्धविधया भासते, तथा चोक्ताभाव-प्रतियोगितायां घटत्वमात्रनिष्ठावच्छेदकतानिरूपितत्विमव नीलत्व-घटत्वोभयिनष्ठा-वच्छेदकतानिरूपितत्वमपि लभ्यत इति तदभावप्रतियोगिता न भवति, उक्तसम्बन्धेन घटत्वगतैकत्ववृत्तिरिति उक्तेनैकसम्बन्धेन घटत्वगतैकत्ववृत्तिप्रतियोगिताकाभावत्वेन वर्ण्यमानोऽभाव उक्ताभावाद् भिद्यते। अतो घटो नास्तीति प्रत्ययविषयाभावो घटत्वगतैकत्ववृत्तिप्रतियोगिताकाभावत्वेन यदा वर्ण्यते, तदा प्रतियोगितायां घटत्वगतैकत्ववृत्तित्वमुक्तेनैकेनैव सम्बन्धेन वाच्यम्, द्वितोयसम्बन्धे नैवोपादेय इति। अवच्छेदकता कः पदार्थः

उक्तरीत्या अवच्छेदकताया अवश्यमभ्युपेयत्वसिद्धौ सा सप्तसु पदार्थेषु कुत्रा-न्तर्भवतीति प्रश्नो जायते, अस्योत्तरिमदं भवित यदस्ति अवच्छेदकताया द्वैविष्यम्— स्वरूपसम्बन्धविशेषानितिरिक्तवृत्तित्वभेदात् । तत्र स्वरूपसम्बन्धविशेषरूपावच्छेदकता अवच्छेदकस्वरूपा, अतो याऽवच्छेदकता अवच्छेदकोभूतयत्पदार्थरूपा, सा तत्रैवान्त-भंवित, यत्रावच्छेदकीभूतो धर्मोऽन्तर्भवित । यथा घटाभावप्रतियोगितावच्छेदकता घटत्वरूपा, घटत्वं च जातिविशेष इति तन्तिष्ठावच्छेदकताऽपि जातिरूपा। दण्डी उभयोरप्येतयोरवच्छेदकतयोरुपगम आवश्यकः, तथा हि यदि स्वरूपसम्बन्धविशेषरूपावच्छेदकता नाभ्युपेयेत, तदा घटाभाववद्भूतलिमित बुद्धौ घटवद्भूतलिमिति निश्चयस्य घटत्विनिष्ठावच्छेदकतानिरूपितघटिनिष्ठप्रकारतानिरूपितभूतलत्विनिष्ठावच्छेदकतानिरूपितभूतलिष्ठिविशेष्यताकिनश्चयत्वेन प्रतिबन्धकत्वे प्रकारतायां
घटत्विनिष्ठावच्छेदकतानिरूपितत्वं घटत्विनिष्ठाभाविनरूपितवृत्तित्विनिष्ठप्रतियोगितानिरूपिताधिकरणितृष्ठावच्छेदकतानिरूपिताभाविनिष्ठावच्छेदकतानिरूपितावच्छेदकतावत्वरूपं
वाच्यम्, घटवद् भूतलिमिति ज्ञानीयप्रकारत्वाभाविनरूपितवृत्तित्वाभावप्रतियोगितानिरूपितपरम्परीयोक्तावच्छेदकताया उक्तज्ञानीयप्रकारतायां सत्त्वात् । अनयैव रीत्या भूतलनिष्ठविशेष्यतायां भूतलत्विनिष्ठानितिरक्तवृत्तित्वरूपावच्छेदकत्वमि वाच्यम्, तथा च
प्रतिबन्धकतावच्छेदके महद् गौरवं स्यात्, स्वरूपसम्बन्धविशेषरूपावच्छेदकतास्वीकारे
तु नैष दोषः ।

अनितिरिक्तवृत्तित्वं तादृशाभावत्वेनाप्रवेश्य अवच्छेदकतात्वेन प्रवेश्यमिति नोक्तं गौरविमिति भणितिरिप न भद्राय, ह्रदो वह्नचभाववानिति बुद्धौ ह्रदो वह्नि-मानितिवत् ह्रदो धूमजनकतेजस्वीति निश्चयस्यापि प्रतिबन्धकत्वापत्तेस्तादृशतेजस्त्व-स्येव वह्नित्वस्यापि ह्रदो धूमजनकतेजस्वीति ज्ञानप्रकारतानितिरिक्तवृत्तित्वात्मका-वच्छेदकतावत्त्तया तन्निश्चयस्यामि वह्नित्वाविच्छन्नप्रकारताकत्वात् ।

प्रतिबन्धकतावच्छेदकादिघटकतया स्वरूपसम्बन्धविशेषात्मकावच्छेदकताया अभ्युपगमस्यावश्यकतातोऽन्यापि तदभ्युपगमावश्यकता वर्तते । यथा शरीरे आत्मन-

स्तदीयमुखादीनामवच्छेदकताऽपि स्वरूपसम्बन्धात्मिकैव वाच्या, अनितिरक्त-वृत्तित्वस्य तत्र दुर्घटत्वात्, आत्मशून्ये शरीरावयवे शरीरस्य वृत्तित्वात्. देशे कालवृत्तितायाः, काले देशवृत्तितायाश्चावच्छेदकताऽपि स्वरूपसम्बन्धात्मिकैव स्वीकार्या। यथा उत्पत्तेः पूर्वं नाशादुत्तरं च 'इदानीं तन्तुषु न पटः' इति प्रतीतिस्तन्तुषु कालावच्छेदेन पटाभावमवगाहते, पटकाले चेदानीं कपाले न पट इति प्रतीतिः काले कपालावच्छेदेन पटाभावमवगाहते, तथा च काले तन्तुनिष्ठपटाभावावच्छेदकता कपाले च कमलिष्ठपटाभावावच्छेदकतास्वरूपसम्बन्धरूपैव, नानितिरक्तवृत्तित्वरूपा नावश्य-कत्वात् । एवम् एकज्ञानीयसमानाधिकरणविषयतयोरवच्छेद्यावच्छेदकभावमते रक्तत्वात् । एवम् एकज्ञानीयसमानाधिकरणविषयतयोरवच्छेद्यावच्छेदकभावमते रक्तदण्डवान् पुरुष इति ज्ञानीया रक्तत्विष्ठप्रकारतानिरूपितदण्डिनष्ठाविशेष्यता तादृश-ज्ञानीयपुरुषिनिष्ठाविशेष्यतानिरूपितदण्डिनष्ठप्रकारताया अवच्छेदका भवति, इयमप्य-वेच्छेदकतास्वरूपसम्बन्धरूपैव नानितिरिक्तवृत्तित्वरूपा लाघवाद् दण्डरूपादेरिप तादृश-प्रकारताया अवच्छेदकर्तवापत्तेश्च तस्यापि तादृशप्रकारताया अनितिरिक्तवृत्तित्वात् ।

एवमेव यदि अनितिरिक्तवृत्तित्वरूपावच्छेदकता नाभ्युपेयेत, तदा साध्याभाव-वदवृत्तित्वरूपा पूर्वपक्षीयव्याप्तिरिप निर्वक्तुं न शक्यते, सम्भवित लघौ धर्मे गुरुधमें स्वरूपसम्बन्धात्मिकायाः प्रतियोगितावच्छेदकताया अनभ्युपगमेन कम्बुग्नीवादिमतः साध्यतायां सद्धेतावव्याप्तिः स्यात्, घटत्वापेक्षया गुरुतरस्य कम्बुग्नीवादिरूपसाध्यता-वच्छेदकस्याभावप्रतियोगितानवच्छेदकत्या साध्यतावच्छेदकाविच्छन्नप्रतियोगिताका-भावस्याप्रसिद्धत्वात्।

एवं हेतुमित्रष्ठाभावप्रतियोगितानवच्छेदकसाध्यतावच्छेदकाविच्छन्नसामाना-धिकरण्यरूपा सिद्धान्तव्यासिरिप निर्ववतुं न शक्येत, कम्बुग्रीवादिमत्साध्यकव्यभिचा-रिणि कम्बुग्रीवादेहेंतुमिन्निष्ठाभावप्रतियोगितानवच्छेदकतयाऽतिव्यासिप्रसङ्गात् । तदेवं स्वरूपसम्बन्धविशेषरूपावच्छेदकता यथास्थित जात्यादिरूपा, अनितिरक्तवृत्तित्वरूपा-वच्छेदकता च सर्वत्राभावरूपेति सिद्ध्यति ।

घटत्विनष्ठा घटाभावप्रतियोगितावच्छेदकता घटत्वेन सह घटाभावप्रति-योगितायाः स्वरूपसम्बन्ध इत्युक्त्याऽयमर्थो निर्गलति यद् घटत्वेन सह घटाभावप्रति-योगिताया घटत्वमेवावच्छेदकतात्वेन सम्बन्धः, तथा च घटत्वस्यावच्छेदकतात्वेन-स्ववृत्तितया अवच्छेदकतासम्बन्धस्यानुयोगितानियामकः सम्बन्धः स्वरूपसम्बन्धः, प्रति-योगितायाश्च नियामको निरूपकत्वसम्बन्धः। एवं चावच्छेदकतायाः स्वरूपसम्बन्धेन घटत्विनिष्ठतया घटत्वं तस्यानुयोगि, अवच्छेदकतानिरूपकत्वस्य घटाभावप्रतियोगि-तायां सत्वेन तादृशप्रतियोगिता तस्य प्रतियोगिभूतेति रूभ्यते !

अत्रेयं जिज्ञासा यद् यत्रानुयोगिनः स्वरूपत्वेन सम्बन्धता, तत्र कस्तस्यानु-योगितायाः कश्च तत्प्रतियोगिताया नियामकः सम्बन्ध इति, अत्रोत्तरिमदं यद् भूतलेन सह घटाभावादेयों भूतलात्मकः सम्बन्धः, तस्यानुयोगितानियामकस्तादात्म्य-सम्बन्धः प्रतियोगितानियामकं च स्वनिरूपितस्वात्मकसम्बन्धाविन्छन्नाधेयत्वम् । तथा च भूतलेन सह घटाभावादेयों भूतलात्मकः स्वरूपसम्बन्धः, स तादात्म्येन भूतलेऽस्तीति भूतलं तदनुयोगि, भूतले स्वरूपसम्बन्धेन घटाभावादेवृत्तितया भूतल-स्वरूपनिरूपितस्वरूपसम्बन्धाविन्छन्नाधेयतया घटाभावादौ सत्त्वेन घटाभावादेस्त-त्प्रतियोगिता, तत्सम्बन्धाविन्छन्नाधेयत्वतत्सम्बन्धप्रतियोगित्वयोरभेदेनोक्तकथने आत्माश्रयप्रसङ्गो न शङ्कनीयः, आधेयतात्वेन नियामकतायाः प्रतियोगितात्वेन च नियम्यताया एकत्रापि स्वीकत्त् श्वावयत्वात्।

. . .

#### विधिमीमांसा

पद्मभूषण-आचार्यश्री पी० एन्० पट्टाभिरामशास्त्री, 'विद्यासागरः'

\* \* \*

विधिशब्दो लिङ्-लोट्-लेट्-तव्यप्रत्ययेषु प्रसिद्धः, तद्घटितपदसमिभव्याहृत-वावयेष्विप प्रयुज्यते । इमे विध्यः, इमानि विधिवाक्यानीति प्रयोगानुपलमामहे । तेन विधिवाक्यमीमांसा विध्यर्थमीमांसेति द्वेधा विचारः प्रवर्तयतुं शक्यते । अत एवाप्ययदीक्षितेन्द्राः स्वीये विधिरसायने अपूर्व-नियम-परिसंख्याविधिवाक्यानि विचारितवन्तः, मण्डनिमश्रास्तु स्वीये विधिविवेके विध्यर्थं विवेचितवन्तः । विचार-द्वयमिप सूत्रारूढम् । अर्थवादाधिकरणे भगवान् जैमिनिः 'विधिना त्वेकवाक्यत्वात्' इत्यादि सूत्रयति । अत्र विधिनापदं विध्यर्थपरं विधिवाक्यपरञ्च । अर्थवादानां विध्येक-वाक्यतया विधिवाक्यकवाक्यतया प्रामाण्यसाधकमिदं सूत्रम् । अत्रवाधिकरणे विध्यर्थं कः ? कथञ्च तदेकवाक्यतार्थंवादानामिति व्याख्यातारो विचाराय प्रवृत्ताः । एवं विध्यर्थं इति तद्घटितपदसमिभव्याहृतेषु वाक्येषु किमपूर्वविधिः ? उत नियमविधिः ? अथवा परिसङ्ख्याविधिरिति विचाराः प्रवर्तन्ते । ते च विचारा 'त्रोहोन् प्रोक्षति', 'वीहोनवहन्ति', 'इत्यद्विभिधानीमादत्ते', 'आज्यभागौ यजति' इत्यादिवाक्येषु तत्र तत्राधिकरणेषु जैमिनिना 'नियमार्थाः', 'परिसङ्ख्या' इत्येवं सूत्रयता कृता इति विचारद्वयस्यापि सूत्रारूढत्वं तावत् सिध्यति । अत एव वाक्यशस्त्रमिदं वेदवाक्यार्थं-निर्णयाय प्रवृत्तमिति सर्वदार्शनिकव्यवहारः ।

वाक्यार्थनिर्णयात्पूर्वं पदानामर्था अपि निर्णेतव्या भवन्ति, पदानामर्थान् अनव-बुध्य न खलु वाक्यार्थावधारणं सम्भवतीति जैमिनिस्तत्र तत्र पदार्थानिप चिन्तयित । जैमिनिना यत्र पदार्था न निवृताः, तत्र सूत्रव्याख्यातारोऽधिकरणरचियतारश्च वाक्यार्थ-निर्णयाय तानवधार्य प्रवर्तन्त इति मर्यादा । तत्र विध्यर्थविचारे मीमांसाशास्त्र एव सन्ति बहूनि मतानि । तानि सङ्क्षेपेणाग्रे प्रदर्शयिष्यामः ।

१. जै० सू० शारा७।

'विधिना त्वेकवाक्यत्वात्' इत्यादिसूत्रे 'विधिना' इति 'विधीयताम्' इति विधिश्व दृदयं तृतीयान्ततया षष्ठचन्ततया च प्रयुक्तं वर्तते । तत्र विधिनापदं 'विध्युद्देशेन' इति विवृण्वन्ति शबरस्वामिनः । 'क्षेमसुभिक्षोऽयमुद्देशः, अतोऽहमस्मिन् प्रतिवसामि' इति व्यवहारेणोद्देशशब्दस्य स्थानमर्थं इति ज्ञायते । विधेरुद्देशः स्थानं वाक्यं विधिवाक्यमित्यर्थः सम्पद्यते । विधिवाक्येनैकवाक्यत्वाद्विधीनाम् अवयवार्थे पष्ठो । विध्यवयवानामर्थवादानां प्रामाण्यमिति सूत्रार्थः । विधेः स्थानं लिङादिकमिप, तद् घटितं पदं विधिपदम् । तत्सहक्रतवाक्येनैकवाक्यत्वमर्थवादानामिति वा सूत्रार्थः ।

अत्रायं विषयो विविच्यते—अर्थवादानां विधिवाक्यैकवाक्यत्वे स्तुतिनिन्दाद्वारा ते प्रवर्तका निवर्तकाश्च भवन्ति । विधयोऽपि तादृशमेव कार्यमाचरन्ति ।
तुल्यार्थत्वादुभयेषां समुच्चयो नार्हति भवितुम् । जैमिनिस्समुच्चयस्थले विकल्पमनुशास्ति ।
'तुल्यार्थास्तु विकल्पेरन्' इति । यत्रार्थवादरिहता विधयो विधिरिहता वा अर्थवादाः,
तत्र स्वातन्त्र्येण प्रवर्तकत्वं निवर्तकत्वं वाभीप्सितम् । यत्र च सार्थवादा विधयः,
तत्र किञ्चिदेकं त्याज्यम् । कि विधेस्त्यागः ? उतार्थवादानाम् ? इति संशये भूयोऽनुग्रहन्यायेनार्थवादानां भूयस्त्वात्तेषामनुग्रहो जैमिनेरिभमतः । अनेनैव न्यायेनाधुना
श्रीजैलसिहस्य राष्ट्रपतिपदे चयनमन्वभवाम् । एतादृशेषु स्थलेषु विधेरर्थवादिसद्धप्रवर्तकत्वानुवादकत्वम्, अथवा विधिप्रत्थयस्य प्रयोगमाधुत्वार्थत्वमङ्गीकर्तव्यम् ।

अत्रार्थे दशमद्वितीयत्रयोदशाधिकरणन्याय आनुकूल्यमावहति । तत्र हि 'सत्रादुदवसाय पृष्ठशमनीयेन सहस्रदक्षिणेन ज्योतिष्टोमेन यजेरन्' इति वाक्यमुदाहृत्य
विचारः प्रविततः । उद्-अवोपसर्गकस्यतेल्यंपि रूपमुदवसायेति, समाप्य त्यक्तवा
उत्थायेत्यादिस्तदर्थः । सत्रयागो बहुभिर्यजमानेः सप्तदशावरैश्चतुविशतिपरमेर्वाऽनुछ्ठेय ऋतुः । तत्र सर्वेऽपि समानफलभाजः, तेषु वरिष्ठः कश्चन गृहपतिश्चीयते,
अन्ये सर्वेऽपि योग्यतानुसारेणात्विज्यं कुर्युरिति स्थितिः । एवच्च बहुयजमानकर्नृकसत्रयागं परिसमाप्य पृष्ठशमनीयाख्यं सोमयागमग्निष्टोमसंस्थाकं ते कुर्युरिति
वाक्यार्थस्सम्पन्नः ।

अत्र त्रिप्रकारा विचारास्सूत्रकारेण प्रवर्तिताः। तत्र प्रथमः सहस्रदक्षिणेयं किमदृष्टार्थाः? उत परिक्रयार्थाः? इति । यदि पृष्ठशमनीयाख्यं कर्म सत्राङ्गम्, तर्हि दक्षिणा धर्ममात्रार्थाः, यदि च तदनङ्गं तर्हि परिक्रयार्था। सत्रे हि सर्वे यजमाना एव भवन्ति, आत्विज्यन्तु मिथः कर्तव्यम् । पृष्ठशमनीयस्य सत्राङ्गत्वेऽङ्गप्रधानयो-

स्समानकर्नृत्विनियमात् परिक्रयस्य नावसरः। सत्रानङ्गत्वे च सहस्रदक्षिणा परि-कयार्था स्यात्। तदैको यजमानोऽन्ये चित्वजो दक्षिणया परिक्रोता भवेयुः। परिक्रयार्था दक्षिणा सत्रानङ्गञ्च पृष्ठशमनीयार्ख्यं कर्मेति सिद्धान्तः।

द्वितीयो विचारः—िकिमिदं कर्मं संहत्य सित्रिभः कर्तव्यम् ? उतैकेकशः ? 'यजेरन्' इति विधीयमानो याग उपादेयः । उपादेयगता च संस्था पश्वेकत्वाधिकरण-न्यायेन विवक्षिता भवतीति कर्मेदं संहत्य कर्तव्यमिति सिध्यति ।

तृतीयो विचारः—िकं सित्रण एव पृष्ठशमनीयेऽपि ऋत्विजो भवेयुः ? उता-प्यन्ये ? इति । पृष्ठशमनीयस्य सत्रानङ्गत्वादन्य एवर्त्विजो वरीतव्या इति सिद्धान्तः ।

ऋत्विजामन्यत्वे सहस्रदक्षिणा परिक्रयार्था। एवच्च 'सत्रादुदवसाय यजेरन्' इति यागमात्रं विधीयते, तदाश्रयः प्रयोगः कर्तारस्तद्गता च सङख्या इत्येतत्सर्व-मन् इत पृष्ठशमनीयमेकैकशः कुर्यादिति पर्यवस्यति। एवच्च यथा सत्रोदवसाय-वाक्ये वत्वाप्रत्ययसिद्धप्रवृत्त्यनुवादकत्वे विधेः, तथैव वायव्यवाक्येऽपि विधेरर्थवाद-जन्यस्तुतिप्रयुक्तप्रवृत्त्यनुवादकत्वमिति सिद्धम्। अर्थवादाधिकरणसिद्धान्तभाष्यसन्दर्भ-मेवमेव व्याख्यान्ति केचन। तदयमस्मिन् पक्षे निर्गालतोऽर्थः अर्थवादमहितविधि-ख्यत्वे स्तुत्युन्नयनद्वारा विधिरेव विधेयं स्तुवन् तत्र पुरुषं प्रवर्तयति, विधिरहितार्थ-वादस्थले विधिमुन्नयन्नर्थवाद उन्नोतिविधिना विहितं विधेयं स्तौति, प्रवर्तयति च पुरुषम्, सार्थवादविधस्थले च भूयोऽनुग्रहन्यायेन सत्रोदवसायन्यायेन चार्थवादजन्य-स्तुतिप्रयुक्तप्रवर्तकत्वादनुवादकत्वमेव विधेः। अत्रैव भाष्यसन्दर्भस्याशय इति।

भट्टवार्तिकपरिशीलने तु नायं पक्षस्साधीयानिति गम्यते। कस्यापि वाक्यस्य वाक्यान्तरेणैकवाक्यता विनाऽऽकाङ्क्षया न भवतीति सर्वसम्प्रतिपन्नम्। 'वायव्यं श्वेतमालभेत' इत्येकं वाक्यम्। 'वायुर्वे क्षेपिष्ठा' इत्याद्यपरम्। वाक्यद्वयमपि स्वस्वार्था-भिधाने परिपूर्णम्। परिपूर्णमेव वाक्यं वाक्यान्तरेणैकवाक्यतायां समर्थमित्यपि शास्त्रसम्मतः पक्षो भगवान् पाणितिः 'विधिनिमन्त्रणाठ' इत्यादिसूत्रेण विध्याद्यर्थेषु लिङं विद्याति। तत्र विधिनीम प्रवर्तना। प्रवर्तनैव लिङ्गं। 'प्रवर्तनायां लिङ्
इत्येवं सुवचम्' इति भट्टोजिदीक्षितोऽपि वदन् पक्षमिमं परिपोषयति। प्रवर्तना च

१. अष्टाच्यायी-३।३।१६१।

प्रवृत्त्यनुकूलव्यापारः । तत्र प्रवृत्तिः प्रवर्तना चेत्युभयमि व्यापाररूपम् । व्यापारश्च धात्वर्थः, न प्रत्ययार्थं इति फलमेव धात्वर्थों व्यापारश्च प्रत्ययार्थं इति बुवाणा वैया-करणा मीमांसकाश्च स्वीयं मस्तकं स्फोटयन्तः कलहे व्याप्रियन्ते । तस्य तस्य शास्त्रस्य नियतो विलक्षणश्च पन्थाः परिकल्पितः । तस्मिन्नेव पिथ स गच्छेत् । मिथो मस्तक-स्फोटनमात्रेण समन्वयो न भिवता । यथाऽधुना कश्चनैकं वर्गं कामिनष्टस्य समाज-वादिनो वा प्रविष्टः प्राक् स्वार्थसिषाधियषया वर्गान्तरे 'भाजपा-जनता' इत्यादी कूर्दते, न खलु तथाऽस्मच्छास्रकारा निश्चिते स्लीये पिथ गच्छन्तो मार्गान्तरमव-लम्बन्ते । कामं वादकथासु स्वीयासाधारण्या वाग्धोरण्या केनचन कश्चन निगृहीतो भवेत्; तथापि पक्षान्तरं स न प्रविशेत् । अस्तु यथा तथा वा । प्रकृते प्रवर्तना प्रवृत्त्यनुकूलव्यापारो लिङ्क्यः, स एव प्रत्ययस्यापि, स चायं न धात्वर्थं इति मीमांस-कस्य पन्थाः ।

एवं स्थिते 'वायव्यं श्वेतमालभेत' इत्यत्र विध्यर्थः प्रवर्तना, सैव च शाब्दी-भावनेति निगद्यते। सा च लोके पुरुषनिष्ठा, वेदे च तदभावाच्छ्रव्दनिष्ठः भवति। विधिवाक्यं स्वार्थाभिधाने परिपूर्णमपि विधेः प्रवर्तनायाः कि केन कथमित्याकाङ्क्षात्रयं जायते। तत्र पुरुषप्रवृत्तिलिङादिज्ञानञ्च क्रमेण साध्याकाङ्क्षां साधनाकाङ्क्षाञ्च पूरयतः। तत्र लोके प्रवर्तकः पुरुषः, वेदे च विधिः लिङादिज्ञानवन्तमप्यप्रवर्तमानं पुरुषमनुभूय कथमहमेनमस्मिन् प्रवर्तयेयमित्याकाङ्क्षतः।

एवमेव 'वायुर्वं क्षेपिष्ठा देवता' इत्यर्थवादवाक्यं स्वार्थाभिष्ठाने परिपूर्णमिप ममोपकार्यं किमित्याकाङ्क्षति । एकत्रापकारकाकाङ्क्षा, अपरत्र चोपकार्याकाङ्क्षेत्यु-भयोः प्रकरणाधिकरणसिद्धनष्टाश्वदग्धरय्वन्यायेनेकवाक्यता सिध्यति । एवञ्च सति न विधेर्व्याकोपोऽङ्कीकृतो भवति । तथा च नात्र भूयोऽनुग्रहन्यायस्यावसरः, विधिशक्ते-रक्षुण्णत्वात् । नाप्यत्र सत्रोदवसायन्यायस्य प्रसरः । तत्र 'उदवसाय' इति क्त्वाप्रत्ययेन विधिमनपेक्ष्य क्रियामात्रमुच्यते । 'यजेरन्' इत्यत्र तु विधित्वमाश्रयणीयमेव, अन्यथा तत्रार्थीभावनायां धात्वर्थस्येव साध्यत्वमापतेत् । तथा सति विधीयमानस्य पृष्ठशमनीयस्य कर्मणो विफलत्वं स्यात् । अतो नास्य दृष्टान्तता । अथवा रवेत्यधिकरणन्यायेनात्रापि क्त्वाप्रत्ययोपात्तभावनोपसर्जनकं भावनानन्तरं विधीयत इत्यङ्कीकारे नास्य दृष्टान्तता ।

एवञ्च 'विधिना त्वेकवाक्यत्वात्' इत्यत्र सूत्राविनाशेनेव विधिनैकवाक्यत्व-मङ्गीकृतं भवति । तत्र सौत्रं विधिनापदं विध्यर्थपरम् । तेनार्थवादानामेकवाक्यता न सम्भवतीति भाष्यकारो 'भूतिकाम इत्यन्तो विध्युद्देशः' इत्याह । भाष्यस्यास्य विवर्णावसरे भट्टपादाः 'विध्यर्थेन त्वेकवाक्यत्वासम्भवात्सत्तातिरेकेणोद्देशग्रहणं भूतिकाम इत्येवमन्त इति च फलादिसङ्गत्युत्तरकालं स्तुत्यवसरप्रदर्शनार्थम्' इति वदन्ति । एतेन सौत्रविधिशब्दस्य लिङादिरर्थे भाष्यगतोद्देशशब्दस्य फलसंयुक्त-वाक्यमर्थं इति सिध्यति सादृशफलसम्पादनाय विधिः पुरुषं प्रवर्तयति । पुरुषप्रवृत्तिरेव विधिना साध्यते । प्रवृत्तेश्च साध्यं फलं स्वर्गकामाधिकरणन्यायेन, साधनञ्च धात्वर्थो भावार्थाधिकरणन्यायेन, क्रियावाक्यानि चाङ्गानि प्रकरणाधिकरणन्यायेनेतिकर्तंव्यत-यान्वियन्ति । सर्वोऽयं प्रपञ्चो विध्यर्थः प्रवर्तनेत्यङ्गीकार एवोपपद्यते ।

एवं प्रवर्तनारूपार्थवोधकविधौ सत्यपि क्वचित् 'य एवं विद्वान् पौणंमासीं यजते', 'य एवं विद्वान् अमावास्यां यजते' इत्यादौ विधायकत्वं तस्य न स्वीक्रियते, यत्तदादिशब्दस्य विधिशक्तिप्रतिबन्धकत्वस्य विधिमन्त्राधिकरणे साधितत्वात्। 'यदाग्नेयोऽष्टाकपालोऽमावास्यायां पौणंमास्याञ्चाच्युतो भवति' इत्यादौ यच्छब्द- घटितत्वेऽपि विधायकप्रत्ययाभावेऽपि 'भवति' इति वर्तमानापदेशे सत्यपि आग्नेया- धिकरणन्यायेन विधायकत्वं स्वीक्रियते। अत्र च हेतुः प्रमाणान्तरप्राह्यभावः क्वचित्, प्रयोगविध्यन्वयिगुणोपादानं क्वचित्, क्वचिच्च पञ्चमलकारस्वीकरणञ्चेति व्यष्ट्या समष्ट्या च भवतीति विविधेयं विधिमीमांसा। प्रकृतवाक्ये च समष्ट्या तान् हेत्नुपल्यामहे। 'य एवं विद्वान्' इति वावये तु प्रयोगान्विध्यगुणोपलम्मे सत्यिप तादृशगुणस्य प्रमाणान्तरेण प्राप्तिसत्वेनानुवादकत्वमेवानयोर्वाक्ययोरिति विशेषः।

तत्र विधिरयम्—उत्पत्ति-विनियोग-प्रयोगाधिकाररूपेण चतुर्विधः। तत्रापि उत्पत्तिविनियोगविध्योरपूर्वविधः, नियमविधिः, परिसङ्ख्याविधिरिति त्रयो विध-योऽन्तर्भवन्ति । त्रयाणाममीषां लक्षणबोधकं भट्टपादानां वार्तिकम्—

> 'विधिरत्यन्तमप्राप्ते नियमः पाक्षिके सति। तत्र वान्यत्र च प्राप्ते परिसङ्ख्येति गीयते॥ इति।

सर्वत्र लक्षणे विष्यन्तराप्रवृत्तिसिहतैतिद्वष्यप्रवृत्तिदशायामिति विशेषणमप्राप्ते-र्बोष्यम् । तथा च विष्यन्तराप्रवृत्तिसिहतैतिद्विष्यप्रवृत्तिदशायां योऽत्यन्तमप्राप्तमथं

१. जै० सू० राशा६।

विधत्ते, सोऽपूर्वविधिः; तादृशदशायां यो पाक्षिकीमप्राप्ति बोधयित, स नियमविधिः। एवं तादृशदशायां य इतरिनवृत्तिम्, स परिसंख्याविधिरिति लक्षणानि सम्पद्यन्ते। 'वीहीन् प्रोक्षति', 'वीहीनवहन्ति' इत्यश्वाभिधानीमादत्त इति प्रसिद्धान्युदाहर-णानि क्रमेण।

एवं सामान्यतस्त्रयाणां स्वरूपेऽवस्थिते विधीन् मीमांसन्ते श्रीदीक्षितेन्द्राः स्वीये विधिरसायने । तत्र 'वीहोन् प्रोक्षति' इत्यत्र विध्यन्तरावृत्तिसहितैतिद्विध्यप्रवृत्ति-दशायां वीहिषु प्रोक्षणं कर्तव्यमिति ज्ञानं न जायत इत्यज्ञातमप्राप्तमर्थं प्रोक्षणं विद्धातीत्ययमपूर्वविधिरिति परिगण्यते । इदं ब्राह्मणवात्रयं प्रयोगाद् बहिःपदार्थमवबोध्य चिरतार्थम् । अनुष्ठानकाले च तत्तन्मन्त्रानुच्चार्यं पदार्थानामनुष्ठानं तन्मन्त्रार्थानु सन्धानपुरस्तरं कर्त्तव्यमित्यस्ति जैमिनेरनुशासनं प्रोक्षणस्य च मन्त्रः 'अग्नये त्वा जुष्टं प्रोक्षामि' इति । अस्य च देवतार्थद्रव्यप्रोक्षणि ङ्गबलाद्धविः प्रोक्षणद्वारेण तादर्थ्यमस्तीति तदेव हिवः प्रोक्षणकर्तव्यतापि गम्यत इति कि प्रयोजनं 'वीहोन् प्रोक्षति' इति विधेरप्राप्तार्थविधायकत्वाभावात् । अत्रार्थे जैमिनेः दशम-तृतीयचतुर्थाधिकरणन्याय आनुकूल्यमावहित । तथा हि—चयनप्रकरणे 'षड्भिदीक्षयित' इति विधिराम्नायते । षड्भमंन्त्रेर्थजमानं दीक्षयेदिति तदर्थः । मन्त्राश्च—'आकृति-मिनं प्रयुजं स्वाहा' इत्यादयः षट् पठिताः । इमे च स्वाहाकारान्ताः । तद्वलाद्वोमद्वारेण दीक्षार्थत्वं सिध्यति, तत एव च होमकर्तव्यतापि गम्यते । आहुतिद्वारापि दीक्षार्थत्वं सिध्यति, तत एव च होमकर्तव्यतापि गम्यते । आहुतिद्वारापि दीक्षार्थत्वं सिध्यति, दर्यस्यापूर्वंविधित्वं नोपपन्नमिति ।

एवं 'त्रीहीनवहन्ति' इत्यत्रापि नियमविधिरनुपपन्नः । दर्शपूर्णमासप्रकरणे 'अवरक्षो दिवः सपत्नं वध्यासम्' इति श्रुतस्य मन्त्रस्य दर्शपूर्णमासार्थत्वं तावद-विवादम् । तत्रापि मन्त्रगतावहननिलङ्गफलादवहननद्वारेण तदर्थत्वं सिद्धम् । तत एव पुरोडाशीयद्रव्यवितुषीकरणायानियतप्राप्तस्यावहननस्य नियमलाभे 'त्रीहीन् अवहन्ति' इति विधेः कि प्रयोजनम् ? अस्या अपि शङ्कायास्तार्तीयसपेटिकासिद्ध-न्यायोऽनुकूलः ।

तथा हि—ज्योतिष्टोमे ऋत्विजां सोमरसभक्षणाय भक्षावाके मन्त्राः पिठताः, तेषां तत्तत्कार्ये विभज्य विनियोगिससद्धान्तः, तत्र 'बिश्वनोस्त्वा बाहुभ्यां साध्यसम्' इति 'नृचक्षसं त्वा देवसोम सुचक्षा अवस्थेषम्' इति च मन्त्रद्वयम् । प्रथमो मन्त्रः सोमरसपात्रग्रहणाय, द्वितीयश्च तदवेक्षणायेति लिङ्गबलेन तद्द्वारा

मन्त्रयोर्भक्षसम्बन्धित्वमवगतम् । तत्र परहस्तगतं सोमगात्रमगृहोत्वापि तदनवेक्ष्यापि भक्षयितुं शक्यत्वेनानियतप्राप्तयोर्ग्रहणावेक्षणयोर्मन्त्रगतिलङ्गादेव नियमोऽङ्गीकृतः । तद्धद् 'ब्रीहीनवहन्ति' इत्यत्रापि भवितुमर्हति । अपि च परिसंख्यायामितरिनवृत्ति-स्तथैव 'ब्रीहीनवहन्ति' इत्यत्रापि नखविदलनादेरितरस्य निवृत्तिः । तत्रार्थादिति परिसंख्यायान्तु फलत इति भेदे कल्पितेऽपि निवृत्तिस्तु तुल्यैव । एवमेव 'इत्यश्वाभिधानोमादत्ते' इति परिसंख्योदाहरणे द्वयोस्समुच्चित्य प्राप्तौ स्वोकृतायामपि मन्त्रस्या-श्वाभिधानोग्रहणाङ्गत्वं नियम्यत इति वक्तं शक्यमेव । एवं सर्वत्र मीमांसाशास्त्रे प्रयोगविधिवाक्यान्येवावलम्बयविधि मीमांसा प्रवर्तिता शास्त्रस्यास्येयमेव मोमांसा प्राधान्येन परिगण्यते ।

अपरा च विष्पर्थंमीमांसा । विधेर्थः क इति तत्तद्ग्रन्थप्रणेतारो विचारयन्ति । तत्रास्ति मीमांसकेष्वेव भूयान् मतभेदः । संक्षेपेण तानि मतानि प्रदर्शयितुमभिलवामि । शास्त्रान्तरसिद्धो विष्पर्थो न प्रदर्शयिष्यते ।

तत्र भट्टपादा विधिना त्वेकवाक्यत्वादित्यादिसूत्रभाष्यविवरणप्रसङ्गे 'इह हि लिङादियुक्तेषु वाक्येषु द्वे भावने गम्येते, शब्दात्मिका चार्यात्मिका च। तत्रार्थात्म-कयाऽथंवादा नोपेक्ष्यन्ते, शब्दात्मिकया तु ग्रहोष्यन्ते' इत्यभिदधाना विधेरथं प्रवर्तनापरपर्यायां शाब्दीभावनामङ्गीकुर्वन्तोति स्पष्टम्। वार्तिकस्यास्य व्याख्यातारः श्रीभट्टसोमेश्वराः स्वीये राणके विध्यथंविषये प्राप्तानि बहूनि मतानि निरस्य यथा-वार्तिकमेव प्रेरणा प्रवर्तना शाब्दीभावनैव विध्यथं इति व्यवस्थापयन्ति । भाव्योत्पादानु-कूलव्यापार एव भावनापदार्थः। तादृशपु रुषप्रवृत्तिक्ष्पभाव्योत्पादानुकूलव्यापारत्वं प्रेरणायां प्रवर्तनापरपर्यायशाब्दीभावनायामक्षतम्। लोके चायं व्यापारः प्रयोजक-पुरुषिनष्टः, वेदे च पुरुषाभावेन लिङादिशब्दिनष्ठ एवालीकिको धर्मः शाब्दीभावना-पदवाच्य इति प्राग्वोचम्।

पार्थसारिथिमिश्रस्तु राणकोक्तिङादिशब्दगत्तवलोकिकधर्मत्वमनङ्गीकृत्य शाब्दीभावनापरपर्याया प्रवर्तना विष्यर्थः, स । चार्थीभावना प्रतिपत्त्यनुकूलव्यापारात्मा इति वदित । लिङ्विधिञ्चाभिदधाति आर्थीभावनाञ्चेति तदाशयः । न्यायरत्नमालायां प्रवर्तनात्वेन रूपेणेष्टसाधनत्वमेव लिङ्ग्यं इति निर्दिशन पूर्वोक्तमेवाश्यं दृढीकरोति ।

१. तन्त्रवातिकम् पृ० ११४, पूनासंस्करणम्।

आर्थीभावनायां साधनत्वेन धात्वर्थोऽन्वेति । स एव चेष्टसाधनम् । इष्टसाधनत्वञ्च न तत्त्वेन; किन्तु प्रवर्तनात्वेन । एवञ्च इष्टसाधनत्वरूपा अभिधारूयभावनाप्रतिपत्त्यनु-कूलप्रवर्तनैव विध्यर्थं इति फल्लति ।

खण्डदेवस्तु न्यायसुधाकृन्मतमेवानुसरति । मण्डनिमश्रास्तु—इष्टसाधनत्वमेव विध्यर्थं इति मतान्तरखण्डनपुरस्सरं स्वीये विधिविवेके साधयन्ति ।

एवं प्रभाकरप्रस्थाने नियोगो विध्यर्थः, स च कार्यमिति अपूर्वमिति च व्यविह्मयते । अस्यैव निरूपणं भवनाथ-वरदराज-शालिकनाथ-नन्दीश्वर-रामानुजप्रभृतयः प्रभाकरमतानुयायिनः किञ्चिन्नामपरिवर्तनपुरस्सरं नियोगस्य कार्यस्यैव विध्यर्थत्वं व्यवस्थापयन्ति । मीमांसकसम्मतविध्यर्थो विशेषरूपेण कालान्तरे निरूपियष्यत इत्यत्रैव विरमामीति शम् ।

. . .

#### अपोहस्वरूपविमर्शः

डॉ॰ गोपिकामोहनभट्टाचार्यः आचार्यः, संस्कृतविभागस्य कृरक्षेत्रविश्वविद्यालये

\* \* \*

शव्दार्थविचारावसरे बौद्धेः 'अपोहवादः' प्रपश्चितः। महाभाष्यकारेण पतञ्जिलना 'गौरित्यत्र कः शब्दः' इत्यत्र शब्दार्थस्वरूपमधिकृत्य मूलीभूतः प्रश्न उत्थापितः। अनन्तरं मीमांसकानां वैयाकरणानां नैयायिकानां च नये शब्दार्थस्वरूपं बहुधा प्रपश्चितम्। 'जात्याकृतिव्यक्तयस्तु पदार्थः' इति ।

मीमांसकैर्जातिपक्ष एव उररीकृतः, वैयाकरणैस्तावत् (व्याडिः) व्यक्तिपक्षः । सौगतप्रस्थाने दिङ्नागात् प्रारभ्य रत्नकीर्त्यंन्तं शब्दार्थस्वरूपमधिकृत्य बहुधा वाचोयुक्तिरूपमुपलभ्यते । मूलतः सौगता अपोहवादिनः ।

सन्यापोह एव अपोहपदेन संक्षेपतो व्यवह्रियते। अर्थाद् अपोह इत्यस्य अन्यापोह एव शब्दार्थः। तथा च गौरिति शब्दे उच्चारिते गोभिन्नं यत्, तस्माद् अन्यतम व्याक्तिरेव शब्दार्थः पर्यवस्यति।

नैयायिकास्तावद् एवं मन्यन्ते—सास्नादिमान् बाह्यः सन् गोत्वविशिष्ट-गोव्यक्तिरेव गोशव्दस्यार्थः।

अत्र सौगता एवं प्रत्यवितिष्ठन्ते—गोशब्दश्रवणानन्तरं पदार्थवोधकाले कश्चिद् बाह्यः सन् गोव्यक्तिविशेष अवश्यमेव तत्र स्यादिति न नियमः । तत्काले तद्देशे च असत्यामिष गोव्यक्ती गोशब्दार्थवोधो जायत इति नात्र काचिद् विमितिः । अर्थस्तु स्वलक्षण एव । स एव सन् अपरमिष सर्वं विकल्पात्मकम् । शब्देन सहायस्य स्वलक्ष-णस्य सम्बन्धो न सम्भवति । स्वलक्षणं विनेव शब्दोऽर्थं प्रकाशयित । ननु सोऽर्थः अत्यन्तिवलक्षणः स्वलक्षणरूपो नो चेत् कि रूपः ? स तु विकल्पात्मकः, विकल्पेनेव जातः । मनसा निर्मितो मानस एव ।

१. महाभाष्यम् - पस्पशाह्मिके ।

अत्र प्रक्तोऽयं समुदेति—एवं सित व्यवहारलोपप्रसङ्गः स्यात्। तथा च 'गामानय' इति वाक्यश्रवणानन्तरं श्रोतुर्गवानयने प्रवृत्तिर्जायते। कञ्चिद् गोव्यिक्तिः विशेषमेवानेतुं श्रोता प्रवतंते। अत उच्चारितगोशब्देन सह गोरूपार्थस्य कोऽिप सम्बन्धोऽवश्यमेव अङ्गीकरणीयः। अत्रेदं समाहितम्— साक्षात्सम्बन्धाभावाद् अपोह्वादिभिः स सम्बन्धः निषेधमुखेन प्रस्तूयेत। गोशब्दोच्चारणानन्तरमेव सर्वे गोभिन्नाः पदार्था निराकृता भवन्ति। यद् अविष्ठते, स तु गोव्यिक्तरेव, नान्यः। स व्यक्तिरन्यापोहिविशिष्ट एवं। एवं गोशब्दोच्चारणाद् अर्थाद् गोप्रतिभासात् सर्वे अन्ये अगोप्रतिभासा अपि निराकृता भवन्ति। प्रत्यक्षे व्यक्तिरेव सर्वात्मना प्रतिभाति। श्राब्दज्ञाने च स एव व्यक्तिर् अतद्व्यावृत्त्यात्मकतया ज्ञानविषयो भवति। अतो गोशब्दस्य वाच्यार्थेऽगोनिवृत्तिरेव। अतद्व्यावृत्त्यव्यावृत्त्यवे शब्दानां स्वार्थबोधे सामर्थ्यमिति पर्यवसितार्थः।

ज्ञानश्रीमित्रेण अपोहप्रकरणस्य प्रथमकारिकायाम् अपोहस्याभिधेयत्वं प्रतिपाद-यितुमुक्तम्—

> अपोहः शब्दिलङ्गाभ्यां प्रकाश्यत इति स्थितिः। साध्यते सर्वधर्माणामवाच्यत्वप्रसिद्धये॥

सौगतनये सर्वप्रथमम् आचार्यदिङ्नागेन प्रमाणसमुच्चयस्य पञ्चमाध्यायेऽपोह-स्वरूपमेवं प्रतिपादितम्—

> न प्रमाणान्तरं शाब्दमनुमानात्तथाहि तत्। कृतकत्वादिवत् स्वार्थमन्यापोहेन भासते॥

कमलशीलकृततत्त्वसङ्ग्रहपिञ्जिकायाम् उद्धृतेयं दिङ्नागकारिका । अस्याय-माश्यः—शाब्दस्य नानुमानान्तरात् पृथक् प्रमाणत्वम्, परन्त्वनुमान एवास्यान्त-भावः । तथा च यथा अनुमितौ लिङ्गेन अन्यव्यवच्छेन साध्यसिद्धिजीयते, तथा शब्दोऽपि अन्यापोहेन स्वार्थमभिदधाति । दिङ्गनागमते लिङ्गमन्यव्यवच्छेदेन साध्यं साध्यति, यथा पर्वते वह्न्यनुमितौ लिङ्गेन धूमेन सपक्षवृत्तित्वेन विपक्षव्यावृत्तित्वेन च सामान्यतया वह्नेर्जानं जायते, न तु कस्यचिद् वह्निविकल्पात्मक एव । विह्नस्व-लक्षणमेव सत् । एतत्तु सर्वानुभवसिद्धं यद् विह्निविरिह्तस्थले धूमो न विद्यते, यत्र विह्निरिस्त, तत्रैव धूमज्ञानं सम्भवतीति सपक्षवृत्त्या विपक्षव्यावृत्त्या च धूमेन अविह्निव्यावृत्तिविशिष्टस्य ज्ञानं जायते । स एव अनुमितेविषयः । अनुमितेरयं क्रमः शब्दाद् अर्थावगताविष परिदृश्यते । घटशब्दोच्चारणानन्तरं ये खलु विपक्षा अघटाः, घटभिन्ना इति यावत्, तेभ्यो व्यावृत्तिविशिष्टस्यैव ज्ञानं जायते । तदेवोक्तं दिङ्नागेन—'शब्दोऽर्थान्तरिनवृत्तिविशिष्टान् एव भावान् आह' कस्यचिद् अभिधेयार्थस्य सन्ति वहूनि रूपाणि—सत्ताज्ञेयत्वादयः ।

यथा वृक्षस्तु अभिधेय एव, तमववोधियतुं वृक्ष इति, पाथिव इति, द्रव्यमिति, सन् इति वा शब्दा व्यवह्रियन्ते । सर्वे एवैते शब्दा वृक्षम् अभिधातुं समर्थाः । यदि शब्दः स्वलक्षणार्थेन साक्षात् सम्बध्येत, तिंह सर्वं एव पूर्वोक्ताः शब्दाः समानार्थका भवेयुः, समानार्थबोधकत्वात् । नो चेदेकस्यैव पदार्थस्य स्वरूपभेदो जायेत, वाचकशब्दभेदात् । अतः शब्दो वस्तुसत्पदार्थेन सह न सम्बध्यते । केवलं विकल्पशून्यं प्रत्यक्षज्ञानमेव वस्तु सत् पदार्थं विषयीकरोति । शब्दस्तु तं निर्विकल्पकप्रत्यक्षग्राह्यं स्वलक्षणं पदार्थान्तरेभ्यो व्यावर्त्तयति । वृक्षभिन्नेभ्यः पदार्थेभ्यो व्यावर्त्तयितुं कञ्चित् पदार्थं 'वृक्षः' इति शब्देन व्यवहरन्ति वृद्धाः । एवं तमेव पदार्थं 'द्रव्यम्' इति व्यवहरन्ति, अद्रव्यपदार्थेभ्यो वृक्षं व्यावर्त्तियतुमिति । अतः पदार्थस्यकांशेनेव सह शब्दः सम्बध्यते; परन्तु पदार्थस्य अंशा विकल्पा एव पदार्थस्य निरंशत्वात् । अतः एवायाति यद् मनःकल्पतांशेनेव शब्दानां सम्बन्धः । तदेवोक्तं धर्मकीतिना— 'सर्वे शब्दा विवेकविषया विकल्पाश्च' ।

उद्द्योतकरेण न्यायवात्तिके कुमारिलभट्टेन च रलोकवात्तिके सप्रपञ्चं दिङ्नागोक्तापोहवादो निराकृतः। तदत्र किञ्चिद् विचार्यते। भट्टपादानाम् अपोह-विषये विप्रतिपत्तयः शान्तरक्षितेन निराकृताः। अनेन भट्टपादस्य प्रायेण ६७ संख्याकाः कारिकाः समुद्धृताः। कुमारिलपादस्य तात्पर्यं कमलशीलकृततत्त्वसङ्ग्रह-पञ्जिकात एव साधु प्रकटीभवति। अपोहवादम् अनङ्गीकुर्वतां भाट्टानां नैयायिकानाञ्च मते बौद्धसम्मतापोहवादो निवृत्तिस्वभाव एव। अर्थाद् अभावात्मकेनैव गृहीतः; परन्तु विधिमुखतयैव 'गामानय' इत्यादिवाक्याद् गवादिवुद्धिर्जायते, न तु अगो-अपोहरूपेण, अर्थाद् निषेशरूपेण। तेन शब्दार्थस्य विधिरूप एव वाच्यः।

अत्र बौद्धेरेवं प्रतिविधीयते—स्वलक्षणात्मिन वस्तुनि वाच्ये सर्वात्मना प्रति-पत्तीविधिनिषेधयोर् अयोगः स्यात्। गौरिति शब्देन यदि बाह्यो गोव्यक्तिविशेष

१ द्रष्टव्यम् —प्रमाणवातिकस्ववृत्तिः, पृ० २५८; तत्त्वसङ्ग्रहपश्विका—पृ० ३७१; प्रमेय-कमलमात्तंण्डः, पृ० ४३६।

एवोच्यते, तर्हि 'गौरस्ति' इत्यत्र अस्तीति पदं व्यर्थं स्यात् । 'गौर्नास्ति' इत्यपि असमर्थं भवेत् । गौरित्यनेन विधिमुखतया यस्य प्रतीतिर्जायते, तस्य 'नास्ति' इत्यनेन निराकरणं विरोधायेव भवित । किञ्च, गौरिति पदेन यदि असद्भूतो 'गौः' उच्येत, तर्हि 'नास्ति' इति पदं व्यर्थं स्यात् । असद्भूतं गावमधिकृत्य 'अस्ति' इति कथनमिप विरोधाय कल्पेत । अतो वस्तुभूतं स्वलक्षणं न वाच्यं भवतीति सिद्धान्तः ।

पूर्वमेवोक्तं दिङ्नागमते निषेधात्मक एव अपोहः । दिङ्नागकृतहेतुमुखे निषेधात्मकत्वमेव प्रतिपादितमिति हेतुमुखस्यालभ्यतया तत्त्वमङ्ग्रहपञ्जिकात एवोप-लभ्यते । कमलशोलेनोक्तं 'कथं तर्ति हेतुमुखे लक्षणकारेण असम्भवो विधेरित्युक्तम्' । शान्तरक्षितेनापोहस्य निषेधात्मकत्वं परिहत्तुं प्रयतितम् । अतो दिङ्नागोक्तापोहस्य निषेधात्मकताया नवीनं व्याख्यानमनेन कृतम् । तेनोक्तं यत्—'असम्भवो विधेर् इत्यत्र सामान्यादेरसम्भवतायामेव तात्पर्यम्' । तदुक्तम्—

#### असम्भवो विधेरुक्तः सामान्यादेरसम्भवात् । शब्दानां च विकल्पानां वस्तुतोऽविषयत्वतः ।।

यद्यपि शान्तरक्षितेन दिङ्नागोकोऽपोहवादः कथमपि समर्थयितुं चेष्टितम्ः,
तथापि मन्ये निषेशात्मक एव अगोह इति दिङ्नागमतमासीदित्येवं मनसि कृत्यानेन
पश्चाद् अपोहवादमधिकृत्य नवीनमुद्भावनं प्रदिशतम्। जातिवादिनां कुमारिलोद्द्योतकरादीनां खण्डनं परिहर्त्तुम् अपोहवादं नवीनदृष्ट्या प्रपञ्चयितुं शान्तरिक्षतेनोकं
वस्तुतो विधिरेव शब्दार्थं इति । शब्दश्रवणानन्तरं प्रथमं विधिरेव स्फुरित, पश्चत्
सामर्थ्याद् निषधिक्षपोऽपोहो निश्चीयते । स्फुटमत्र यत् शान्तरिक्षतेन वृत्तिद्वयम्
अङ्गीकृतम्—मुख्या गौणी च । मुख्यया वृत्त्या गोव्यक्तेभीनं (विधेभीनं) पश्चात्
सामर्थ्याद् अर्थाद् अर्थापत्त्या 'नायमश्वः' इत्यादिकं निषेधात्मकं ज्ञानं जायते ।
तदुक्तं तत्त्वसङ्ग्रहे—

प्रसज्यप्रतिषेघोऽपि सामर्थ्येन प्रतीयते । न तदारमा परात्मेतिःःःःः।।

पश्चाद् रत्नकीत्तिना अपोहसिद्धिनिबन्धे अपोहस्थापनावसरे शान्तरक्षितोऽपि निराकृतः।

१. तत्त्वसंग्रहपश्चिका - पृ० ३३९;

२. तत्त्वसंग्रहः, क्लोकः-१०९७।

३. तत्त्वसंग्रह:-म्लो० १०१३-१४।

वस्तुतोऽपोहसिद्धिग्रन्थे केषाञ्चिन्मतमि उपलभ्यते, येषां मते शब्दरय वाच्यतया निषेध एव प्रथमं रफुरति, अनन्तरं विधेः सामर्थ्यात् प्रतीतेः । तदुक्तं रत्नकीत्तिना— 'अन्यापोहप्रतीतौ सामर्थ्याद् अन्यापोढोऽवधार्यते इति प्रतिषेधवादिनां मतम् ।'

नेदं सङ्गतमिति रत्नकीर्ताः। न ह्येवं दृश्यते यत् कश्चित् प्रथमं विधिरूपं शब्दार्थं प्रतिपद्यते, पश्चाद् निषेधरूपम्, अथवा प्रथमं निषेधरूपम्, पश्चाद् विधिरूपमिति। प्राथमिकज्ञाने कमानुल्लेखः सर्वानुभवसिद्ध एव। तदुक्तं रत्नकीर्तिना—'प्रतिपत्ति कमदर्शनात्'।

वस्तुतः कस्यचिद् वस्तुनः प्रतिपत्तिरेव अन्यापोहप्रतिपत्तिः। विधि-निषेधयोः समकालमेव स्फुरणं भवति। विधिष्ठपार्थस्य (यद्यपि सोऽपि विकल्पात्मकः) निषेध-रूपार्थस्य च युगपदेव भानं जायते। शव्दार्थस्तु न कात्स्नेंन विधिष्ठपः, निषेधरूपो वा। निषेधेन विशिष्टो विधिरेव शव्दार्थः। विधिष्ठपार्थं गृहीत्वैव व्यवहारः प्रचलति। 'गामानय' इत्युक्ते न किश्चद् अगो-अपोहम् आनेतुं प्रयुक्तः स्यात्; परन्तु-तदन्य-व्यावृत्तिविशिष्टमेवानेतुं प्रयतते। अत्रेदमवधेयं यद्यपि शव्दार्थस्य निषेधरूपत्वमत्र शव्देन नोक्तम्; तथापि तत्तु नूनमेव ज्ञाने प्रतिभासते। तद्यथा नीलोत्पलं वाचित्तुम् इन्दीवरशब्दः प्रयुज्यते। तत्र नीलवाचकः कोऽपि शब्दो नास्ति; परन्तु इन्दीवरशब्द-प्रयोगानन्तरमेव नीलोत्पलप्रतीतिर्जायते समकालमेव नीलरूपस्य, उत्पलस्य च भानं जायते। एवं निषेधवाचकशब्दस्यानुल्लेखेऽपि गौरित्युक्ते गोप्रतीतौ तुल्यकालमेव विशेषणतया अगो-अपोहस्फुरणम् अनिवार्यम् (तथा विधौ प्रतीयमाने विशेषणतया तुल्यकालम् अन्यापोहप्रतीतिः), अन्यथा शब्दाद् अर्थप्रतिपत्तिकाले तदन्यपरिहारेण प्रवृत्तिनं जायेत।

वस्तुतो ज्ञानश्रीमित्रस्य रत्नकोत्तेंश्चेयमुक्तिः दिङ्नागानुसारिण्येव प्रतिभाति (तुल०—'श्रब्दः अर्थान्तरध्यावृत्तिविशिष्टान् एव भावानाह')। अत एव धर्मकीत्तिनाऽप्युक्तम्—'अत एव शब्दे तदन्यव्यावृत्तिः स्वार्थीभधानं न व्यापारद्वयम्, स्वार्थस्य अभिधानाद् एव तदन्यव्यावृत्तिगतिः स्वार्थस्य भेदरूपत्वात्। न ह्यन्वय-अव्यावृत्तिमतः, नापि अनन्वियनो व्यावृत्तिः। अत एव वस्तुतो विधिनिषेधौ परस्परा-श्रितौ। एकेन अपरस्य स्फूरणं जायते'।

अत्रेयं शङ्का-एवञ्चेद् अन्योन्याश्रयो दोषः सम्भाव्यते। ज्ञानश्रीमित्रेण अपोहप्रकरणे सप्रपञ्चं रत्नकीत्तिना अपोहसिद्धावस्य समीचीनं समाधानं कृतम्।

१ः . तुलनीयम् -ज्ञानश्रोभित्रनिबन्धावलिः - पृ० ३०२ ।

ज्ञानश्रीमित्रेणोक्तम्—'इदमन्योन्याश्रयणं ग्राम्यधन्धीकरणमेव'। वस्तुतो जाति-शक्तिवादे व्यक्तिशक्तिवादेऽप्ययं दोषः सम्भवति, गवापरिज्ञाने गोत्वसामान्यापरि-ज्ञानात्, वस्तुतो यदि अगो-अपोढो गोशब्दवाच्य इत्याकारकः सङ्केतः स्वीक्रियेत, तदा अयमन्योन्याश्रयदोषः सम्भाव्येतः, परन्तु बौद्धनये विधिनिषेधयोर् एकाकारप्रत्यवमर्श-वर्तित्वम्। तथा च न कश्चिद् दोषावकाशः।

वस्तुतः पुण्डरीकशब्दश्रवणान्तरीयकश्वेतपत्रप्रतीतिवद् गोशब्दश्रवणानन्तर-मिष अगोव्यावृत्तिप्रतीतिः सर्वानुभविसद्धेति जातिसङ्केतवादिभिरिष अवश्यमभ्युप-गन्तव्यं यद् अपोहविशेषण-नान्तरीयत्वं विधेरिति । अन्यापोहधर्मा विधिरेव शब्दार्थः, विधि-निषेधयोः सामानाधिकरण्यम् ।

अपोहस्य स्वरूपं प्रकटियतुमुदाहरणान्तरमि ज्ञानश्रीमित्र-रत्नकीर्त्तपादा-भ्यामुपन्यस्तम् । 'एष पन्थाः स्नुष्टनम् उपितिष्ठते' इत्यत्रापि अपोहो गम्यत एव । 'एषा' इत्यनेन पन्थान्तरस्य व्यवच्छेदः—अयमेव पन्थाः, न तु अन्य इत्याशयः । स्नुष्टनपदेन स्नुष्टनप्रत्यनीक-अनिष्टस्थानानां व्यावृत्तिः । 'उपितिष्ठते' इत्यनेन अपरेऽिष अरण्यमार्गा यत्र विच्छेदसम्भावना, ते निराकृताः । 'पन्थाः' इति शब्देन सार्थदूतादि-व्यवच्छेदः—अयं पन्था एव, न तु मार्गः । अत एव सुष्ठूक्तं ज्ञानश्रीमित्रेण—

> 'शब्दैस्तावन्मुख्यमाख्यायतेऽर्थ-स्तत्रापोहस्तद्गुणत्वेन गम्यः। अर्थश्चैकोऽध्यासते भासतेऽन्यः (भासतो)। स्थाप्यो वाध्यस्तत्त्वतो नैव कश्चित्।।

अन्ततोगत्वा रत्नकीत्तिनैवं समाधीयते यद् विधिरेव शब्दार्थं। स विध्यात्मकः शब्दार्थं बाह्यो गवादिरूपोऽर्थे भिवतुमहंति, बुद्ध्याकारो वाः परन्त्वत्र शङ्केयं
समुदेति तस्य बुद्ध्याकारस्य गवादिवस्तुना कथमस्तीति विधिरूपेण व्यवहारो
नास्तीति निषेधरूपेण व्यवहारो वा सम्भवेत् ? बुद्ध्याकारस्य वस्तुनः तत्त्वतः
संवृत्या वा न विधि-निषेधो सम्भवित, बुद्ध्याकारस्य स्वसंवेदनप्रत्यक्षगम्यत्वात् ।
नापि बाह्यस्य (External object) तत्त्वतो विधि-निषेधः शाब्दज्ञाने तस्य अप्रतिभासनात् । अत एव शाब्दे प्रत्यये बाह्यस्य अप्रतिभासनात् 'अस्ति', 'नास्ति' इति
वा शब्देन बाह्यः सर्वथा अनभिलाप्य एवः परन्त्वेतेन लीकिकः शाब्दव्यवहारः

सर्वथा विलुप्येत । अत एवेदमत्र समाधानं बाह्यस्यैव सांवृतौ (Conventional level) विधि-निषेधौ ।

अत्र रत्नकीत्तिना ज्ञानश्रीमित्रस्य कारिकामुद्धृत्यैवं कथितं यत् तत्त्वतो न बाह्यस्य, न वा बुद्धचाकारस्य विधानं निषेधो वा बाह्यस्य सांवृतौ बुद्धचाकारस्य वा विधि-निषेधौ सम्भवतः। तदुक्तम्—

नाकारस्य न बाह्यस्य तत्त्वतो विधिसाधनम्। बहिरेव हि संवृत्त्या संवृत्त्यापि तु नाकृतेः।।।

अतोऽन्योन्याभावविशिष्टो विजातीयव्यावृत्तोऽर्थो विधिः, स एवापोह्शब्द-वाच्यः शब्दानामर्थः प्रवृत्तिनिवृत्तिविषयश्चेति रत्नकीत्तिः। मन्ये धर्मकीत्तिमतेऽपि स्वलक्षणस्यैकं सामान्यरूपमस्ति। तत् संवृतिरूपमुच्यते। तदेव शब्दानामर्थं इति—

अपोहवादे कृतिनां प्रपञ्चः कृतोऽयमस्माभिरविस्तरेण। तद्विस्तरस्त्वाकर एव चिन्त्यः परोदितं तूलमिव क्षिपद्भिः॥ इति ज्ञानश्रीमित्रवचनं श्रावियत्वा विरतोऽहम्।

१. ज्ञानश्रीमित्रनिबन्धावलिः — पृ० २२१।

#### स्फोटविचारः

आचार्यश्रीकालिकाप्रसादशुक्लः, वेद-वेदाङ्गसंकायाध्यक्षचरः, सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयस्य

\$ \$ \$\$

नैयायिकनये परमाणोरिव, वेदान्तिमते ब्रह्मण इव च शाब्दिकसिद्धान्ते स्फोटस्य महती चर्चा विद्यते तत्र तत्राकरग्रन्थेषु । शाब्दिकानां दार्शनिकत्वप्रसादः स्फोटिमित्ति-मेवावलम्बते, परन्तु स्फोटवादस्य कुतः प्रारम्भो जातः ? इत्यस्य समाधाने इति-वृत्तस्य पृष्ठानि मोनमेवावलम्बन्ते; परन्तु सूक्ष्मेक्षिकया पर्यालोच्यमाने 'वागेव विश्वा भुवनानि जज्ञे' 'ओमित्येतदक्षरमिदं सर्वम्', 'वाचो ह वाक्' इत्यादिश्रुतिरूपाणि स्फोटस्रोतांसि वेदबाह्मणादिवारिधिषु समुपलभ्यन्ते । शाब्दिका अमुमेव सूत्रात्मकमर्थं सुगमतां सरलताच्च नयन्ति । वेदबाह्मणादिषु ग्रन्थेषु गो-वागादिशब्दाः शब्द-रूपेऽथं प्रयुज्यन्ते, न तु स्फोटशब्दरूपेऽथं । अतो वादत्वेन स्फोटवादस्य कदा प्रारम्भ इति प्रश्नोऽद्यापि न समाहितोऽभूत् ।

'अवङ्स्फोटायनस्य'' इति सूत्रे स्फोटशब्दो दृष्टिगोचरीभवति । अस्य स्फोटायर्नशब्दस्य हरदत्तः पदमञ्जय्यां विवरणं करोति—'स्फोटोऽयनं पारायणं यस्य, स स्फोटायनः, स्फोटप्रतिपादनपरो वैयाकरणाचार्यः'। नागेशेनापि स्फोटवादे अन्ते स्फोटायनऋषेरेव सिद्धान्तः स्फोटवाद इति प्रतिपादितम्—

वैयाकरणनागेशः स्फोटायन ऋषेर्मतम् । परिष्कृत्योक्तवांस्तेन प्रीयतां जगदीश्वरः ॥ इति ।

यास्काचार्योऽपि प्रारम्भे निरुक्ते शब्दानित्यत्वं व्यवस्थापयतामाचार्यौदुम्बरा-यणानां मतं प्रत्याख्याय शब्दस्य नित्यत्वं व्यापकत्वमणुत्वं च स्थापितवान् । अत्र दुर्गाचार्यः—'व्याप्तिमत्त्वात्तु शब्दस्याणीयस्त्वाच्च' इति स्फोटं प्रतिपादितवान् । एवं स्फोटस्येतिहासोऽतीव प्राचीनो वर्तते । अमुं स्फोटमुद्दिय विभिन्नशास्त्रेषु विभिन्नानि मतानि शास्त्रकाराणामुपलभ्यन्ते । तान्यत्र समासतो निर्दिश्यन्ते ।

१. अष्टा० ६।१।१२३।

अत्र सीमांसकाः 'अथ गौरित्यत्र कः शब्दः' गकारौकारविसर्जनीयाः इति भगवान् उपवर्षः' इति कण्ठताल्वाद्यभिघातानां श्रवणेन्द्रियविषयाणां वर्णानामेव शब्दत्वं वास्त्रतः । प्रकरणपश्चिकायां शालिकनाथोऽपि—'कः शब्दोऽभिमतः ? वर्णाः, तेषामेव श्रोत्रग्राह्यत्वात्' इति । तथा च भाष्यम्—'श्रोत्रग्रहणे हि अर्थे लोके शब्दशब्दः प्रसिद्धः' इति । अन्यस्मिन् दिनेऽनुभूतेऽद्यानुभूयमानस्य 'सोऽयम्' इति प्रत्यभिज्ञया तावत्कालं स्थिरत्वे सिद्धेः 'तावत्कालं स्थिरं चैनं कः पश्चान्नाशयिष्यति' इति न्यायात् पराभिमताश्चविनाशित्वव्यतिरेके सिद्धे नित्यत्वपर्यवसानम् । सर्वदेशेषु तदुपलम्भाद् विभुत्वम्, लाधवाच्चैकत्वम् । अनुपूर्वीघटकम्—अव्यवहितोत्तरत्वं चैतत्पक्षे उत्पत्त्यनविच्छन्नस्वज्ञानाकालोत्पत्तिकज्ञानविष्यत्वम् ।

यथाऽत्यन्तरागवतः कामिनीसाक्षात्कारस्थले ज्ञानधाराकल्पने गौरवादेकत्वं तद्वद् ज्ञानानामप्येतद्विषये स्थिरत्वम् ।

ननु न तावद् वर्णानां प्रत्येकमर्थंबोधकत्वम्, एकैकस्मादर्थाप्रतीतेः। नापि समुदितानाम्, क्षणिवनाशिनां समुदायानुपपत्तेः। प्रतिवर्णं च संस्कारकल्पने गौरवा-पित्तः। अतो वर्णोच्चारणानन्तरं यतोऽर्थप्रत्ययो भवति, सोऽयं स्फोटकत्वेन प्रकाशकत्वेन स्फोट इत्युच्यते। स एव पदात्मा शब्दः। एवं वावयस्फोटोऽपि। अप्रत्यक्षोऽप्ययमर्थः प्रतीतिलक्षणकार्यानुपपत्या गम्यते।

न च वर्णा एवानुभूयन्ते, न तदितिरिच्यमानस्वरूपं वस्तुतत्त्वमिति वाच्यम्, पदमेकं वाक्यमेकभिति चैकरूपस्यानुभवात्। न चेयं वर्णावगाहिनी, तेषां परस्परिभन्नत्वात्। न चैकत्र नानात्वैकत्वे सम्भवतः, विरुद्धत्वात्। एकार्थविषयत्वे नैकत्व-मिति चेत्, न, परस्पराश्रयात्। एकपदत्वेनैवैकार्थविषयत्वात्। तस्मान्न वर्णात्मकः शब्दः; किन्तु स्फोटरूप एवेति चेत्, न, वर्णातिरिक्तंवाचककल्पनायामर्थापत्तिः प्रमाणम्, प्रत्यक्षं वा ? नाद्यः, अर्थप्रतिपत्तेरन्यथाप्युपलब्धत्वात्। नेतरः, तदभावात्। न चैकं पदिमत्येकवस्त्ववगाहिनी नाना वर्णेष्वनुपपद्यमाना बुद्धिरेव प्रमाणिमिति वाच्यम्, वर्णेष्वय्येकार्थविषयत्वेन तदुपपत्तेः। अस्ति खल्वेकाभिधेयधीहेतुभावस्त्रयाणा-मित्व वर्णानामेकस्मरणोपारूढानामरमनामिवैकिपठरधारणे। नाप्यन्योन्याश्रयः, समिध-गतैकाभिधेयधीहेतुभावानां तेषां परचात्पदत्वावधारणात्।

१. शाबरभाष्यम् - १।१।५;

२. क्लोकवात्तिकम्-पृ० ८३३, क्लो० ३६६।

कारकविशेषाभिधायो हि पदशब्द पद्यतेऽनेनेति, स च कार्यसम्बन्धज्ञाने सत्येव भवति, नान्यथा, अत एकार्थविषयत्वज्ञाने सत्येवेकपदत्वज्ञानम्। यदाहुः— 'अर्थेकत्वादेकं वाक्यम्' इति । पदमप्यर्थेकत्वादेकम् । श्रोत्रग्राह्ये च वस्तुनि शब्दशब्दा प्रसिद्धो वर्ण एव च श्रोत्रग्राह्यो न स्कोटः । अतो नासौ शब्दशब्दवाच्यः कथमर्थ-प्रत्यायकः स्यात्, शब्दादेवार्थप्रतीतेः सर्वलोकसम्मतत्वात् । आशुतरिवनाशिनां साहित्या-सम्भवात् कथं गमकत्विमिति चेत्, संस्कारेणेति । यदाह भाष्यकारः— 'पूर्वपूर्ववर्णजनित-संस्कारसहितोऽन्त्यो वर्णः प्रत्यायकः' इति । व्यापारस्य चाव्यवधायकत्वाच्छब्दादर्थं प्रतिपद्यामह इत्युपपद्यते । अथवा भाष्यपर्यालोचनयाऽन्त्यवर्णस्यैव प्रत्यायकत्वम् । एवञ्च शब्दादिष्वेकवचनमप्युपपन्नम् । तथा चोक्तम्—

यदि वा पूर्वसंस्कार इतिकर्त्तंब्यतेष्यते। वर्णोऽन्त्यो गमकस्तस्य शब्दत्वान्मुख्यता भवेत्रे॥

केचित्तु सद्रूपान्यवर्णविषयप्रत्यक्षं पूर्वेषु चातीतेषु वर्णेषु स्मृतिरूपेति । चित्र-स्वरूपा बुद्धिः सर्वार्थंप्रतीतिहेतुरित्याहुः । तथा चोक्तम्—

चित्ररूपां चतां बुद्धि सदसद्वर्णगोचराम्।
केचिदाहुर्यया वर्णो गृह्यतेऽन्त्यः पदे पदे।।
अन्त्यवर्णेऽपि विज्ञाते पूर्वसंस्कारकारितम्।
स्मरणं यौगपद्येन सर्वेष्वन्ये प्रचक्षतेः।। इति।

स्फोटवादिनापि शब्दतत्त्वं कल्पयित्वा पुनः संस्कारकल्पनावश्यं कर्तव्या। ध्वनयो हि प्रत्येकं स्फोटमिभव्यञ्जन्ति साहित्यञ्च क्रमवित्तनां संस्कारद्वारमेवेति तुल्यं तत्कल्पनम्; प्रत्युत स्फोटवादिनः स्फोटसद्भावो वर्णेभ्यश्च व्यतिरेकः सावयवे पदे गम्यमाने निरवयवत्विमत्यधिका कल्पना स्यात्। तस्माद् वर्णा एव वाचकाः, न तदितिरिकः स्फोटो युक्तिसिद्ध इत्याहुः।

१. शाबरभाष्यम्-९।१।५।

२. क्लोकवात्तिकम्-१३०, पृ० ४७२, मद्रासयूनिविधिसंस्कृतसीरिज, नं० १३ ।

३. घलोकवात्तिकम्, २११, २१२, पृ० ४६८, Madras University Sanskrit Şeries, No 13,

गुरुमतानुयायिनस्तु वर्णेष्वेव प्रत्यक्षेष्वर्थप्रतीत्युपपत्तये किश्चद् विशेष आश्र-यितुं युक्तः, सर्वपूर्वोपलम्भसापेक्षत्वादन्त्यवर्णस्य ।

उपलम्भस्य च क्षणिकतया स्वतो विशेष्टुमशक्यत्वात् पूर्वपूर्ववर्णोपलम्भजन्यः संस्कार एवाश्रीयते । स च स्मृतिहेतोः संस्काराद् भिन्न एव । स्मृतिहेतुिह् संस्कारो यदुपलम्भप्रभावितस्तत्रैवोपलम्भानन्तरं जनियतुमलम्, नार्थान्तरम् इत्यर्थविषया प्रतीतिस्ततोऽनुपपन्नेति तदितरेकिणः संस्कारस्याश्रयणमिति संस्कारद्वयं स्वीकर्तव्यम् । एकः स्मृतिहेतुः, अर्थप्रतीतिहेतुरपरः, येन क्रमेण विषया अनुभूताः, तेनैव क्रमेण स्मर्यन्त इति तु प्रमाणविरिहतम्, एकैकशो दृष्टेष्विप घटेषु 'सहस्रं घटाः' इति समु-दितस्य स्मरणात् । तदित्थं वर्णा एव शब्दः । ते च व्यापका नित्यारच ।

सर्वोऽपि ककार एक एव। पदवाक्यानामि वर्णसमुदायरूपत्वं प्रत्येकमेकत्वं नित्यत्वं विभुत्वञ्च। पदादीनामिनत्यत्वे 'औत्पित्तकस्तु शब्दस्यार्थेन सम्बन्धः', इति तत्सम्ब्रचनित्यत्वप्रतिपादकं सूत्रं व्याकुप्येत। तथा चोक्तम्—

तस्मान्न पदधर्मोऽस्ति विनाशी कश्चिवीदृशः। तेन नित्यं पदं सिद्धं वर्णनित्यत्ववादिनाम् ॥ इति।

शब्दो द्रव्यं साक्षादिन्द्रियसम्बन्धवेद्यत्वाद् घटविद्यनुमानेन चैषां वर्णानां द्रव्यत्वम् । शब्दो ध्वन्यात्मको वर्णात्मकश्च । वर्णव्यञ्जको ध्वनिर्वायुगुणः । वर्णस्तु द्रव्यं ध्वनिव्यङ्ग्यमित्याहुः । पातञ्जलयौगास्तु पदस्फोटस्य वाक्यस् कोटस्य च वाक्कत्वं स्वीकुर्वन्तो वर्णानां वाचकत्वं प्रत्याचक्षते ।

"अयमभिसन्धिस्तेषामर्थप्रत्ययो हि वर्णेनियतक्रमतया परस्परसम्भविद्भरशक्यः कर्त्तुम्। न च संस्कारद्वाराऽऽग्नेयादीनामिव परमापूर्वे वा स्वर्गे वा जनियतव्येऽनियत-क्रमाणामिप साहित्यमर्थंबुद्धचपुजनने वर्णानामिति साम्प्रतम्, विकल्पासहत्वात्। स खल्वयं वर्णानुभवजन्यः संस्कारः स्मृतिप्रसवहेतुस्थो वाऽऽग्नेयादिजन्य इवापूर्वा-भिधानो न तावदनन्तरः, कल्पनागौरवापत्तेः।

१. प्रकरणपश्चिका, प्रभाणपारायणम्—पृ० ८१, चीखम्बा-संस्कृत-सीरिज —१७।

२ मीमांसासूत्रम्-१।१।

३. श्लोकवात्तिकम् -- १०८।७ श्लो० ३०५, चौखम्वा सं० सीरीज - ३।

स एव तावददृष्टपूर्वः कल्पनीयस्तस्य च क्रमवद्भिर्वणिनुभवैरेकस्य जन्यत्वं न सम्भवतीति तज्जातीयानेकावान्तरसंस्कारकल्पनेति गौरवम्। न चैष ज्ञापक-हेत्वङ्गमज्ञातस्तदङ्गतामनुभवतीति।

न खलु सम्बन्धोऽर्थंप्रत्यायनाङ्गमज्ञातोऽङ्गतामुपैति । स्मृतिफलप्रसवानुमितस्तु संस्कारः स्वकारणानुभविवयिनयतो न विषयान्तरे प्रत्ययमाधातुमुत्सहते,
अन्यथा यिकञ्चिदेवैकैकमनुभूय सर्वः सर्वं जानीयादिति । न च प्रत्येकवर्णानुभवजितसंस्कारिपण्डलब्धजन्मस्मृतिदर्पणसमारोहिणो वर्णाः समधिगतसहभावा वाचनाः
साम्प्रतम्, कमाक्रमविपरीतकमानुभूतानां तत्राविशेषेणार्थंधीजननप्रसङ्गात् । न
चैतत्स्मरणज्ञानं पूर्वानुभववित्तनीं परापरतां गोचरियतुमहिति । तस्माद् वर्णेभयोऽसम्भवन्नर्थप्रत्यय एकपदानुभवमेव स्वनिमित्तमुपकलपयित, न चैष पदेऽिष
प्रसङ्गः, तिद्ध प्रत्येकमेव प्रयत्नभेदिभन्ना ध्वनयो व्यञ्जयन्तः परस्परिवसद्य
तत्तत्पदव्यञ्जकध्वनिभिस्तुल्यस्थानकरणनिष्पन्नाः सदृशाः सन्तोऽन्योन्यविसदृशैः पदैः
पदमेकं सदृशमापादयन्तः प्रतियोगिभेदेन तत्तत्सादृश्यानां भेदात् तदुपधानादेकमप्यनवयवपि सावयविमवानेकात्मकमिवावभासयन्ति ।

यया नियतवर्णपरिमाणसंस्थानं मुख्यमेकमि मिणकृपाणदर्णणादयो विभिन्त-वर्णपरिमाणसंस्थानमनेकमादर्शयन्ति, न परमार्थतः। सादृश्योपधानभेदकल्पिता भागा एव निर्भागस्य पदस्य वर्णाः, तेन तद्बुद्धिर्वर्णात्मना पदभेदे स्कोटमभेदमेव निर्भागमेव समेदिमव सभागमिवावलम्बते। अतो गोपदस्फोटभेदस्यैकस्य गकार-भागो गौरादिपदस्फोटसादृश्येन न निर्धारयित स्वभागिनित्याकारेण विशिष्टो निर्धारय-त्येवमोकारोऽपि भागः सोऽचिरादिपदसदृशतया न शक्नोति निर्धारयितुं स्वभागिनं गोपदस्फोटमिति गकारेण विशिष्टो निर्धारयित। असहभाविनामिप च संस्कार-द्वारेणास्ति सहभाव इति विशेषणविशेष्यभावोपपत्तिरिति।

वेदान्तिनस्तु—वर्णानामेव वाचकत्वं स्वोकुर्वन्ति, तेषां मते स्फोटाभावात् । इदं तेषामभिन्नेतम् यदि वर्णानां वाचकत्वं न सम्भवेत्, स्फोटस्यानुभवपद्धति-मध्यासीत्, तदैव वर्णातिरिक्तः स्फोटोऽभ्युपेयेत । वर्णानामवाचकत्वं क्षणिकत्वेनाशक्य-संगतिग्रहत्वाद् व्यस्तसमस्तप्रकारद्वयाभावाद्वा, वर्णानां क्षणिकत्वे मानाभावेन प्रथमः कल्पस्ताविन्नरस्तः । ननु वर्णानां प्रत्युच्चारणमन्यत्वं सर्वजनप्रसिद्धिनिति चेत्, न, प्रत्यिभज्ञायमानत्वात् ।

न चासत्यप्येकत्वे ज्वालादिवत् सादृश्यनिबन्धनमेतत् प्रत्यभिज्ञानिमिति साम्प्रतम्, सादृश्यनिबन्धनत्वमस्य वलवद्वाधकोपनिपाताद्वा स्थीयते, क्वचिज्ज्वा-लादो व्यभिचारदर्शनाद्वा। न चेदं प्रत्यभिज्ञानं गत्वादिजातिविषयम्, न गादिव्यक्ति-विषयम्, तासां प्रतिनरं भेदोपलम्भात्। अत एव शव्दभेदोपलम्भाद् वक्तृभेद उन्नीयते, सोमशमिधोते न विष्णुशर्मेति युक्तम्, यतो बहुषु गकारमुच्चारयत्मु निपुणमनुभवः परीक्ष्यताम्। यथाकालाक्षीं च स्वस्तिमतीं चेक्षमाणस्य व्यक्तिभेदप्रथायां सत्यामेव तदनुगतमेकं सामान्यं प्रथते, तथा कि गकारादिषु भेदेन प्रथमानेष्वेव गत्वमेकं तदनुगतं चकास्ति। कि वा यथा गोत्वमाजानत एकं भिन्नदेशपरिणामसंस्थानव्यक्त्यु-पधानभेदाद् भिन्नदेशमित्राल्पमिव महदिव दीर्धमिव वामनिमव तथा गव्यक्तिराजानत एकं प्रित्र विद्यक्ति स्वानिम्हित्र स्वानिम्हित्य स्वानिम्हित्र स्वानिम्हित्र स्वानिम्हित्य स्वानिम्हित्य स्वानिम्हित्य स्वानिम्हित्य स्वानिम्हित्य स्वानिम्हिम

तत्र गव्यक्तिभेदमङ्गोकृत्यापि योगत्वस्येकस्य परोपधानभेदकल्पनाप्रयासः, स वरं गव्यक्तावेवास्तु, किमन्तर्गंडुना गत्वेनाभ्युपेतेन । सत्यपि समस्तवण्यत्यवमर्शे यथाक्रमानुरोधिन्यः पिपीलिकाः पङ्किबुद्धिमारोहन्ति, एवं क्रमानुरोधेनेव वर्णाः पदबुद्धिमारोहन्ति । अतो 'जारा', 'राजा' 'कपिः', 'पिकः' इत्यादौ पदविशेषप्रतिपत्तौ नास्ति, काचनापि विप्रतिपत्तिः । वृद्धव्यवहारे चेमे वर्णाः क्रमाद्यनुग्रहीता ग्रहीतार्थन्विशेषसम्बन्धाः सन्तः स्वव्यवहारेऽयेकैकवर्णग्रहणानन्तरं समस्तप्रत्यवमाशिन्यां बुद्धौ तादृशा एव प्रत्यवभासमानास्तं तमर्थव्यभिचारेण प्रत्याययिष्यन्तीति वर्णवादिनो लधीयसी कल्पना ।

स्फोटवादिनस्तु दृष्टहानिरदृष्टकल्पना च कर्तव्या भवति । वर्णाश्चेमे क्रमेण गृह्यमाणाः स्फोटं व्यञ्जयन्ति । स स्फोटोऽर्थं व्यनक्तोति गरीयसी कल्पना स्यात् । अतो वर्णा एव वाचका नित्या विभवश्चेति ।

अत्रेदं विचारणीयम् —स्वसिद्धान्तभङ्गभिया वर्णानां नित्यत्वं सापेक्षमेव स्वीकार्यमिति । वस्तुतो वर्णानामनित्यत्वमेव सृष्टिप्रलयमध्ये विनाशित्वाभावरूपमेव तत् । एवञ्च सृष्टीनामानन्त्येनानन्तवर्णतद्ध्वंसप्राग्भावादिकल्पनाया गले पतितत्वाल्ला- घवं शश्रृष्ट्रभ्रायमाणमेव । किञ्च गकारादिषु गत्वादिजातेरभावेन गकारादिज्ञानस्य निर्विकल्पकात्मकत्वेन प्रत्यक्षत्वानापत्तिः । ध्वनिगतगत्वादिभानस्वीकारे तु तदभाव- वित तत्प्रकारकज्ञानत्वेन भ्रमत्वापत्तिर्द्वारा । किञ्च गत्वादिजातिमस्वोकृत्य व्यक्ता- वेव स्वभेदकत्वस्वीकर्त्स्तव गकारतो घकारादिभेदस्य स्वतः सिद्धत्या स्फोटखण्डनाय

प्रवृत्तेन त्वया वर्णैकत्वरूपमूलधनमप्यपहारितम् । तस्माद् ध्वनिभेदा एव वर्णाः, न तु ध्वन्यतिरिक्ता नित्याः ।

क्वचिद्भाष्ये वर्णा नित्याः इत्युक्तिस्तु स्फोटपरा। वर्णानामनित्यत्वे च तत्र वाचकत्वस्य दुरुपपादनया तदितिरिक्तस्फोटकल्पना वेदान्तिनोऽपि स्वीकार्या।

वैयाकरणनये तु स्फोटस्य ब्रह्मरूपतया तत्रैन ध्विनगतधर्माणामध्यस्तत्वाद् ब्रह्मण प्रपञ्चाध्यासे भिन्न-भिन्नरूपेण तत्व्रतीतिरिव वर्णभेदप्रतीतिनीनुपपन्ना । न च त्वन्मतेऽपि स्फोटस्य ब्रह्मत्वेन निधर्मकृतया तत्र गत्वादिप्रकारकप्रतीतेर्भ्रमत्वं दुर्वार-मेवित वाच्यम् ? तुरीयदशायां भ्रमत्वेऽपि तव ब्रह्मण एव प्रपञ्चरूपेण प्रतीतिवद् व्यावहारिकदशायां बाध।भावेन भ्रमत्वस्य वक्तुमशक्यत्वात् । एवच्च मीमांसकादीनां स्फोटवादखण्डनं शाब्दिकनयानवगमावज्मभणमात्रम् ।

सांख्यास्तु—प्रत्येकवर्णभ्योऽतिरिक्तं 'कलश' इत्यादिरूपमखण्डमेकं पदं स्कोट इति योगैरभ्युपगम्यते । कम्बुग्रीवाद्यवयत्रेभ्योऽतिरिक्तो घटाद्यवयवीव । स च शब्द-विशेषः पदाख्योऽर्थस्फुटोकरणादित्युच्यते । स शब्दोऽप्रामाणिकः, कृतः ? प्रतीत्य-प्रतीतिभ्याम् । स स्कोटाख्यः शब्दः कि प्रतीयते, न वा । आद्ये येन वर्णसमुदायेनातु-पूर्वीविशिष्टेन सोऽभिव्यज्यते, तस्येवार्थप्रत्यायकत्वमस्तु, किमन्तर्गंडुना तेन । अन्त्ये, त्वज्ञातस्य स्कोटस्य नार्थप्रत्यायनशक्तिरिति व्यर्था स्कोटकल्पना । 'स एवायं गकारः' इति प्रत्यभिज्ञावलाद् वर्णानित्यत्वं न युक्तम्, उत्पन्नो गकार इत्यादिप्रत्ययेनानित्यत्व-सिद्धेः । प्रत्यभिज्ञा च तज्जातीयता विषयिणी । अन्यथा घटादेरिप प्रत्यभिज्ञया नित्यतापत्तिरित्याहुः ।

नैयायिकास्तु—पदानामेव वाचकत्वम् । वर्णानां समूहः पदम्, पदानां समूहो वाक्यम् । वर्णाश्चानित्याः । ननु वर्णानामनित्यत्वे 'सोऽयं ककारः' इति प्रत्यभिज्ञाया उपपत्तिनं स्यादिति चेत्, न, सोऽयं धान्यराशिरितिवत् जातिनिबन्धना सादृश्य-निबन्धना वा प्रत्यभिज्ञेति वक्तुं शक्यत्वेनादोषात् । ननु तथापि कमोत्पन्नविनष्टानां वर्णानां सहभावाभावात् तत्समूहस्य पदस्य, पदसमूहस्य वाक्यस्य च विलयापत्तिरिति चेत्, न, संस्कारद्वारा तदुपपादयितुं शक्यत्वात् । यथा क्रमोत्पन्ना अपि प्रत्येकग्रासाः समुदितास्तृतिमृत्यादयन्ति, तथा क्रमवित्नोऽपि वर्णाः समुदिता एवार्थाभिधायिनो भवन्ति । न तावदनुमानमिहम्ना स्फोटस्वरूपमुपपादयितुं पायंते, परिदृश्यमानिविशिष्टानु-पूर्वीक वर्णंकलापकरणे नार्थंप्रतीतेषंटमानत्वात् । नापि प्रत्यक्षतो वर्णानामेव प्रत्यक्षत्वा-दिस्यादुः । अधिकं जयन्तभट्टकृतायां न्यायमञ्ज्यां द्रष्टव्यम् ।

वैयाकरणास्तु—स्फोट एव वाचको न तु वर्णाः स्फोटानुभवानन्तरं विष्तिन्
संगतेरथंधोसमुत्पादात्। न च वर्णातिरिक्तस्य तस्यानुभवो नास्ति, गौरित्येकं पदम्,
गामानय शुक्लामित्येकं वाक्यांमिति नानावर्णपदातिरिक्तेकपदवाक्यावगतेः सर्वजनीनत्वात्। न चायमसित बाधके एकपदवाक्यानुभवः शक्यो मिथ्येति वक्तुम्। नाप्योपाधिकः, उपाधिः खल्वेकधीग्राह्यता वा स्यात्, एकार्थधीहेतुता वा ? न तावदेकधीगोचराणां धवखिरपलाशानामेकनिर्भासः प्रत्ययः समस्ति। तथा सित धवखिरपलाशा न जातु स्यात्। नाप्येकार्थधीहेतुता, तद्धेतुत्वस्य वर्णेषु व्यासेधात्। तद्धेतुत्वेन तु साहित्यकल्पनेऽन्योन्याश्रयप्रसङ्गः, साहित्यात्तद्धेतुत्वं तद्धेतुत्वाच्च साहित्यमिति। तस्मादयमबाधितोऽनुपाधिश्च पदवाक्यगोचर एकनिर्भासो वर्णातिरिक्तं
वाचकमेकमवलम्बते, स स्फोट इति।

तञ्च ध्वनयः प्रत्येकं व्यञ्जयन्तोऽपि न द्रागित्येव विशदयन्ति, येन द्रागर्थंधीः स्यात्; अपि तु रत्नतत्त्वज्ञानवद् यथास्वं द्वित्रिचतुष्पञ्चषड्दर्शनजनितसंस्कार-परिपाकसिचवचेतो लब्धजन्मनि चरमे चेतिस चकास्ति विशदं पदवाक्यतत्त्वमिति प्रागुत्पन्नायास्तदनन्तरमर्थंधिय उदय इति नेत्तरेषामानर्थंक्यं ध्वनीनाम्। नापि प्राचाम्, तदभावे तज्जनितसंस्कारतत्परिपाकाभावेनानुग्रहाभावात्। अन्त्यस्य चेतसः केवलस्याजनकत्वात्।

न च पदप्रत्ययवत् प्रत्येकमव्यक्तामर्थिषयमाधास्यन्ति प्राञ्चो वर्णाः, चरमस्तु तत्सिचिवः स्फुटतरामिति युक्तम्, व्यक्ताव्यक्तावभासितायाः प्रत्यक्षज्ञानित्यमात्, स्फोटज्ञानस्य च प्रत्यक्षत्वाद् अधिकस्तत्र प्रत्यक्षाया मानान्तरजन्मनो व्यक्त एवो-पजनो न वा स्यात्, न पुनरस्फुट इति न समः समाधिः, तस्मान्तित्यः स्फोट एव वाचकः, न वर्णाः।

अस्य च स्फोटस्योपाधिभेदादष्टी भेदाः वर्णपदवाक्यरूपरूषितस्य भावाद् वर्णस्फोटः, पदस्फोटः, वाक्यस्फोटश्चेति त्रयः। अत्रैव जातिव्यक्तिभेदेन वर्णजाति-स्फोटः, पदजातिस्फोटः, वाक्यजातिस्फोट इति त्रयः। पदवाक्ययोः सखण्डा-खण्डत्वभेदात् सखण्डपदस्फोटः, सखण्डवाक्यस्फोटश्चेति द्वौ। एवं सङ्कलनयाऽष्टी स्फोटा इति नागेशादयः।

श्रीरामाज्ञापाण्डेयास्तु—'व्याकरणदर्शनभूमिकायां षोडशस्फोटानीत्याहुः।
तथाहि—'अस्यां स्थितौ वाक्यार्थज्ञानमस्माकं कृते वाक्यस्फोटस्य विलय एव स्यात्।

नापि 'पचित' इति पदस्कोटव्यवहारः। तथा चायं विभागो निह युक्तियुक्तः। अत एव नागेशभट्टो निह अष्टो स्कोटान् मञ्जूषायां निरिद्यक्षत्, किन्तु वेबलमान्तरबाह्यभेदेन द्वी स्कोटी प्रदर्श बाह्यस्कोटस्य जातिव्यक्तिभेदेन द्वावेव भेदौ
प्रादर्शयत्। तथा च व्यवहारदृष्ट्या बाह्यस्कोटप्रदर्शने प्राप्तेवक्ष्यमाणरीतिरेवास्माभिरवलम्बनीया। तथाहि--व्यक्तिः पदार्थं इति व्याडिमते व्यक्तिस्कोटः।
जातिपदार्थवादिनो वाजप्यायनस्य मते जातिस्कोटः, इत्येवंरूपेण द्वौ स्कोटावभ्युपगन्तव्यो। यदि चावान्तरस्कोटप्रतिपादने आग्रहस्तीहं किल्पतानि पदानि किल्पतपदेषु किल्पतौ प्रकृतिप्रत्ययावादाय वक्ष्यमाणपद्धत्या स्कोटः स्वीकार्यः।

एवं सित—(१) प्रकृतिस्फोटः, (२) प्रत्ययस्फोटः, (३) प्रकृतिजातिस्फोटः, (४) प्रत्ययजातिस्फोटः, (५) पदस्फोटः, (६) पदजातिस्फोटः, (७) वाक्यस्फोटः, (८) वाक्यजातिस्फोटः, (९) अखण्डपदस्फोटः, (१०) अखण्डपदजातिस्फोटः, (११) अखण्डवाक्यजातिस्फोटः, (१२) अखण्डवाक्यजातिस्फोटा भविष्यन्ति । तत्तदवयविवक्षा-विवक्षाभेदेन प्रकृतिप्रत्ययादिकल्पनाकल्पनाभ्यां सर्वेषां कृत एते द्वादश स्फोटा युक्ति-युक्ता भवेयुः । एतदेव विचार्यं मञ्जूषायां नागेशभट्टो द्वावेव स्फोटौ प्रप्यपादयदिति शिवम् ।

# ॐकारस्य दार्शनिकं स्वरूपम्

डॉ॰ महाप्रभुलालगोस्वामी, आचार्योऽध्यक्षश्च, तुलनात्मकधर्मवर्शनविभागस्य सम्पूर्णानन्वसंस्कृतविश्वविद्यालये

\* \* \*

भारतीयसंस्कृतिः समन्वयात्मिकेति दार्शनिकसिद्धान्तोऽपि तात्त्विकदृष्ट्याऽभेद-भूमिमेवाश्रयते । गङ्गाप्रवाहपात इव विरोधं मधुमिश्रणमिवात्मसात्कुवंन्तीयं संस्कृतिः अनेकत्वे एकत्वरूपेणानुस्यूताक्षुण्णेवाविरुद्धा विराजते ।

नूनं प्रत्यक्षगोचरिमदं विशालं बहुधा भिन्नं बाह्यं तत्त्वं तत्रात्रत्याचार्याणां नास्ति बाक्षेपः, अनेकत्विनिधो वाः अपि तु बाह्यस्तरावलोकेनेनैवैतेषामन्तःज्ञानान्वेषण एवातुलनीयः प्रयासस्तत्रैव परितोषः, वस्तुतत्त्वस्वरूपोपलब्धिश्चान्यथा शुक्ती जातं रजतज्ञानमप्यर्थकियाकारितां न जह्यात्। तत्त्वानुसन्धानतत्परा इमे वस्तुतत्त्वान्त-स्तले प्रवेशमवाप्य सुधामाधुरीमवगाह्यान्यानिप सुधासागरे उन्मज्जयन्ति।

भारतीयसमन्वयवादो न विरोधभूमिः; अपि तु व्रैडलेमहोदयाविष्कृतसिद्धान्ते 'Appearence and Reality' सत्याभासयोरित्यास्ये यथोक्तवन्तः तथैवात्रापि पूर्वत एव अवधूतरहस्यतत्त्वम् । परमतत्त्वे, आपातदृष्ट्या, परस्परं विरुद्धानि तत्त्वानि निश्चितंकात्मतायां विश्वह्वलतां नाधत्ते; अपि तु सामञ्जस्यपूर्णेऽस्मिन् शरीरे विरोधं विहाय अङ्गिनोऽक्षुण्णतां विधत्ते । समन्वयात्मकत्वमेव भारतीयदर्शनस्य गति-शीलतां सम्पादयति, विना गतिं समन्वयो न भवितुमहंति ।

भारतीयचिन्तनधारायां धर्ममहत्त्वं सम्प्रदायप्रसूतान्धविश्वासो नास्ति । मनोविज्ञानखनिजोत्पन्नस्तर्कंकर्कशविचारचातुरीनिकषपरिपूतो रत्नभूतोऽयं धर्मः । धर्मः सम्पूर्णस्य विश्वस्य प्रतिष्ठेति धर्म एव सर्वं प्रतिष्ठितम्, अत एव श्रेष्ठश्च अपौरुषेयः सनातन उदारश्चायं पुरुषभ्रमप्रमादादिकलङ्कश्चन्य आचारशिक्षार्थमार्यः रङ्गीकृतः। अत एव 'आचारः परमो धर्मः' इत्यसकृदुद्धोषो विद्यते शास्त्रेषु । अनासिकः भूमावावस्थित एष धर्मः सकलप्राणिष्वात्मदर्शनं विधाय स्वार्थदृष्ट्येव महाकरुणाद्रः सर्वोपकारकरणमेव स्वार्थं विद्धाति ।

'सर्वभूतस्थमात्मानं सर्वभूतानि चात्मिनि' इति गीतोक्तिरत्रैव साफल्य-मश्नुते । अत्र परार्थोऽपि स्वार्थो भवति, स्वव्यतिरिक्तस्यैवाभावात् । धर्मोऽयं मानवस्य सामाजिकजीवनमुन्नतभूमौ निधायाशुभहीनस्वाभाविकीं प्रवृत्ति दूरीकृत्योदारोदात्त-विचारमाविष्कृत्य भारतीयमानवतां सम्पाद्यात्मानुग्रहाभावेऽपि भूतानुग्रहार्थं निवृत्तिभूमिकां प्रवृत्ति प्रसूते । आत्मनः प्रतिकूलानि परेषां कृते नाचरणीयानीत्येव भारतीयनिधिः ।

प्रवृत्तिनिवृत्तिभेदाद् ज्ञानिवमलधारा द्विधा विभक्तेव प्रतीयते; िकन्तु लोको-पकारकरणाय सदाऽऽद्वीचत्तस्य मनीषिणो निवृत्तिमार्गं उदासीनमार्गो वा नैव सम्भाव्यते, यतो लोकदुःखासिह्ब्णुत्वमेव तपिस प्रवर्त्तयित अत्रत्यान् साधकजनान् ज्ञानज्योतिःसम्पन्नान्। कथमसौ बुद्धः सन् लोकोपकारिवरतो भवेत् ? यतो मूलस्योपक्रमस्योपसंहारे उच्छेदात्। यत औदासीन्यं भजमानास्ते तपःप्रवृत्ति प्रति मूलाधारमेव परिजद्धात्, अतो भारतीयिनवृत्तिमार्गं उदासीनमार्गो वा व्यष्टिहितमिवगणय्य समष्टिहितसाधनाया एवोपसंहृतः समस्तं विश्वमेकनीडमवलोक-यन्तोऽखण्डचराचरं विश्वं वासुदेवमाकलय्य तद्धितकामनयेव निवृत्तिमार्गं उदासीनमार्गो वा, अन्यथा निवृत्तिमार्गाचार्याणामुदासीनमतप्रवर्तकानाञ्चाचारः सर्वथा सिद्धान्तसामञ्जस्यं परित्यजेत्। चराचरकल्याणाय तेषामशेषजीवनयापनं सर्वथा निवृत्तिमार्गस्य तथार्थत्वाभावे कथं तज्जीवनं साफल्यं भजेत ? विशिष्टभावभूमिमाश्चित्य देशस्य समाजस्य समवायस्य च हितकामनया समष्ट्यभ्युदयायैवैतेषां बाधान्यान्या जीवनयात्रा प्रवहित । सञ्चरणस्य श्रेष्ठसाधनता व्यष्ट्यनासक्तौ सिन्निन्या जीवनयात्रा प्रवहित । सञ्चरणस्य श्रेष्ठसाधनता व्यष्ट्यनासक्तौ सिन्निहितास्तिष्टन्ति ।

आर्यभावनादिवाहनं वैदिकसाहित्यमेव । आर्यैः सह पारसोकानां निवासैक्या-देवोभयोर्भावनायां 'ज्योतिषः' आराधनस्य देवस्तवनपरम्परायाश्च साम्यम् ।

विष्णुपुराणस्य तृतीय-चतुर्थाध्याययोः सगरनृपस्य कथोपलभ्यते । तिस्नर्देशेन पह्लवादिप्राचीनपारसीकानां वेदस्य यज्ञस्य च साधनायामनिधकारः समजिन । आसीच्चादेशः श्मश्रुमुण्डनं तैः कर्तुं न शक्यत इति । अतो वैदिकभावनाया अन्तः-

१. श्रीमद्मगवद्गीता - ६।२९।

प्रकृतेः सर्वथा परिवर्तनं तत्रापि न जातम् । अस्या भावनाया इतिहासानुधावने वैदिकसाहित्यमेव ध्रुवपदरूपेण वर्तत इत्यत्र नास्ति कापि सचेतसां विप्रतिपत्तिः ।

मन्त्रेषु वर्नमानरहस्यानामाविष्कार उपनिषदादिषु विद्यते । ज्ञानकर्मणोर्मध्ये भेदोपलिब्धः परवर्तिकालवर्तिनी । अत एव गीतायां ज्ञानयज्ञस्य कर्मयजापेक्षया श्रेष्ठत्वं सर्वेषां कर्मणां ज्ञाने परिसमाप्तिश्च प्रकटिता । कर्मभिः स्वर्गप्राप्तिर्ज्ञानेन च मोक्षप्राप्तिरितीमं भेदमादाय स्वर्गोऽभिलाषोपनीतवस्तुप्राप्तिस्थानम् । अपवर्गस्य स्वरूपं तु तत्तद्दार्शनिकचिन्तितं शास्त्रे सुस्पष्टमेव ।

वेदार्थस्य विश्लेषणेनैतत्सुस्पष्टमाभाति यद् आत्मचेतनाया लोकोत्तरिचन्मय-भूमेरुत्तीर्णमेव क्रियाकलापानां लक्ष्यमिति । अतिश्चिन्मयभूमिरेव स्वर्गः । स्वर्गापर-पर्यायस्वः इत्यनेन ज्योतिर्मयभूमेरनुभव एव प्रमाणम् । तत्र गमनमेव स्वर्गः । ब्राह्मण-व्याख्यया ज्ञानयज्ञलभ्यमोक्षेण सह द्रव्ययज्ञलभ्य 'स्वः' इत्यस्य भेदः काल्पनिक एव ।

क्रियाकलापिनर्वाहकत्वेन रूपेण यजुर्वेदस्य प्रसिद्धिस्तत्रैव चान्तिमाध्याये ईशोपिनषदः सिन्नवेशोऽस्ति । इयमुपिनषद् संहितायामन्तर्भुक्ता । यजुर्वेदसंहिता-शेषाध्याये उपिनषदः उपस्थापनमितशयमहत्त्वपूर्णम्, तत्रोदारोदात्तदृष्ट्या समन्वय-स्यातुलनीया चेष्टा वर्तते । कर्मवेदशेषे सार्वभौमज्ञानावतारप्रदीपोऽयं प्रज्वलितः सर्वेषां कर्मणां तत्त्वज्ञाने उपसंहारः कि न कृतः ? याज्ञवल्क्यः कृष्णयजुर्वेदधारां शुक्लयजुर्वेदधारायां प्रवाहितवान् । कृष्णस्य कर्मणोऽज्ञानरूपाया अविद्यायाश्च शुक्ले कर्मणि विद्यायां वाऽवतारणमेतस्य मुख्यमुद्देश्यम् । शुक्लयजुर्वेदप्रवर्तकयाज्ञवल्क्यस्योप-निषदि प्राधान्यमावहतोऽभेदेनादिज्ञानकर्मणोरैक्यं सुनिश्चितम् ।

वैदिकसाहित्याध्यात्मभावसाधनायां श्रद्धाया महत्त्वं वर्तते । कर्मणि श्रद्धायाः, आवेगस्य चानन्यसाधारणं महत्त्वम् । श्रद्धयैव सह मानविच्तत्स्यापरापि वृत्तिः मननम्, यस्य चापरपर्याय ऊहस्तर्को वा । तर्कस्य दृष्टिः प्रत्यक्वृत्ता, यत्र च जिज्ञा-सान्तिनिहिता । जिज्ञासैव साधनम्, अस्याः साधनाया उपसंहार आत्मवादेऽपवर्गे वा । 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः' इति वृहदारण्यकोपनिषदः सारतमोऽयमुपदेशः भारतीयदर्शनस्य सारः निर्यासो वा । भारतीयजनमनसो जीवनप्रवाहो मुनीनां सर्वा आशाः, आकाङ्क्षाश्च अस्मिन्नेव पर्यवसिताः प्रियतमां मैत्रेयीमुपदिश्य याज्ञवल्वयः पूर्वोवतं निवृत्तिमागं संजग्राह । एतमेवोपदेशमादाय भारतीयदर्शनशास्त्रस्यासंख्या धारा वावह्यन्ते, आत्मसाक्षात्कारस्यापवर्गस्य कारणं श्रवणं मननं निदिध्यासनञ्चिति आत्मवादधारा मुनिधारा । देवत्वमात्मत्वञ्चोभयमप्यतीन्द्रियमेव । अतो देवदर्शनमात्मदर्शनं वा भवतु, अप्राकृतत्वमुभयत्र तुल्यमेव । देवत्वं भवतु

१. वृ० उ० राष्ट्राप् ।

आत्मत्वं वा मूले ज्ञाने प्रसारणस्य, व्यापकत्वस्य विराजोऽनुस्यूतिरनविच्छन्ना प्रवहित । आत्मचेतना परमे चरमे सत्ये विश्वान्ति लभते कर्मभावनया देवत्वभावनया द्रुतिचत्तहृदयस्यावेगेन वोधिग्राह्यवस्तुस्वरूपतादात्म्येनात्मस्वरूप-स्येवाप्तिरस्ति ।

एतत्तु सत्यम्, एक आवेशकल्पितो विप्रोऽपरः पौरुषदृप्तो नरः। एकत्र श्रद्धा प्राधान्येनापेक्षिताऽपरत्र तर्कः, बोधिर्वा। इमे मौलिकचित्तवृत्ती आश्रित्य साधनायाः परवर्तिकाले भेदः सञ्जातः, एका ऋषिधारा, अपरा च मुनिधारा। दर्शनं मनन-साध्यम्, मननाच्च मुनिः।

एतयोः साधनयोः सुस्पष्टो निर्देशः पातञ्जलयोगदर्शने सूत्राभ्यां वर्तते, उभयोः समन्वयश्च । तथा हि—'समाधिवशादात्मदर्शनमीश्वरप्रणिधानाद्वा' । तत्रेश्वरस्वरूप-निरूपणानन्तरमुक्तम्—'तस्य वाचकः प्रणवः' ।

अत्र व्याख्यायां 'प्रकर्षेण नूयते स्तूयतेऽनेनेति नौति स्तौति वा प्रणव ॐकारः। तयोश्च वाच्यवाचकभावलक्षणः सम्बन्धो नित्यः सम्बन्धेन प्रकाश्यते, न तु केनचित्प्रकाश्यते<sup>37</sup>।

अदृष्टविग्रहो देवो भावग्राह्यो मनोमयः । तस्थोङ्कारः स्मृतो नाम तेनाहृतः प्रसीदित<sup>४</sup> ॥

ॐशब्दस्य अव्ययत्वम् । अस्य निर्वचनमुणादिसूत्रेण जायते । रक्षणार्थको अव्धातोः 'अवतेष्टिलोपश्च' ( उ० सू० १३९ ) इत्यनेन सूत्रेण मन्प्रत्ययः । मन्प्रत्यस्य टेः 'अन्' इत्यस्य लोपोऽपि भवति । यदि प्रकृतेष्टेलोपः स्यात्, तदा डित्करणेनैव 'टेः'' इत्यनेनैव टिलोपसिद्धेः, टिलोपविधानं व्यथं स्यात् । तस्मात् प्रत्यस्यैवोद्देश्यत्वम् । 'क्वरत्वरस्तिव्यविमवामुपथायाश्चर' इत्यनेन वकारस्य ऊठि अकारवकारस्थानिकयो- क्लोदीं कृते ॐमिति निष्पन्नम्, तयोदीं कृते गुणे ओमिति ।

ॐिमत्यस्य 'ओ३म्' इत्येवं रूपेणापि लेखो दृश्यते । परं व्युत्पत्त्या सिद्धस्य 'ओम्' इत्येव लेखः समीचीनः 'ओ३म्' इति तु उच्चारणानुरूपलेख आग्रहवशादुन्नेयः ।

अमरकोषे टीकायाञ्च—'ओंकारप्रणवौ समौं" इत्यस्य व्याख्याने रामाश्रमी-टीकायामुक्तम्—'अवित । अवतेष्टिलोपश्च (उ०१।१४२) इति मन्प्रत्ययस्यैव टिलोपः । 'ज्वरत्वरः' (अष्टा० ६।४।२०) इत्यूठौ । गुणः (६।३।८४), वषट्कारः (१।२।३५) इति लिङ्गात्समुदायादिष कारप्रत्ययः' (वा ३।३।१०८) ।

१. यो० सु० शाशा२३।

<sup>.</sup>३. तदेव-१।१।२७ मोजवृत्तिः।

५. षष्टा० ६।४।१४३ । ६. तदेव-६।४।२०।

२. तदेव-शशा२७।

४. तदेव।

७. अ० को० शहार।

'प्रण्यते स्तूयते । नु स्तुतौ । 'ऋदोरप्' (अष्टा० ३।३।५६ ) 'उपसर्गात्०' (अष्टा० ८।४।१४) इति णत्वम्' इति द्वे ॐकारस्य' ।

अमरकोषस्यैव तृतीयकाण्डे 'ऊम्' इति शब्दस्य निर्वचनप्रसङ्गे ऊय्यते इति ऊम्। 'ऊयी तन्तुसन्ताने' इति मुक्प्रत्ययः (रामा० ३।४।१८)। अयमपि शब्दोऽव्यय एव, यद्यप्यर्थभेदः।

'उमा' इत्यपि शब्दो वर्तते । अस्य शब्दस्य व्याख्याने उक्तम्—'ॐ शिवं माति, मिमीते वा । मा माड् माने—'आतोऽनुप॰' (अष्टा॰ ३।२।३) इति कः । ऊवते ऊयते वा, ऊङ् शब्दे विभाषा तिल्लमाषोमा (५।२।४) इति निपातनात्मक् इति । अत्र उमाशब्द-निर्वचनेऽपि अव् धातोस्तस्य निष्पत्तिः सूचिता । अत ओमित्यनेन सह धातुकृतं साम्यं वर्तते ।

केनोपनिषदि उमायाश्चर्चा विद्यते । खण्डद्वयेन निर्गुणस्य निर्विशेषस्य ब्रह्मणः स्वरूपं प्रतिपाद्यापि तद्ब्रह्मतत्त्वं मन्दबुद्धिभनीकलियतुं शक्यिमिति तृतीयचतुर्थं-खण्डयोः सगुणं ब्रह्म प्रतिपादितम् । अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमविज्ञानतामिति निरुपाधिब्रह्मस्वरूपश्रवणान्मूढाश्चिन्तयेयुर्यंद् यतो ब्रह्मणोऽविज्ञातत्वमतो बन्ध्यापुत्रादि-वदसत्त्वमलीकत्वमेव स्यात् । अतो देवात् परं पूर्वेषामिप कालानवच्छेदाद् गुरुभूतं ब्रह्माच्यायिकया प्रतिपादयामास । ब्रह्मज्ञानादेव कस्यापि देवस्य श्रेष्ठत्वं जायते । अतो ब्रह्मविद्यास्तुत्यर्थेयमाख्यायिका ।

अस्यामाख्यायिकायां देवेभ्योऽर्थाय स्वमाहात्म्यनिर्मितेनात्यद्भुतेन विस्मा-पनीयेन रूपेण देवानामिन्द्रियगोचरेण प्रादुर्वभूव । प्रादुर्भूतं ब्रह्म नैव विज्ञातवन्तो देवा किमिदं पूज्यं महद्भूतिमिति । पूजार्थकाद् यक्षतेर्धातोनिष्पन्नत्वाद् यक्षं पूज्यमित्यर्थः ।

यथाग्निस्तृणमि दग्धुमसमर्थः सिन्नवृत्तो बभूव, यक्षस्वरूपज्ञाने स्वस्य विफलतां च देवेभ्यो निवेदयामास, नथैव वायुरिप सर्वस्यादाने नितरामिमान-युक्तोऽपि तृणस्याप्यादाने कृत्स्नमिप स्वर्शोक विफलोभूतमालोक्य पराजयमङ्गोकृत्य देवेभ्यः प्राह—नैतद् यक्षं विज्ञातुं प्रभवामीति ।

यक्षस्वरूपं ज्ञातुमसमर्थाविष्वियायू निवृत्ती । देवाः सर्वे सम्भूय देवराजिमन्द्रमुपेत्योचुः—भवान् खलु देवानां श्रेष्ठो बलिष्ठश्च । तद् गम्यतां यक्षस्वरूपं च विज्ञायतामिति । जिज्ञासुरिन्द्रो यक्षमुपगतः, यक्षं च तस्मात् समीपर्वितन इन्द्रात्तिरोभूतम् । देवश्रेष्ठत्वेन नितरामिभमानवत इन्द्रस्याभिमानो निराकर्त्तंव्य इति यद् यक्षमिनना वायुना संवादं कुर्वदिपि नेन्द्रं किमिप बभाषे । एवमिभमानशातनेऽपि नासाविन्दुस्तत्स्थानं तत्याज । तिस्मन्नेवान्तरिक्षे स्थितो व्यायन्नासीत्—िकिमिदं यक्ष-

मिति ? एविमन्द्रस्य यक्षे भिक्तं ज्ञात्वा विद्यैव स्त्रीस्वरूपमाश्चित्य प्रादुर्भूता । इन्द्रस्तत्रो-मास्वरूपिणीं विद्यां बहुशोभमानामालोकितवान् । स्वयंप्रकाशस्य ब्रह्मण उज्ज्वल-तमत्वात् 'तस्य भासा सर्विमदं विभाति' इति च ्र्तेस्तस्या उमायाः शोभन-तमत्वं सुष्ठु युज्यते । इयञ्चोमा हैमवतीव हेमालङ्कारभूषिता काचन यथा नितरां शोभामादधाना दृश्यते, तथैवोमापि ।

अद्वेतवादे भक्तिर्नं सिद्धान्तिविरुद्धाः; किन्तु भवत्या मोक्ष इति नाङ्गीकृतम्। वैष्णवैर्भक्त्या मोक्ष इति सिद्धान्तोऽङ्गीक्रियते। उपासनादिना चित्तशुद्धौ सत्यां क्षिपिते कल्मषे ज्ञाने च लब्धे ज्ञानादेव मोक्ष इत्युच्यते। सर्वज्ञेन रुद्रैण सह नित्यं विद्यमानत्वाद् विद्यासामर्थ्यमुपजगामेन्द्रः।

उमया सह रुद्रस्य सर्वज्ञस्य विवाहादिकं सर्वं मायिकमेवावगन्तव्यम् । शक्ति-स्वरूपाया उमायाः शक्तिमत ईश्वरस्य च पारमाधिको भेदो नास्ति । एकस्यैव ज्योति-रुमत्तमस्य ब्रह्मणश्चितिरूपा शक्तिः । यथा ब्रह्म चैतन्यस्वरूपम्, तथा तच्छक्तिरपि चितिरूपैवात एव भास्कररायः—"एकमेव ब्रह्मानादिसिद्धया मायया धर्मी धर्म-श्चेति सृष्टचारम्भे प्राथमिकमोक्षणं "तदैक्षत बहु स्यां प्रजायेय" इति 'सोऽकामयत', तत्तपोऽकुरुत" इत्यादित्रिविधश्चितिसद्धज्ञानेच्छाक्रियासमप्टचात्मकं स एव ब्रह्मधर्मः । स च धर्म्यभिन्न एव, स्वाभाविकी ज्ञानबलिक्रया चेति श्रुतेः । तस्यैव धर्मत्वाच्छिकि-रिति संज्ञा । तद्गतो धर्मोऽपि न जडो न जीवः; अपि तु चितिः स्वतन्त्रा विश्वास-सिद्धिहेतुरित्यादिशक्तिसूत्रोक्तरूपं ब्रह्मवेत्युपनिषितसद्धान्त इति ।

शङ्करानन्देनाप्युक्तम्—अविधा हि कुरूपा पिशाची, तन्नाशकत्वाद् विद्यायाः कान्तिमत्त्वम् ।संसारोच्छेदिकाया ब्रह्मविद्यायाश्चाधिककान्तियुक्तत्वं सुतरां सिद्धयित । न केवलं शङ्करानन्दस्य प्रतिभाप्रबुद्धमेतद्वचाख्यानम्; अपि तु शङ्कराचार्येण समिथितमेतद्वचाख्यानम् । वाक्यभाष्ये च कुरूपस्यापि विद्यावतो शोभायुक्तत्वमुक्तम् । परां विद्यां ब्रह्मविद्यां वेत्ति या तस्या उमाया बहुशोभनत्वं भवत्येव ।

उमाया ॐकारचितिशक्तेरखण्डानन्तानन्दचैतन्यात्मकत्वं दुर्गायाः स्पष्टमुद्घोषितं दुर्गायाम्—

त्वं वैष्णवीशक्तिरनन्तवीर्या विश्वस्य बीजं परमासि माया। सम्मोहितं देवि समस्तमेतत्त्वं वै प्रसन्ना भुवि मुक्तिहेतुः॥ विद्याः समस्तास्तव देवि भेदाः स्त्रियः समस्ताः सकला जगत्सु। त्वयैकया पूरितमम्बयैतत्का ते स्तुतिः स्तब्यपरा परोक्तिः³॥

१. क० उ० ५११५।

२. गुप्तवतीटीका — पृ० ९।

३. दुर्गासस्वतो - ११।५-६।

अस्मिन् पद्ये वैष्णवी इत्यनेन व्यापकत्वं सूचितम् । महाभारतेऽपि —
त्वं ब्रह्मविद्या विद्यानां महानिद्रा च देहिनाम् ।
स्कन्दमातभैगवित दुर्गे कान्तारवासिनि ॥
स्वाहाकारः स्वधा चैव कला काष्ठा सरस्वती ।
सावित्री वेदमाता च तथा वेदान्त उच्यते ॥

अस्मिन् प्रसङ्गे दिव्यचेतनायाः क्रमिकोन्मेष उपलभ्यते । अग्नेः, वायोः, इन्द्रस्य, ब्रह्मशक्तेः, उमायाः, ब्रह्मणः, ओङ्कारस्याखण्डज्योतिरूपेण उपलब्धिरस्ति ।

उमाशब्दस्य तैत्तिरीयारण्यके 'खिलः उमापतये' प्रयोग उपलभ्यते। आधु-निका अनार्षभावनोद्भावितचेतस उमोमापती पार्वत्यदेवत इति। अत एव भूमध्य-सागरतीरस्थप्राचीन—'Mother Goddess' इत्याख्यया उमया सादृश्यमिप प्रति-पादयन्ति। पूर्वोक्तस्य विश्लेषणप्रसङ्गे शङ्कराचार्यः कथयति—'स तिस्मन्नेवाकाशे स्त्रियमाजगाम बहुशोभमानामुमां हैमवतीम्'। अत्र हैमवतीवोमापि स्त्रीशब्दस्य विशेषणमेवेति स्वीकार एव साध्वन्वयः सङ्गच्छते, अर्थाद् इन्द्रोऽस्मिन् महाशून्ये चरन् एकां स्त्रीमूर्तिमुपजगाम, या बहुशोभमाना उमा हैमवती वा।

ऋग्वेदे 'ऊम' अव् प्रत्ययघटितो विशेषणशब्दो बहुधा प्रयुक्तः । एकत्र उमासः इत्येष शब्दः प्रयुक्तः (ऋ० सं० १।३।६) । ओमन् शब्दस्य बहुधा प्रयोगो विद्यते । आकाशवाची व्योमन् 'वि + ओमन्' शब्दोऽपि अनविच्छन्नवैपुल्यस्य, प्रसादस्य, परिरक्षणस्य च बोधकः । उमा शब्दोऽपि एतच्छव्दसगोत्र इति पुंदेवताया विशेषणम् । 'ॐ' एवं स्त्रीदेवताया विशेषणम् 'उमा' इति । ह्रस्वदीघंयोव्यंत्ययेऽपि मात्रायाः साम्यं साधु सङ्गच्छते । तथा चोमाशब्दार्थः पालयित्री आनन्दयुक्ता वेति । अतः 'उमा' परमव्योमनः शक्तिरित्यत्र नास्ति विप्रतिपत्तिः । यक्षशब्दस्य रहस्ये अर्थे प्राचीनप्रसिद्धिवंतते । 'न यासु चित्रं सदृशे न यक्षम्' केनोपनिषदि प्रयुक्तो यक्षशब्दः रहस्यार्थंकस्तथा ब्रह्मरहस्यमिति आख्यायिकायां लभ्योऽर्थः । एतेनाभिव्यज्यमानोऽर्थोऽत्र शक्तिमत्तया तद्रहस्यं न लभ्यम्; अपि तु प्रसादलभ्यं तत् ।

दुर्गासप्तरात्याख्यायिकानुधावनेऽपि शक्तिमत्तानां विनाशः कृपाकाङ्क्षिणामारा-धनतत्पराणां तत्प्रसादलभ्यं तद्रहस्यं सुरथसमाध्योः सुलभं सङ्गातम् । 'यमेवेष वृणुते तेन लभ्यः' इति शङ्कराचार्यकृता हैमवतोशब्दस्य द्विविधा व्याख्या समीचीनैव ।

१. महामा० मी० प० २३।११-१२। २. तै० आ० १०।२२।

३. ऋ० सं०-४।१९।१, ५।५१।१, ७।३९।४, १०।६।७, ३१।३।३२, ५।७७।८, १२०।१।३।

हिमवतः पुत्री, हेमालङ्कारभूषिता च। यत ऐन्द्री चेतनाया आविर्भूता महाकाशे मूर्तिः हिरण्मयी, अथ वा सा चेतनाया शुभ्रतुङ्गतामाविर्भूता। एषोऽर्थो न कपोल-कल्पितः; अपि तु ऋग्वेदसम्थितः। वेदे विष्णुः 'गिरिष्ठाः' (१।१५४।२) 'वा गिरिक्षित्' (१।१५४।३), ,इन्द्रोऽपि एष एव' (१०।१८०।२), 'सोमोऽपि' (३।४८।२)।

तैत्तिरीयसंहितायां रुद्रार्थे गिरीशशब्दस्य प्रयोगः 'गिरीशन्तु' (४।५।१।१), 'गिरीश' (४।५।१।२), 'नमो गिरीशाय शिपिविष्टाय च' (४।५।१)।

अत्रेदं ध्येयम्—ऋग्वेदे शिपिविष्टो विष्णुः (ऋ० ७।९९।७), वाजसनेय-संहितायां गिरीशय (वा० सं० १६।२९), हिमाचलस्य तुषारश्रङ्कस्य महिमा रुद्रस्य शिवरूपस्यात एवासौ गिरीशः। एतन्महत्त्वं हि ऋवसंहिताया हिरण्यगर्भ-सूक्तेऽपि विद्यते—'यस्येमे हिमवन्तो महित्वा' (१०।१२१।४)। एतिद्धमवत एव हैमवती। तैत्तिरीयसंहितायां सा रुद्रस्य दुहिता अम्बिकानाम्नी। तद्यथा—'एष ते रुद्रभागः सह स्वस्ताम्बिकया तं जुषस्व' (तै० सं० १।८।६।१)। अतः केनोपनिषदि उपलब्धा मूर्तिराचार्यशङ्करदृष्ट्या ब्रह्मविद्यारूपिणी, या ऋवसंहितायां 'वाक्'। सा च न सुलभदर्शना 'जायेव पत्य उज्ञती सुवासा' (ऋ० सं० १०।७१।४) ब्रह्म वाक् च युगनद्ध-मिथुनभूते (ऋ० सं० १०।११४।८)। पुराणादौ चैतस्यैव रहस्यस्य परिपल्लवनम्।

एतावता प्रबन्धे 'उँम्' इत्यनेन व्योम्न ब्रह्मण आधिर्देविकोऽभेदः सम्पन्नः, इदानीं व्योम्नो विश्लेषणेनोम् इत्यस्याभिप्रायोऽभिव्यक्तमो भविता।

बृहदारण्यकोपनिषदि अष्टमब्राह्मणे गाग्याः प्रश्नौ विद्येते याज्ञवल्क्यं प्रति । तौ च प्रश्नावावेशसम्पन्नौ । तयोक्तं यद् यदि अनयोः प्रश्नयोक्तरं विधास्यते, तदा ब्रह्मविचारे त्वं विजयीत्यत्र नास्ति काचिद्विप्रतिपत्तिरिति । 'यदुपरि दिवः=अण्डकपालात्, यच्चाधोऽण्डकपालात्, यच्चाण्डकपालयोः द्यावापृथिव्योमंध्य यद्भूत वर्तमानं भवि-ष्यच्च, यत्सर्वमेतदाचक्षते, तत्सर्वं दैतजात कस्मिन्नेको भवति ।'

याज्ञवल्कयेनैतस्य समाधानप्रसङ्गे उक्तम्—यदेतद्वचाकृत सूत्रात्मक जगद् अव्याकृते आकाशे उत्पन्नं स्थितं लीनं च। अनन्तरं सोवाचाकाशः कस्मिन्नोतश्च प्रोतश्च । आकाशमेव परमव्योम कालत्रयातीतत्वाद् दुर्वाच्यम् । याज्ञवल्कयेनोक्तमक्षरं यन्न क्षीयते न क्षरतीति वा। अस्याक्षरस्य स्वरूपमाभदधत् कथयति—'अस्थूलमनण्व- हस्वमदीर्धमलोहितमस्नेहमच्छायमतमोऽवाय्वनाकाशमसङ्गमरसमगन्धमचक्षुष्कमश्चोत्र-मवागमनोऽतेजस्कमश्राणममुखममात्रमनन्तरमबाह्यं न तदश्नाति किञ्चन न तद्वनाति कश्चने ।' एतावतैकमेवाद्वितीयं तदक्षरमोमिति । यतः 'ओमित्येकाक्षरं ब्रह्मो- पासीत् अते दृति श्रुतेः ।

१. छा० उ० शदादादा

अस्यामेवोपनिषदि पञ्चमाध्याये-

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ।।

इत्यनेन वाक्येन खिलकाण्डमारभ्यते । सारतः संक्षिप्तं पूर्वत्रानुक्तं परिशिष्टं खिलं भवति । ऋग्वेदे श्रीसूक्तं खिलान्तर्गतम् । यजुर्वेदे शिवसङ्कल्पः खिलान्तर्गतः । अत्राप्युपसंहाररूपेणानुक्तः सारांशः संगृहीतः ।

एतस्य व्याख्याने शङ्कराचार्योऽभिधत्ते—'सर्वोपासनशेषत्वेनोङ्कारो दमं दानं दयामित्येतानि च विधित्सितानि । पूर्णं न कुतिश्चिद्वचावृत्तमर्थाद् व्योम एव 'ॐ' सर्व-व्यापित्वेन सिद्धचित । आकाशवद्वचापि निरुपाधिकमेव 'ॐ' । इदं पूर्णमिति ब्रह्म वा इदमग्र आसीदित्यस्यार्थः । उपसंहार आचार्येणोक्तम् 'यः सर्वोपनिषदर्थो ब्रह्म, स एषोऽनेन मन्त्रेणानूद्यते ''ओङ्कारदमदानदयाख्यानि सर्वोपासनाङ्गभूतानि' इति ।

भर्तृप्रपञ्चसम्मतस्य वस्तुतो द्वैताद्वैतरूपत्वात्मस्वरूपस्य आत्मनः प्रतिपादन-मिष अनमैव श्रुत्योपलभ्यते। किञ्च द्वैताद्वैतात्मककार्यकारणात्मकप्रतिपादनमिष अनमैव ऊँकारप्रतिपादिकया श्रुत्योपलभ्यते। तथा हि—एकैव पूर्णता कार्यकारणयोभेंदेन व्यपदिश्यते। एवञ्च द्वैताद्वैतात्मकमेव ब्रह्म यथा किल समुद्रो जलतरङ्गफेनबुद्बुदा-द्यात्मक एव, यथा च जलं सत्यं तदुद्भवाश्च तरङ्गफेनतरङ्गबुद्बुदादयः समुद्रात्मभूता एव आविभावतिरोभावधर्मिणः परमार्थसत्या एव, एवं सर्वमिदं द्वैतं परमार्थसत्यमेव जलतरङ्गादि-स्थानीयम्, समुद्रस्थानीयं परं ब्रह्म। एतस्य च खण्डनमाचार्येण सम्यगेव कृतम्।

शाङ्करभाष्ये अङ्गारस्वरूपं प्रतिपादयता उक्तं यद् ब्रह्मोपासनसाधनत्वार्थं-मोशब्दः प्रयुक्तः । ओमिति शंसत्योमित्युद्गायित इत्येवमादौ स्वाध्यायारम्भापवर्गं-योश्च ओङ्कारप्रयोगो विनियोगादवगम्यते, न च तदर्थान्तरिमहागम्यते । तस्माद् ध्यानसाधनत्वेनेवहोङ्कारशब्दस्योपदेशः । यद्यपि ब्रह्मात्मादिशब्दा ब्रह्मणो वाचकाः; श्रुतिप्रामाण्याद् ब्रह्मणो नेदिष्ठमभिधानमोङ्कारः । प्रतीकत्वेनाभिधानत्वेन च ब्रह्म-प्रतिपत्ताविदं परं साधनम् । विष्ण्वादिप्रतिमाऽभेदेन प्रतीकत्वेन ऊङ्कारो ब्रह्मोति प्रतिपत्तव्यः, 'सत्यकाम परं चापरं च ब्रह्म यदोङ्कारः' इत्यादि वावयेन प्रतीकत्वेन ब्रह्म प्रतीयते ।

वाचकत्वेनापि प्रतीयते ऊँङ्कारो यथा—वेदोऽयमोङ्कारो वेद विजानात्यनेन यद्वेदितव्यम् । तस्माद्वेद ऊङ्कारो वाचकोऽभिधानम् । तेनाभिधानेन यद्वेदितव्यं ब्रह्म

१. वृ० उ० पाशाशा

प्रकाश्यमभिधीयमानं वेद, साधको विजानात्युपलभ्यते, तस्माद् ब्राह्मणानामभिधान-त्वेन सःधनत्वमभिप्रेतमोङ्कारस्य ।

ऋग्यजुः सामादिभेदभिन्न एष ऊङ्कारः। तद्यथा—शङ्काना सर्वाणि पर्णानि इतश्चायं वेद ऊङ्कारो यहेदितव्यं तत्सर्वं वेदितव्यमोङ्कारेणैव वेदेनेन, अतोऽयमोङ्कारो वेदः। प्रयुज्यमाने हि ओङ्कारे सर्वो वेदः प्रयुक्तो भवति।

अस्य वामीयसूक्तस्याष्टाविंशत्तमे मन्त्रे देहात्मनो जीवात्मनः स्वरूपनिरूपण-प्रसङ्गे उभयोर्मध्ये जीवात्मनो यत्पारमाथिकं रूपम्, तदेवास्मिन् मन्त्रे प्रकाशितम्—

> ऋचो अक्षरे परमे व्योमन् यस्मिन् देवा अधिविश्वे निषेदुः। यस्तन्न वेद किमृचा करिष्यति य इत्तद्विद्वस्त इमे समासते ।।

अस्मिन् मन्त्रे ऋक्शब्देन ऋक्प्रधानसाङ्गापरविद्यात्मकचतुर्वेदानां निर्देशो विद्यते। "द्वे विद्ये वेदितव्ये परा चैवापरा चर्" मुण्डके एतदुपक्रमं कृत्वा अनन्तर-मुक्तम्—"तत्रापरा ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदः" ऋचोऽक्षरे इत्यस्य पदस्यार्थन्वेदसम्बन्धो अक्षरः। अक्षरशब्दस्यार्थः क्षरणरिहतः, अनश्वरः, नित्यः, सर्वव्यापि ब्रह्म। अक्षरशब्दश्च ब्रह्मवाचकः, तथोक्तम्—"एतद्वे तदक्षरं गार्गि, ब्राह्मणा अभिवदन्ति" इत्यपि उपनिषदि प्रसिद्धम् ऋचोऽक्षरस्य च प्रतिपाद्यप्रति-पादकभावसम्बन्धः। ऋक्प्रतिपादकभूताक्षरञ्च प्रतिपाद्यभूतम्। एतदेवोम्, तच्च समस्तवेदप्रतिपाद्यम्।

वेदभागेन यज्ञादेः प्रतिपादनेऽपि, तदनुष्ठानेन चित्तशुद्धिसम्पादनक्रमेण वेदप्रतिपादितयागादेरिप ब्रह्मवेदनसाधनता विद्यते । वेदस्य इतरभागोऽपि ब्रह्मविषयक
एव । अत एव बृहदारण्यकोपनिषदि 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषनित
यज्ञेन दानेन तपसाऽनाशकेनेत्यनेन प्रतिपादितम् । यथाऽस्माभिः पूर्वं निगदितं
यद् व्योमन् एव ओमिति, तस्यैवाक्षरोद्गोथस्य परममिति विशेषणं परमे
व्योमन्" । उत्कृष्टार्थंकपरमेति विशेषणेनाकाशसदृशस्य निर्लेपत्वनीरूपत्व—व्याप्तित्वादिसादृश्यप्रयुक्तं ब्रह्म व्योमन्शब्देनोच्यते लौकिकाकाशस्यापरव्योमना निर्देशः
परस्य ब्रह्मणः परमव्योमनाम्ना निर्दिश्यते । लौकिकाकाशनामना ब्रह्मवेलक्षण्यदर्शनार्थं
परमशब्दस्य व्योमशब्दविशेषणरूपेण निर्देशः । अथ वा व्योमशब्दार्थो विशेषरूपेण
सकलरक्षकः । रक्षणार्थंकाव्धातुना व्योमशब्दस्य ऊँशब्दस्य निष्पत्तिभवति । यथा
ब्रह्म सर्विधिष्ठानम्, तथैवाधिष्ठानरूपेण ब्रह्म सर्वस्य रक्षकम् । अस्मिन्नेवोङ्कारात्मके
तत्त्वे समस्तदृश्यप्रपञ्चमध्यस्तम् ।

१. ऋ० सं० १।१६४।३९। २. मु० उ० १।४। ३. तदेव — १।५।

४. बृ० उ० ३।८।८ । ५. तदेव ।

अत्रान्यदिप विशेषितम् —यस्मिन्नोङ्कारात्मके ब्रह्मणि देवा अधिविश्वे निषेद्ः। अत्रैव सर्वे देवा आश्रिताः। अक्षरात्मकोङ्कारज्ञानं विना वेदस्य निष्प्रयोजनत्वं को नाम निवारियष्यति ? अक्षरात्मकब्रह्मज्ञानं विना किमपि न भवितुमर्हति, ब्रह्मविदेव स्वरूपेऽवस्थानं प्राप्नोति । सर्वतादात्म्यस्वरूपोङ्कारोपासनयैवाक्षरभावता प्राप्यते । शब्दब्रह्मवादस्यैतदेव तात्पर्यम्—'ऋचो अक्षरे परमे व्योमन्'। अतो व्योमात्मकोङ्का-रत्वं सर्वथा शास्त्रप्रसिद्धम् । नादात्मिका परात्मिका मुलाधारस्था वागेवोङ्काररूपा । अत एव गीतायामुक्तम् —'ॐ तत्सदिति निर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृतः'' इति । एतेन स्वतःसिद्धं परं ब्रह्मैव तच्छब्देनोच्यते ।

प्रदर्शितेयमग् व्याकरणदर्शनसिद्धान्तसिद्धस्य शब्दब्रह्मण आधारभूतेति समासेनोच्यते । निरुक्तेऽस्य मन्त्रस्य व्याख्याने त्रिविधोऽर्थं उक्तः, तथा हि—प्रथमं सायणसम्मतार्थं विलिख्योङ्कारस्वरूपं प्रदर्श्यानन्तरं यास्कव्याख्यानत्रयं विलिखामि ।

सायणाचार्येणोक्तमस्मिन् मन्त्रे जीवात्मनः पारमाथिकं स्वरूपमुल्लिखितम्। यतो मुण्डकोपनिषदि शिक्षाकल्पादिसहितस्य वेदचतुष्टयस्याप विद्याया निर्देशो विद्यते । चतुर्वेदसम्बद्धात्मकाक्षरात्मके परमे व्योमिन द्योतनात्मका देवाः प्रतिष्ठिताः क्षरणरहितोऽविनश्वरं तत्त्वमक्षरम् । एतदर्थं नित्यं सर्वव्यापि एवाक्षरशब्दार्थः । अक्षर-शब्दस्य ब्रह्मवाचकत्वम् । 'एतद् वै तदक्षरं गार्गि सूर्याचन्द्रमसौ विधृतौ तिष्ठतः अ इत्यादिवृहदारण्यके प्रसिद्धि लभते। एवमेव 'अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते' । एतन्मण्डकवाक्येऽपि अक्षरशब्दस्य ब्रह्मवाचकत्वं सिद्धमेव। अग्रे 'येनाक्षरं पुरुषं वेदसत्यम् । अतोऽत्र अक्षरशब्दो ब्रह्मवाचकः, तच्च ब्रह्म सर्ववेदप्रतिपाद्यम् । एत-स्यैव ब्रह्मण ऋचोऽक्षरे इति मन्त्रभागेन प्रतिपादनम् अक्षरपदाभिधेयं ब्रह्म 'परमं व्योम' व्योमशब्दस्य भूताकाशोऽर्थः, 'परमव्योम' शब्दस्य परमाकाशो ब्रह्म वाऽर्थः। आकाशस्य यथा निर्लेपत्वम्, रूपरिहतत्वं सर्वव्यापित्वं वाऽर्थः, ब्रह्मणोऽपि तथैव निर्लेपत्वं नीरूपत्वं सर्वव्यापित्वञ्च । अतः 'परमव्योम' इत्यस्य शब्दस्य ब्रह्मणो निर्देशे न काप्यापत्ति:, तदेव 'ओम्'। 'आकाशस्त् तिल्लङ्कात् ' एतत्सूत्रभाष्येऽपि शङ्कराचार्येण एतस्या एव ऋचो घटकस्य मन्त्रस्य उद्धारः कृतः। एवम् आकाशः परमव्योम, 'ख' इत्यादयः शब्दा ब्रह्मणो वाचकाः, ब्रह्मणात्मकः परमे व्योमिन सर्वे द्योतनरूपा देवा आश्रिता अवतिष्रन्ते ।

'ऋचो अधि निषेदूः' अत्र 'ऋक्' इति शब्देन समस्तवेदस्यैवावगतिरिति। सर्वे च वेदा ब्रह्मणि पर्यवसिता इति 'सर्वे वेदा यत् पदमामनन्ति' अनेन वाक्येनैतदेव

१. श्रीमद्भगवद्गीता—१७।२३। २. मु० उ० १।४-५।

इ. वृ० उ० ३।०।८-९। ४. मु० उ० १।५।

५. तदेव-१।२।१३।

६. वे० सू० १।१।२२ । ७. क० उ० २।१५ ।

सिद्धम्, येन सर्वे देवाः स्वरूपं लभन्ते, सर्वे वेदा यस्य प्रतिपादनं कुर्वन्ति, तद् यदि मानवा न जानन्ति, तदा ऋङ्मन्त्रेण तस्य को लाभः ? अर्थाद् ऋगादिशब्दजालं तस्य कृते व्यर्थमेव । ब्रह्मवेदसाधनं वेदो वेदवेद्यं च ब्रह्म । सर्ववेदवेद्यस्य ब्रह्मणो ज्ञानं विना वेदविहितयागादिकर्मणोऽनुष्ठानं वृथैव, एवमेव ऋङ्मन्त्रसमूहस्य तादु- शस्य पुरुषस्य कृते व्यर्थमेव ।

'ये इत्', 'ये एव' ये एतदक्षरपदवाच्यं ब्रह्म जानन्ति, त एव 'समासते' सम्यक् तिष्ठन्ति, अर्थात् स्वरूपे तिष्ठन्ति । एतादृशस्य पुरुषस्य संसारे पुनरावृत्तिर्नं भवति । अथ वा 'ये विदुरित्' ये ब्रह्मस्वरूपं जानन्ति, ब्रह्म ज्ञात्वा तत्रैव 'समासते' समस्तसत्रस्य 'सं=युगपत्' अनुष्ठानं कुर्वन्ति, अर्थाद् ब्रह्मवित् कर्मणोऽनुष्ठानं विनैव सकलकर्मानुष्ठानफलं प्राप्नुवन्ति । ब्रह्मज्ञानेनैव समस्तफलं प्राप्य कृतकृत्यः पूर्णतृप्तो भवति । कर्मफललाभार्थं ब्रह्मजपुरुषस्य कृते कर्मणोऽनुष्ठानस्यावश्यकता न भवति ।

यास्केन च मन्त्रस्य त्रिविधा व्याख्या कृता । प्रथमा व्याख्या शाकपूणिसम्मता, द्वितीया व्याख्या शाकपूणिपुत्रस्य, तृतीया व्याख्या चात्मवादिसम्मता । तत्र शाक-पूणिमते मन्त्रप्रतिपाद्य ऊङ्कारः, तत्रुत्रमते आदित्यमण्डलान्तर्वर्त्ती हिरण्मयः पुरुषः परमेश्वरः । तृतीयमते च आत्मतत्त्वमेव प्रतिपाद्यम् ।

शाकपूणिमते मन्त्रान्तर्गतस्याक्षरशब्दस्यार्थः ऊङ्कारः। ऊङ्कारं विना ऋङ्-मन्त्रार्थों व्यर्थः, कस्यापि कर्मणः साधनं तेन न भवति । ऊङ्कार एव परमं व्योम । ऊङ्कारे विविधशब्दसमूहाः पर्यवसिता इति परमं व्योम । भूताकाशश्रेष्ठत्वादोङ्कारः परमं व्योम । ऊङ्कारस्य अकारोकारमकारात्मकस्य व्यक्तमात्रात्रयस्योपशान्तत्वे सर्वशब्दानुस्यूतशब्दसामान्यं विद्यते, तदेव परमं व्योम, तदेव च क्षरणवीजतत्वाद् अक्षरम् । विशेषावस्थायां क्षरत्वेऽपि सर्वविशेषानुस्यूतशब्दसामान्यमक्षरम् । ऋगादि सर्वे शब्दा एव शब्दसामान्ये व्यवस्थिता। विशेषमात्रमेवानुगतसामान्येऽवस्थितम्। समस्तमृद्धिशेषो विशेषानुगतमृत्सामान्ये व्यवस्थितः, दीप्त्यात्मकदेवप्रकाशकः ऋगादि-मन्त्रः । शब्दविशेषत्वाच्च मन्त्रस्य क्षरत्वम् । समस्तं क्षरमेवाक्षरे व्यवस्थितम् । अत एव मन्त्रप्रकाश्या देवा मन्त्रेण परमे व्योम्नि अक्षरे अधिनिषण्णास्तिष्ठन्ति। अनेनैवाभिप्रायेण 'यस्मिन् देवा अधि निषेदुः' इत्युक्तम् । सर्वोऽप्यर्थस्तदर्थवाचकशब्दस्य परिणामो विवर्तो वा? तथा चार्थमात्रं वाचके शब्दे व्यवस्थितम् । अर्थेष्वेव शब्दः सर्वत्रानुस्यूतो विद्यते। शब्दविशेषोऽपि शब्दसामान्ये व्यवस्थित इति शब्दसामान्यं परममक्षरं व्योम इति सर्वः शब्दविशेष ऊङ्कारात्मके शब्दे व्यवस्थितः। अकारादि-त्रयस्योपशान्तावोङ्कारो शब्दसामान्ये प्रतिष्ठित इति । अत एव नु 'ऊङ्कार' 'एवेदं सर्वम्' इति श्रुतावुक्तम् । विभूतिसहितस्य अक्षरात्मकस्य व्योम्नो ज्ञानाभावे ऋगादि-मन्त्रेणाभोष्टिसिद्धिर्न कदापि सम्भाव्यते । यतः समस्तोऽप्ययं शब्दिवशेषश्चेतस्यैवा-

क्षरस्य विभूतिः । अक्षरिवभूतिषु दीप्त्यात्मकस्य देवस्य प्रधानत्वात् तस्यैव मन्त्रे निर्देशः ।

मीमांसादर्शने मन्त्रात्मको देवः प्रधानभूतोऽर्थवर्गः शब्दविशेषश्चेति ऊँकारे शब्दसामान्ये स व्यवस्थितः।

अर्थसमूहोऽर्थानुगतवाचकशब्दिवशेषे वाचकः शब्द ॐकारे, ॐकारश्च शब्द-सामान्ये व्यवस्थित इति परमव्योमाक्षरः सर्वाधार इति ।

सांख्ये अव्यक्तसिद्धवर्थमेष एव हेतुः 'भेदानां परिणामात् समन्वयात्' इत्य-नेनोक्त इति समन्वयहेतुनैवात्र परमव्योम्नोऽक्षरस्य सिद्धिः मन्त्रे प्रदर्शिता। एष एव ब्रह्मवादो व्याकरणसिद्धान्तस्याधारभूतः। तद्यथा—

> अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदक्षरम्। विवर्ततेऽर्थं भावेन प्रक्रिया जगतो यतः।।।

इति वाक्यपदीयोपक्रमे व्याकरणराद्धान्तप्रदर्शने उक्तम् । एषैव ऋक् शब्दब्रह्म-वादाख्यदार्शनिकसिद्धान्तमूलभूता ।

देवप्रधानार्थराशिः शब्दराशिश्च परमव्योमाक्षररूपेण यदि न ज्ञायेते, तदा मन्त्रभागस्य व्यर्थतां को नाम निवारियतुमीष्टे ? अर्थराशेः शब्दसमूहस्य चाक्षररूपेण दर्शनदशायां द्रष्ट्णामप्यर्थतादात्म्यं जायते । अक्षरताद्भाव्यप्राप्तौ द्रष्टा प्रणविद्यम्हात्मिन अनुप्रविष्टः समीकृतो भवति । सर्वानुस्यूतशब्दसामान्यरूपस्य द्रष्टा अपि शब्दानुस्यूतः सन् समीकृतो भवति । विशेषलेशविज्ञतः सन् निर्वाणमाप्नोति । निर्विशोषशब्दसामान्यमेव निर्विशेषचित्सवरूपं सर्वप्रकाशस्वरूपम् ।

चित्प्रकाश एव शब्दान्तर्वर्ती सन् भासत इति शब्दोऽप्यर्थप्रकाशको जायते । नात्र सन्देहो यच्छब्दब्रह्मवादी वैयाकरणोऽपि चित्स्वरूपवादी एव । शब्दब्रह्मवादस्य व्याकरणमतस्य शाकपूणिरेव प्रवर्तकः । इदानीमोङ्कारस्वरूपप्रदर्शनोपक्रमे शब्दब्रह्म-सिद्धान्तस्य विश्लेषणाद् विरम्यते विस्तरभयात् ।

#### शाकपूणिपुत्रस्य व्याख्या-

शाकपूणिपुत्रोऽनया ऋचा संविदात्मकस्य तेजसः प्रकाशं स्वीकृत्य दीप्तिश्रतीकभूतस्यादित्यस्य (अखण्डादितेः पुत्रस्य) यन्मण्डलम्, तन्मध्यवित्नो हिरण्मयपुरुषस्य
बोधकत्वमङ्गीकरोतिः; स्तुत्यर्थकाद् ऋच् धातोनिष्यन्न एष ऋक् शब्दः । अत एव
'यदेनमर्चन्ति' इत्युक्तम् । आदित्यमण्डलस्य सवित्रात्मकस्य सर्व एव तेजसः प्राप्त्यर्थमर्चन्तीति आदित्यमण्डलस्यात्र ऋक्शब्दप्रतिपाद्यत्वम् । आदित्यमण्डलाभिन्न

१. वा० प० शार ।

आदित्यमण्डलमध्यवर्ती हिरण्मयपरमेश्वर एवाक्षरः, स एव च परमव्योम । तस्मादेव सर्वमोतम् । उवतं छान्दोग्योपनिषदि—'य एष अन्तरादित्ये हिरण्मयः पुरुषो दृश्यते'' इति । अस्यां श्रुताविष आदित्यमध्यवर्ती पुरुष एव परमेश्वर उच्यते । 'अन्तस्तद्धर्मा-पदेशात्' सूत्रे आदित्यमण्डलमध्यवर्ती पुरुष एव परमेश्वरत्वेन व्यवस्थितः । मन्त्रस्थ-देवशब्देन।दित्यरिश्मसमूह एव वर्ण्यते । रिश्मसमूहस्य द्योतमानत्वाद् देवशब्दाभिधे-यत्वम् । एष रिश्मसमूहो द्योतमाने अधिनिषण्णो वर्तते । एतदक्षरापिरज्ञानं विना आदित्यमण्डलात्मचर्चा कि भविष्यति ? तन्मध्यवर्तिनः पुरुषस्य यथार्थज्ञानं विना आदित्यज्ञानं न भवितुमहंति । तज्ज्ञातैव समासते=सम्यग्मावेन स्थितो भवित, अर्थात् स्वस्वरूपे स्थितं लभते । तेजोमयत्वान्न स पुनरावर्तते ।

## तृतीयव्याख्या—

आत्मवादिनां 'ऋक्' शब्दस्यार्थो शरीरम् । शरीरस्थानीन्द्रियाणि देवशब्दाभिधेयानि विषयाणां द्योतनाद् देवत्वमुच्यते । द्युत् धातोर्देवशब्दो जायते । शरीरस्थितेन्द्रियग्रामाद् विभिन्नविषयज्ञानात् तद् विषयविषयकविशेषविज्ञानसमूहेऽनुस्यूतो निर्विशेषप्रकाश एवाक्षरपदाभिधेयः । अत एव चिन्मात्रस्वरूपात्मनोऽज्ञाने शरीरेण न
किमपि भवितुमहंति ? जीवनसाफल्याय निर्विशेषचिन्मात्राक्षरज्ञानमावश्यकम् ।
तज्ज्ञानेन च द्रष्टुः स्वरूपमात्रेवस्थितिर्भवति ।

अत ओङ्कार एव सर्वं सामान्यं ज्योतिषां ज्योतिरिति तदुपासना करणीयेति । मनुस्मृतावप्युक्तम्—'एकाक्षरं परं ब्रह्म<sup>3</sup>' टीकायाञ्च एकाक्षरमोंकारः परं ब्रह्म, परब्रह्मावाप्तिहेतुत्वात् । अग्रे च--अक्षरं दुष्करं ज्ञेयं ब्रह्म चैव प्रजापितः । अक्षरं प्रणवरूपमक्षयं ब्रह्मप्राप्तिहेतुत्वात् ।

जैनदर्शनेऽपि 'अर्हत्' इत्यस्य सिद्धस्य अशरीरस्य वा प्रथमःक्षरम् 'अ' इति आचार्यस्य, प्रथमाक्षरम् 'आ' इति उपाध्यायस्य, प्रथमाक्षरम् 'उ' इति मुनेः प्रथमाक्षरं म इति पञ्चभिरक्षरैः 'ॐ' त्रिलोकाकारः। तस्मादोकारस्य सर्वेरेव दीप्तिरूपत्व-मङ्गीकृतिमिति।

१. छा० उ० शहाइ।

३. मनु० २।८३।

२. वे० सू० १।१।२०।

## लकारार्थनिर्वचनम्

श्रीरामानन्दन ओझाः

प्राचार्यचरः,

रीवांस्यस्य म० प्र० शासकीयसंस्कृतोपाधिमहाविद्यालयस्य

\* \* \*

अथ सुप्तिङ्चयो वाक्यमित्यस्य क्रियाकारकसमुदायमात्रिमित्यर्थः । क्रियायां च प्रकृतिप्रत्ययाभ्यां भागद्वयं वर्तते । तत्र प्रत्ययभाग एव लकारव्यवहायं इति तिष्ठ-वंचने नैयायिकवर्या लकारा एव वाचकाः, न तु लादेशास्तिबादयः, तेषाञ्च कृतौ शिक्तलीववात् । आश्रस्यय तिङर्थत्वे त्वाश्रयत्वस्य शक्ष्यतावच्छेदकत्वेन स्वरूपिभिन्न-तया नानासम्बन्धाविच्छन्नतया च नानात्वाच्छक्तावच्छेदकत्वे गौरवाच्च । न चैवं 'रथो गच्छति' इत्यादावनात्मके कृतित्वासम्भवान्नान्वयापित्तिरिति वाच्यम्, व्यापारे लक्षणां विधाय लकारसाधारणस्य लत्वस्यैव शक्ततावच्छेदकत्वे गौरवाच्चेत्याहुः, तदसह-मानाः प्राचीनवैयाकरणास्तु—'उच्चारित एव शब्दः प्रत्यायकः, नानुचारितः' इति भाष्यप्रामाण्येन तिङामेवाश्रये शक्तः । फलाश्रये व्यापाराश्रये चेत्यर्थः । फलव्यापार-योस्तु धातुलभ्यत्वेन ''अनन्यलभ्यो हि शब्दार्थः' इति न्यायेन तिङां तत्र शक्तिकल्प-नमनुचितमेव । तदर्थाश्च कर्त्तृं-कर्म-सङ्या-कालाः । तत्र सङ्ख्या कर्त्तृंप्रत्यये कर्तरि, कर्म्मंश्रत्यये च कर्मणि विशेषणतयाऽन्वेति । कालस्तु व्यापारेऽन्वेति 'क्रियाभेदाय कालस्तु सङ्ख्या सर्वस्य भेदिका' इति नियमात् ।

ननु कर्तृकर्मणोराख्यातार्थत्वे मानाभावः। न च 'यद् यद्बोधकम्, तत्तदर्थं-वाचकम्' इति नियमादाख्यातलभ्यकर्तृकर्मप्रतीतिरेव मानमिति वाच्यम्, लक्षणया तत्सम्भवात्। न चाख्यातस्य तल्लक्षकत्वे भावनाभानानुपपत्तिः, तदर्थं तस्य शक्ति-कल्पनेनाश्रये लक्षणा, युगपद् वृत्तिद्वयस्य विरोधदर्शनात्। भावनाश्रयत्वेन तत्र लक्षणायां तस्याः प्राधान्यभङ्गापितश्चेति वाच्यम्, तदाक्षेपादेव भानसम्भवात्। न च व्याप्त्यादिज्ञानं विनाऽपि तद्बोधस्यानुभवेन नाक्षेपेणाश्रयक्षेधोपपत्तिरिति वाच्यम्, समिभव्याहृतचैत्रादिप्रथमान्तपदादेवाश्रयस्य प्रतीतिसम्भवादिति चेत्, न, 'लः कर्मणि च भावे चाकमंकम्यः' इति सूत्रस्यैव प्रमाणत्वात्। अत्र हि चकारेण 'कर्त्तरि

१. अष्टा० ३।४।६९।

कृत्' इति सूत्रात्कर्तरीत्यनुकृष्य बोधकतारूपां शक्ति तत्स्थानित्वेन कल्पिते लकारे प्रकल्प्य कर्तरि कर्मणि च लकारा विधीयन्ते ।

अयं भावः—यथा 'रामान्', 'रामैः' इत्यादौ नकारविसर्गादिनिष्ठशक्तिमा-दायैव शस्-भिसादीनां प्रवर्तनम्, तथैव तिवादिनिष्ठशक्तिमादायैव लकाराणां किल्पता-र्थकत्वम्, स्थान्यर्थाभिधानसमर्थस्यैवादेशतेति स्वीकारात्।

अत्रायं निष्कर्षः—'भावप्रधानमाख्यातं सत्त्वप्रधानानि नामानि' इति निष्क्तात्, 'भूवादयो धातवः' इति सूत्रस्थभाष्याच् व कर्तृप्रत्ययस्थले वा सर्वत्र व्यापार-मुख्यविशेष्यक एव शाब्दबोधः। तथा च 'तण्डुलं पचित देवदत्तः' इत्यत्र तण्डुला-भिन्नकर्मकविक्लित्यनुकूलदेवदत्ताभिन्नकर्कतृंको वर्तमानकालिको व्यापारः। 'पच्यते सोदनः' इत्यादौ तु देवदत्ताभिन्नकर्तृनिष्ठवर्तमानकालिक एकत्व।विच्छन्नौदनाभिन्नकर्मनिष्ठविक्लित्यनुकूलो व्यापार इति शाब्दवोधः।

अत एव-

फलव्यापारयोर्घातुराश्रये तु तिङः स्मृताः। फले प्रधानं व्यापारस्तिङथंस्तु विशेषणम् ॥

इति कारिकासङ्गितिरिति दृढं सङ्गिरन्ते।

नव्यवैयाकरणास्तु—'फले प्रधानं व्यापारः' इत्याद्युपात्तव्यापारप्राधान्य-बोधनन्तु कर्तृप्रत्ययाभिप्रायकमिति स्वीकृत्य, कर्तृप्रत्यये व्यापारमुख्यविशेष्यकः, कर्मप्रत्यये तु फलमुख्यविशेष्यको बोध इति स्वीकुर्वन्ति । अथवा 'फले प्रधानं व्यापारः' इत्यत्र प्रधानमप्रधानञ्चेत्युभयपदच्छेदं कृत्वा, प्रधानस्य कर्तृप्रत्ययसमिभव्याहारे, अप्रधानस्य च कर्मप्रत्ययसमिभव्याहारे तात्पर्यं साधियत्वोक्तोभयशाब्दबोधे विप्रतिपत्तिं वारयन्ति । तन्मते 'सुप आत्मनः क्यच्' इति सूत्रस्थभाष्यसङ्गतिरेव शरणम् । भावार्थाधिकरणस्थमीमांसकरीत्या विक्लित्यादि फलमेव धात्वर्थः, न व्यापारः, बहूनां धातूनां शक्तिकल्पनापेक्षयाऽल्पप्रत्ययानामेव शक्तिकल्पने लाघविमिति व्यापारस्य धात्वर्थंत्वाभावादनन्यलभ्यत्वेन लकारस्य तत्र शक्तिकल्पनमेव न्याय्यमिति नादत्तंव्यम्, 'कर्त्रार कृत्"', 'लः कर्मणि' इति सूत्रयोः समानविषयत्वेन कृतामिव लकाराणामिप कर्तृकर्मवाचित्वमावश्यकम्, अधंजरतीयस्यानोचित्यात् ।

न चाख्यातस्य कर्तृंवाचित्वेऽपि भावनाया आक्षेपेण प्रतीतिसम्भवे व्यापारस्य वाच्यत्वाभावेन तस्य प्राधान्यानापत्तिरिति वाच्यम्, घटमानयेत्यादौ जातिः पदार्थं

१. निरु १।१।१। २. अष्टा०१।३।२। ३. वै० भू० था० २।

४. अष्टा० ३।१।८।

५. वदेव--३।४।६७।

इति मते यथा जात्याक्षिप्तव्यक्तेरिप प्राधान्यम्, तथैव कर्त्राक्षिप्तभावनाया अपि प्राधान्यापत्तेः । पचतीत्यस्य पाकं करोतीति विवरणद्वारा भावनेव तिङ्वाच्येति नाशङ्कनीयम्, पाकानुकूलकर्तुरिप विवरणदर्शनेनाविशेषात् । 'पक्ता देवदत्तः' इतिवत् 'पचति देवदत्तः' इत्यत्राप्यभेदान्वयदर्शनात्कर्तुर्वाच्यत्वमावश्यकं पदप्रतिपाद्यर्थस्य पदवोध्यार्थे प्रकारतया सर्वत्र भानदर्शनात् ।

न चाभेदसम्बन्धाविच्छन्नप्रकारताकवोधे समानविभक्तिकत्वं नियामकिमिति वाच्यम्, 'सोमेन यजेत', 'स्तोकं पचित', 'राजपुरुषः' इत्यादौ भेदवोधानापत्तेः। प्रधानषष्ठचर्थं एवानुशासनमाश्रीयते, अन्यथा पिङ्गाक्ष्यादियौगिकानां वैश्वदेवीत्यादि-तद्धितानामपि द्रव्यवाचित्वानापत्तेश्च।

न चैवमाख्यातार्थकर्तृप्रधानबोधे देवदत्तादिभिरभेदान्वयोपपत्तौ प्रथमान्तमुख्य-विशेष्यकशाब्दबोध एवापर्तात इति नैयायिकोक्तिः साध्वीति वाच्यम् , 'कर्मणा यमभिप्रैति' इति सूत्रभाष्यसिद्धा 'पश्य मृगो धावति' इत्यत्रैकवाक्यता न स्यात् । मृगकर्तृकधावनस्य दर्शनिक्रयायाः कर्मभूतस्य कर्मतयाऽन्यत्रान्वयायोगात् । तथाहि तत्र भाष्यम्—'क्रियाऽपि कृत्रिमं कर्म, क्रियाऽपीहि क्रिययेप्सिता भवति कया सन्दर्श-नादिक्रिययाः' इति । अन्यथा धावनिक्रयाविशेष्यभूतस्य मृगस्य कर्मत्वापत्तौ द्वियीया-पत्तेः । एवञ्च कर्तृकर्मणी तिङ्थं एवेति सिद्धम् ।

तदेवं सामान्यार्थं निरूप्य लकारिवशेषार्थो निरूप्यते—लट्, लिट्, लुट्, लट्, लेट्, लोट्, लङ्, लिङ्, लुङ्, लङ् इति दश लकाराः सन्ति । तदेते 'यर्तमाने लट्' इत्यादि सूत्रे वर्तमानत्वाद्यर्थेषु नियम्यन्ते । तथाहि—'वर्तमाने लट्' इति सूत्राललङ्थों वर्तमानकालः । प्रारब्धापरिसमाप्तत्वं भूतभविष्यद्भिन्नत्वं वा वर्तमानत्वम् । तच्च विनष्टाद्यवयवप्रागभावकत्वे सत्यनुत्पन्नध्वंसान्त्यावयवकत्वम् । पचतीत्यादावधि-श्रयणाद्यधःश्रयणपर्यन्तं मध्ये तद् वर्तमानत्वमस्तीति भवति लट् प्रयोगः ।

यद्यपि भावकालकारकसङ्ख्याइचत्वारोऽर्था आख्यातस्येति निष्कात्काल-स्यैव वर्तमानत्वादिक प्रतीयते; तथापि निष्पाधिकस्य तस्य वर्तमानत्वादिना प्रत्येतु-मशक्यत्वादुपाधिभूतिक्वियामादायैव तत्र तत्त्वस्य वक्तव्यतयाऽऽवश्यकत्वात् कियायामेव तत्त्वमित्यवधेयम् । न चैदमात्मास्ति, 'पर्वताः सन्ति' इत्यादावात्मधारणानुकूल-कियाया नित्यत्वात्साध्यत्वासम्भवेन तद्धर्मस्य प्रारब्धापरिसमाप्तत्वाभावेन कथं तत्र लट् प्रयोग इति वाच्यम्, तत्तत्कालिकराज्ञां कियाया अनित्यतया तद्विशिष्टस्य तस्योत्पादिमत्त्या निष्कवर्तमात्वस्योपपादनीयत्वात् ।

तथा चात्र भाष्यम्—'इह भूतभविष्यद्वर्तमानानां राज्ञां क्रियास्तिष्ठतेर-धिकरणम्' इति ।

१. अष्टा० शारावेर ।

## परतो भिद्यते सर्वमात्मा तु न विकम्पते । पर्वतादिस्थितिस्तस्मात्पररूपेण भिद्यते ॥

इति वाक्यपदीयमपि साक्ष्यम्।

तथा चैवं तम आसीदित्यादौ तमसोऽज्ञानस्य सदा सत्त्वेन भूतकालबोधकप्रत्ययो-त्पत्तिः । तच्च वर्तमानत्वादिलडादिद्योत्यं वाच्यं वेति पक्षद्वयम् । अर्थाद्धातोर्वाच्य-त्वपक्षे तस्य सर्वलकारेषु साधारण्येन सर्वत्रेव वर्तमानकालबोधापत्तिनिरासाय लडादीनां द्योतकत्वमङ्गीक्रियते । अथवाऽनेकधातूनां तत्र तत्र शक्तिकल्पने गौरवाद-लपतरप्रत्ययानामेव शक्तिकल्पने वाचकत्वमपोत्यन्वयव्यतिरेकाभ्यां तदूपं लडादिवाच्य-मेव । अन्यथा त्वेवं रीत्या प्रत्ययानां वाचकत्विवलोपापत्तिः ।

लिडर्थस्तावत् —भूतानद्यतनपरोक्षार्थवृत्तित्वस् ।

अयम्भावः — अद्यतनानद्यतनभेदेन कालो द्विधा विभज्यते। तत्र समाप्तरात्रेः शेषार्थेनागामिन्याद्य रात्रेः पूर्वार्धेन च सिहतो यः कालः, सोऽद्यतनः, तद्भिन्नकालोऽन्यतन इति। स च भूतभविष्यदुभयरूपः। तथा चाद्यतनिभन्नकालवृत्तिः परोक्षा या क्रिया, तद्वाचकाद्धातोलिङिति 'परोक्षे लिट्' इति पूत्राल्लभ्यते। परोक्षत्वञ्च साक्षात्करोमीत्येतादृशप्रतीतिसाक्षिकलौकिकविषयत्वाभाववत्वम्। न च कस्यादिचदिप क्रियाया अप्रत्यक्षत्वेन 'परोक्षे॰' इति पदं न कस्याश्चिद् व्यावर्तकम्, 'क्रिया नामे-यमत्यन्तापरिवृष्टा पूर्वापरीभूतावयवा न शक्या पिण्डोभूता निदर्शियतुम्' इति भाष्येण तस्या अतीन्द्रियत्वसाधनेन सकलिक्याणां प्रत्यक्षाविषयत्वावगमादिति वाच्यम्, पिण्डीभूतायाः क्रियाया एव तेन भाष्येणातीन्द्रियत्वप्रतिपादनम्, अतस्तदतीन्द्रियत्वेऽपि फूत्कारत्वाद्यवयवशः साक्षात्करोमीति प्रतीतिविषयत्वसम्भवेन परोक्षपदस्य व्यावर्तकत्वसम्भवात्। अत एव 'पश्य मृगो धावित' इत्यत्र दर्शनकर्मणा क्रियाया भाष्योक्ता सङ्गच्छते।

केचित्तु, अयं पपाचेत्यनुरोधाद् व्यापाराविष्टानां क्रियानुकूलसाधनानामेवात्र परोक्षत्वम् । अतो नोक्तदोष इति वदन्ति । 'व्यातेने किरणावलीमुदयनः' इति लिट्-प्रयोगस्य व्यासङ्गादिना स्वव्यापारस्य परोक्षत्वोपपादनन्तु न सुशकम्, बहुतरमनः-प्रणिधानसाध्यशास्त्रार्थनिर्णयजनकरचनात्मकग्रन्थेऽनद्यतनत्वातीतत्वयोविस्तारिक्रियाया-मसत्त्वेन तदर्थकलिटोऽसम्भवेन तदसङ्गतत्वात् ।

लुडथंस्तु भविष्यदनद्यतनवृत्तित्वम्, 'अनद्यतने लुट्' इति सूत्रात्। भविष्य-त्त्वच्च वर्तमानप्रागभावप्रतियोगि समयत्वम्, यथा 'श्वो भविता' इत्यादि।

१. वा॰ प॰ ३।९।८०।

३. महामाष्यम्-१।३ २ ।

२. अष्टा०३।२।११५।

४. अष्टा० ३।३।१५ ।

ल्डर्थो हि—भविष्यत्सामान्यवाचकत्वम्, 'ल्डट् शेषे च' इति सूत्रात्। यथा घटो भविष्यतीति।

लेडथंस्तु विध्यादिः 'लिङथें लेट्'' इति सूत्रात् । स च वेद एव प्रयुज्यते । लोडथांस्तु—विधिनिमन्त्रणामन्त्रणाधीष्टसंप्रश्नप्रार्थनाशिषः । 'आशिषि लिङ्-लोटौं', 'लोट् चं' इति सूत्रद्वयात्तल्लाभात् ।

लङ्थंस्तु—'अनचतने लङ्' इति सूत्रादनचतनभूत एव। यथाऽस्य पुत्रोऽ-भवदिति।

लिङ्थंस्तु—'विधिनिमन्त्रणाठ' इत्यादि सूत्राद् विध्यादयः । अत्र विध्याद्यधीष्टा-न्तेषु चतुर्षु प्रवर्तनाया एव सत्त्वात्प्रवर्तनात्वेनैव वाच्यता स्वीकार्या, लाघवात् । उक्तञ्च—

> अस्ति प्रवर्तनारूपमनुस्यूतं चतुर्ध्वि । तत्रैव लिङ् विधातस्यः किं भेदस्य विवक्षया ॥ न्यायस्युत्पादनार्थं वा प्रपञ्जार्थमथापि वा । विध्यादीनामुपादानं चतुर्णामादितः कृतम् ॥

प्रवर्तनात्वञ्च — प्रवृत्तिजनकं यज्ज्ञानं तद्विषयत्वावच्छेदकम् । तच्चेष्टसाधन-त्वस्यापीति इष्टसाधनत्वमेव विध्याद्यथः । इष्टत्वञ्च समिभव्याहृतपदीपस्थापितकामना-विषयत्वम् । स्वर्गकामो यजेतेत्यत्र स्वर्गकामपदोपस्थापितकामनाविषयत्वं स्वर्गेऽस्तीति तस्येष्टत्वं सुस्थितम् । यद्यपि कृतिसाध्यत्वस्य प्रवर्तकत्वेन प्रवर्तकज्ञानविषयतावच्छेद-कत्वं तस्यापि; तथापि यागो मत्कृतिसाध्यो मत्कृतिसाध्यत्विवरोधिधर्मानिधकर-णत्वादित्यनुमानेन तस्यावगमान्न तच्छवयम्, 'अनन्यस्रभ्यो हि शब्दार्थः' इति न्यायात्।

न च मधुविषसम्पृक्तान्नभोजनादौ प्रवृत्तिविषाताय बलवदिनष्टाजनकत्वज्ञान-स्यापि प्रवृत्तिहेतुत्वे तत्रापि शक्तिरावश्यकीति वाच्यम्, द्वेषाभावेन तदन्यथा-सिद्धत्वात्।

ननु नान्तरीयकदुःखाधिकदुःखाजनकत्वं बलवदिनष्टाजनकत्वं तज्ज्ञानस्य हेतुः, तथा च न बह्वायाससाध्ये प्रवृत्त्यनापित्तस्तज्जन्यबहुतरदुःखस्य सत्त्वेऽपि बलवत्त्वा-भावात् । न चावश्यकद्वेषाभावेन तस्यान्यथासिद्धिरिति वाच्यम्, स्वतन्त्रान्वयव्यत्तिरेक-शालितयोक्तज्ञानस्य हेतुत्वावश्यकत्वाद्द्वेषाभावदशायां तथाविधज्ञानं विना प्रवृत्या-पत्तेश्चेति चेत्, न, आस्तिककामुकस्य नरकसाधनतादशाज्ञानदशायामप्युत्कटेच्छया द्वेषाभावदशायां प्रवृत्तेव्यंभिचाराच्च । तस्मादिष्टसाधनत्वमेव प्रवर्तना ।

१. अष्टा० ३।३।१३ । २. तदेव—३।४।७ । ३. तदेव—३।३।१७३ ।४. तदेव—८।१।५२ ।

अत एव हि—'पुंसां नेष्टाम्युपायत्वात् क्रियास्वन्यः प्रवर्त्तकः' इति मण्डन-मिश्रोक्तिः सङ्गच्छते । 'हेतुहेतुमतोलिङ्'' इति सूत्रप्राप्तो हेतुहेतुमद्भावोऽिप लिङ्यंः। यथा यो वा ब्राह्मणमवगुरेत्, तं शतेन यातयेत्। अत्रावगोरणं हननार्थं दण्डाद्युद्यमनम्।

भट्टमतानुयायिनस्तु—विधिप्रवर्तनैव, लिङादि श्रवणेयं मां प्रेरयतीति नियमेन प्रतीतेरिभधाख्या प्रेरणापरपर्याया व्यापाररूपा लिङादिवाच्या । स च व्यापारः सम्भवाल्लोके प्रवर्तकपुरुषिनष्ठोऽभिप्रायिवशेष एव तत्प्रवर्तकत्वञ्च लिङाद्युच्चार-यितृत्वम् ।

वेदे हि लिङाद्यन्तशब्दस्वरूप एव प्रयोक्तुरभावात्—इत्याहुः, तन्न, स्तनपानादिप्रवृत्ताविष्टसाधनताज्ञानस्य कारणताया आवश्यकतया तत एवोपपत्तौ प्रवर्तमानाज्ञानस्य कारणत्वे मानाभवात् । 'स्वर्गकामो यजेत' इत्यादौ प्रवर्तनाविषयो यागकरणिका स्वर्गकिमिका भावनेति बोधस्य परैरभ्युपगमात् प्रवर्तनाविषयत्वमात्र-ज्ञानात् प्रवृत्यनुपपत्तेरावश्यकस्वर्गसाधनत्वादिज्ञानादेव तत्र प्रवृत्तेः ।

प्राभाकरास्तु—यागादेराशुतरिवनाशित्वेन कालान्तरभाविस्वर्गादिसाधनत्वस्य ग्रहणाभावान्नेष्टसाधनत्वं विध्यर्थः। न च तावद् द्वारानुपस्थितत्वेन परम्परया साधनत्वस्यापि ज्ञानं सम्भवति, योग्यताज्ञानस्य शाब्दहेतुत्वात्। सा चान्वयप्रयोजक- रूपा। यथा 'घटेन जलमाहर' इत्यत्र सिच्छद्रेतरघटत्वम्। सामान्यसाधनत्वेनापि न बोधोपपत्तः, विशेषबाधे सामान्यज्ञानस्य तदितरप्रकारकत्वनियमात्। तस्मात्कार्यन्त्वरूपेणापूर्वमेव लिङादिवाच्यमित्याहुः।

लुङ्थंस्तु—भूतसामान्यम्, 'भूते' इत्यधिकारे 'लुङ्' इति सूत्रात्। अत्र भूतत्वञ्च वर्तभानध्वंसप्रतियोगिकियोपलक्षितत्वम्। अत एव घटसत्तायामिष घटोऽजायतेति प्रयोगः।

लड्ड थं: —िक्रयाया अनिष्पत्ती गम्यमानायां हेतुहेतुमद्भावे च गम्यमाने भूतत्वं भिवष्यत्त्वञ्चेति 'लिङ्निमत्ते लड्कियातिपत्ती'' इति सूत्रात्। यथा — 'सुवृष्टिश्चेद-भिवष्यत्तदा सुभिक्षमभिवष्यत्', 'बिह्निश्चेदप्राज्विलष्यत्तिंह ओदनमपक्ष्यत्' इत्यादी प्रसिद्धत्वादेष्ट्रेवार्थेयु संक्षेपतो लकाराणां निर्देशः। अर्थान्तरेऽपि 'लट् स्मेण', 'वर्तमान-सासीप्ये वर्तमानवद्वाः' इत्यादिना विधानं दृश्यते, तत्त् शरीरिवस्तारभयान्त प्रिवित्तिशम्।

१. अष्टा० ३।३।१५६। २. अष्टा० ३।२।८४। ३. तदेव--३।२।११०।

४. तदेव--३।१।१३९। ५. तदेव--३।२।११८। ६. तदेव--३।३।१३१।

## आदिकाव्यरामायणे धातूनां पदव्यत्ययसम्बन्ध्य-नियमितता

डॉ० वेसराजशर्मा प्रवक्ता, संस्कृतविभागे ठाकुरकेशोवासमहाविद्यालयस्य, ढलियारा (कांगड़ा) हि॰ प्र०

\* \* \*

पाणिनिना अष्टाध्याय्यां धातूनां पदव्यवस्था कृता । यस्य धातोरनुदात्तस्वरः "इत्" भवति, यो धातुश्च ङिद् भवति, तेन सहारमनेपदश्योगो भवति । अनेनेव प्रकारेण यस्य धातोः स्वरितस्वर इत्संज्ञको भवति, यो धातुश्च त्रिद् भवति, तेन सह क्रियाफलस्य कर्तृगामिनि सत्यात्मनेपदमेव भवति । अन्यधुतुभिः सह परस्मे-पदमेव प्रयुज्यते । आदिकाव्ये एतादृशान्यनेकानि पदव्यत्यययुक्तानि क्रियारूपाण्युपलभ्यन्ते । रामायणभाषाया विविधस्तराणां भाषावैज्ञानिकविश्लेषणं कुर्वाणेन डाँ० सत्यव्रतमहोदयेनापि संक्षेपेण पदव्यत्ययः प्रदर्शितः । परमस्मिन् निवन्धे आदिकाव्यपदव्यत्ययस्य विस्तृतरूपेणाध्ययनं कृतमस्ति । येषु धातुषु पदव्यत्यय उपलभ्यते, तान् वयं षड्वर्गेषु विभक्तं शक्नुमः—

- (१) परस्मैपद्यात्मनेपद्यः।
- (२) परस्मैपद्यभयपद्यः।
- (३) आत्मनेपदी-परस्मैपद्यः।
- (४) आत्मनेपद्यभयपद्यः।
- (५) उभयपदी-परस्मैपद्यः।
- (६) उभयपद्यात्मनेपद्यः।

एषां षड्वर्गधातूनां पदव्यत्ययसम्बन्धिविश्लेषणमधोलिखितप्रकारेणास्ति ।

१. 'अनुदातङित आत्मनेपदम्' (अष्टा० १।४।१००)

२. 'स्वरितजितः कर्त्रमिप्राये क्रियाफले' (अष्टा० १।३।७२)

३. 'शेषात् कर्तरि परस्मेपदम्' (अष्टा॰ १।३।७८)

V. Dr. Satyavrat: The Ramayana a Linguistic study. Page. 204-211.

पंक्षीपतः प्रत्येकघातोः पदव्यत्ययस्यैकमेव रूपमुदाहृतम् । उद्धरणस्याग्रे रामायणकाण्ड-सर्गपद्याग्रसंस्था लिखिता । प्रत्येकघातोः पदव्यत्ययाधिकयं कोष्ठान्तर्गतसंस्थाभिः निर्दिष्टम् ।

#### १. परस्मैपद्यात्मनेपद्यः-

अस्मिन् वर्गे एतादृशा धातवः सिन्नविष्टाः, ये पाणिनिसम्मतपरस्मैपद्यः; परं रामायणे आत्मनेपद्यः प्रयुक्ताः सन्ति । जॄष्, धृष्, लिङ्ग्³, सञ्ज्<sup>४</sup>, सस्ज्<sup>\*</sup>, स्फुट्<sup>६</sup>, हृष्<sup>७</sup> एते सप्तधातव ईदृशा एव सन्ति ।

#### २. परस्मैपद्युभयपद्यः—

एतिस्मन् वर्गे एतादृशा एकनवितिधावतः सङ्गृहीताः सन्ति, ये वस्तुतः पर-स्मैपद्यः सन्तिः परं रामायणे ये उभयपदीरूपेण प्रयुक्ता दृश्यन्ते । अट्", अस्", अह्ँ ", अाप्", इण्", इण्", काङ्क्ष", कृत्", कृष्", कम् ", क्रीड्", क्रुच्", क्षुभ्", खाद्", खाद्", ख्या , गम् , गै , चर्", चल् , जि , जीव् , जागृ , जा , तप् , (भवादि), तृ , त्यज्", तस् , दह् , दह् , द्यु , दुष्", दृश् , दृश् , द्यु , द्यु , प्यु , प्यु

| १. ६१४८११७ ।        | २. ७।२१।२६ ।         | ३. २१५८।२६। ४. ३१६।२० |
|---------------------|----------------------|-----------------------|
| 4. रा१००१४१८ ।      | ६. ४।२०।१० ।         | ७. रा५७।१३।३ ।        |
| ८. राष्ट्राधार ।    | ९. ४।२०।२५।२ ।       | १०. ६।९९।३३ ।         |
| ११. १।११।११।४।      | १२. ५।१२।४२ ।        | १३. १।९। (२।१० ।      |
| १४. रापागटा७ ।      | १५. ७।२२।१३।         | १६. रा४रा८।३।         |
| १७. राइशारकाश्या    | १८. रादा।दा४।        | १९. ११५९११८१२।        |
| २०. ७।२२।१२ ।       | २१. ७।५४।५ ।         | २२. ४। १५।२।६ ।       |
| २३. शार्थाश्यार्द । | २४. ११६१।९ ।         | ३५. रा९७।२०।५ ।       |
| २६. ६।१९।९।         | २७. ३।२२।२८।४।       | २८. ५१३८११० ।         |
| २९. रा८०१४ ।        | ३०. २।७।२०।४४।       | ३१. १११५।४।६।         |
| ३२. शारशाहदार ।     | ३३. ४।६६।४३ ।        | ३४. ६१४९११६ ।         |
| ३५. ३१६२१६ ।        | ३६. १।२।७।           | ३७. ६।११।५१।          |
| ३८. शाररापाइ३।      | ३९. ४।१२।२२।१०।      | ४०. राधा३३ ।          |
| ४१. शक्रारदार ।     | ४२. ३।५३।३४ ।        | ४३. ३।२४।४।           |
| ४४. ३१४८१२४१३ ।     | ४५. ७।६४।१५ ।        | ४६. ७।४२।२० ।         |
| ४७. ३१४५१८ ।        | ४८. ४।६०।६।४।        | ४९. १।५१।४।७।         |
| ५०. शारदारपारदा     | ५१. ६।९९।२९ ।        | ५२. ३।४३।३३ ।         |
| ५३. ६।८।१०।         | ५४. ३१४४१२८ ।        | ५५. रा९६।१०।१८।       |
| ५६. शारशायपा        | ५७. ३१५८१३३१२ ।      | ५८. ६।८३।३४ ।         |
| ५९. ३।१९।२१ ।       | ६०. रार्शक्ताक्तार । | ६१. १।३०।६।४।         |
| ६२. ११६०१८१९ ।      |                      |                       |

### ज्ये०भा०मार्गं०फा०पू० २०३९ वि० ] आविकाव्यरामायणे घातूनां पवव्यत्ययसम्बन्ध्यः २०७

#### ३. आत्मनेपदी-परस्मैपद्यः---

आस्मिन् वर्गे ते धातवः सन्ति, ये वस्तुत आत्मनेपद्यः; परमादिकाव्ये एते परस्मैपद्य एव प्रयुक्ता उपलभ्यन्ते । इमे त्रयोदशधातवोऽश्रोलिखिताः सन्ति—आस् के, ऊह्, के गर्व (चुरादि), व गुप्, के तर्ज्, के तुण्ड्, के त्रे, के ध्वंस्, के बह्, के यक्ष्, के वक्ष, के वक्ष, के विकार विवादि), के शम् (चुरादि) के विवादि) के विवादि। के व

## ४. बात्मनेपद्युभयपद्यः—

एतस्मिन् वर्ग ईदृशा धातवो वर्गीकृताः सन्ति, ये पाणिनिना आत्मनेपद्यो मताः, परं रामायणे ते उभयपद्यः प्रयुक्ताः सन्ति । अधोलिखितेषु सप्तपञ्चाशद् धातुषू-परोक्तप्रकारस्य पदव्यत्ययो दृश्यतेः—

| १. ७।९२।४ ।     | 7. 4146.8 1        |                 |
|-----------------|--------------------|-----------------|
| ३. ११६९।८।११।   | ४. ६।८२।२५ ।       | ५. ५।१८।२३।२ ।  |
| ६. ११५७।१८।८ ।  | ७. ४।४९।३२।४ ।     | ८. वादवा११ ।    |
| ९. ६।२२।१३।     | . १०, ११२२१८१६ ।   | ११. १। ६।५।३।   |
| १व. शारावाशशा   | १३. शर्थार्थार।    | १४. पारपारदार । |
| १५. ३।६९।३४।३ । | १६. ३।५८।१३।२ ।    | १७. ४।११।४८।२।  |
| १८. राश्वदारवा  | १९. ४।१८।४६।२ ।    | २०. ५११७८१२ ।   |
| २१. राहार७।३० । | २२. ६।७।१० ।       | २३. ७।७७।१६।    |
| २४. शाहदाराट ।  | २५. १।४२।७।३ ।     | २६. ३।३१।९।४३।  |
| २७. रा१६।४२ ।   | २८. ३।४३।३४ ।      | २९. ५।६३।२१।३।  |
| ३०. ३।२९।७।३ ।  | ३१. ३१५७१४१९ ।     | ३२. १।४४।६६। ।  |
| ३३. ५।४३।१२ ।   | ३८. शाश्राश्याद्या | ३५. ५।८।९३ ।    |
| ३६. ४।५।१५।३।   | ३७. रा५५।२०।       | ३८. २।९।३८      |
| ३९. रादादशा१७ । | ४०. ५१२०१३६१२ ।    | ४१. पा३६।१६।    |
| ४२. २।९९।१०।७ । | ४३. ६।२०।१२।२ ।    | ४४. ४।२३।१७ ।   |
| ४५. ७।४।१२।२ ।  | ४६. ५।४३।९।२ ।     | ४७. ६।२६।२९।२ । |
| ४८. ६।३६।१९।२।  |                    |                 |
|                 |                    |                 |

अय्, अर्थ, अर्थ, अस्, ईस्, देह्, एए्, करथ, कम्, कार्, कार्, क्षम्, गृहें, चेष्ट, चेष्ट, कर्य, रिवादि), प्रम्, कर्य, कम्, कर्य, विव्, रिवादि), प्रम्, क्षम्, कर्य, विव्, रिवादि), प्रम्, कर्य, क्षम्, कर्य, कर्य,

#### ५. उभयपदी-परस्मैपद्यः-

अस्य वर्गस्यान्तर्गतं ते धातव आयान्ति, ये वस्तुत उभयपद्यः सन्तिः, परमादि-काव्य एते केवलं परस्मैपद्य एव प्रयुक्ता दृश्यन्ते । अद्', ५० कृत्, ५० क्षिप्, ६० क्षुद्, ६० खन्, ६०

| the state of the s |                 |                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------|
| १. ६१४०१५ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २. २।१०१।२२।२ । |                      |
| ३. शावशाहा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ४. ३१४८१९ ।     | ५. ७।३४।१८ ।         |
| ६. ३।६३।१४।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ७. ६।७५।२५ ।    | ८. रा४०।११।४।        |
| ९. रा१११।७।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १०. ४।१८.५७।२।  | ११. ४।१४।११।         |
| १२. ६१८०१११२ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १३. ६।६१।२०।    | १४. रार्थाप ।        |
| १५. रा४०।१०।४।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १६. रापशारद ।   | १७. ३१५७१११          |
| १८. शार्षार्राश्रा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १९. रा३५१२८ ।   | २०. ११: ०१२११२       |
| २१. ४।२।११।१६।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २२. २।९।२९ ।    | २३. ४।१६।१।५         |
| २४. ४।३।६५।३ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २५. २१११८ ।     | २६. २।५९।११।६।       |
| २७. १।३२।१०।१६।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २८: २११०१।७१२।  | २९. १।१।६८।८।        |
| ३०. ७।२८।४१ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ३१. ७।२९।२६ ।   | ३२. ४।२ । १५ ।       |
| ३३. ३।२६।६।३।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ३४. शाहराइ४।३।  | ३५. ५११३१२० ।        |
| ३६. ३।६४।११।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ३७. ३।५२।२३।७।  | ३८. ६।२।१८ ।         |
| ३९. ७।२६।४३ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ४०. ६।१०६।३३।   | ४१. ७।३३।८ ।         |
| ४२. ७१६१५८१३ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ४३. २१६०१८१३ ।  | ४४. रा४६१७७१४ ।      |
| ४५. १। १२। २७१५६।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४६. शा३९।१०।८।  | ४७. ७।१।३३।२ ।       |
| ४८. ४।३०।४१।२।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ४९. पार्थारार । | ५०. ६।८०।३६।२।       |
| ५१. ५।३५।१४।२।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ५२. ६।४९।२३।२ । | ५३. २१५५१३१६५ ।      |
| ५४. राइराराइ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ५५. राश्वार ।   | ५६. राष्ट्राप्टरार । |
| ५७. रा३७।रा८ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ५८. ६।६०।४३।    | ५९. रापरारा७ ।       |
| ६०. ६।४६।२२।७।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ६१. २१७४।१० ।   | ६२. शाक्टाश्याण ।    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |                      |

ज्ये०भा०नार्गं०फा०पू० २०३९ वि० ] आविकाव्यरामायणे घातूनां पवव्यत्ययसम्बन्ध्य० · · २०९

गह्ं, घट्ट, घुप्, वर् (चुरादि), चूणं, अध्द, जा (चुरादि), तह्ं तन्, तप् (चुरादि), तुर्, तुर्, तुर्, दिष्, क्षे प् (चुरादि), वुर्, अध्य, पुर्, अध्य, वुरादि), अध्य, अध्य

#### ६. उभयपद्यात्मनेपद्यः—

अस्मिन् वर्गे एतादृशा धातवः परिगणिताः, ये पाणिनिमतानुसारेणोभयपद्य एव प्रयुज्यन्ते; परं रामायणे ये आत्मनेपद्यः प्रयुक्ता उपलभ्यन्ते। कल्, ३३ कृप्, ४४ छन्द्, ४५ दण्ड, ४६ दिह्, ४७ रञ्ज् (दिवादि), ४८ वृज्, ४३ सभाज्५ — इमे अष्टी धातव एतादृशा सन्ति। न केवलं प्रपत्रादिनिर्दिष्टसूत्राण्येव पदिवधानं कुर्वन्ति; परमष्टा-ध्याय्यामन्यान्यपि सूत्राणि सन्ति, ये धातुभिः सह विविधोपसर्गयोगे विशिष्टार्थे च धातूनां पदिवधानं कुर्वन्ति। एतादृशानि सूत्राणि भट्टोजिदीक्षितमहोदयेन सिद्धान्त-

| १. ३।४८।७।२ ।      | २. ५।१०।१६ । ३       | . ४।५५।१७।६ । ४. ३।४१।३२।८ । |
|--------------------|----------------------|------------------------------|
| ५. ६।५७।४७ ।       | ६. २१८७१४१४ ।        | ७. ६।५२।१।२ ।                |
| ८. ५१६०१७१८ ।      | ९. ६।६७।२०।          | १०. राज्यारवार्थ।            |
| ११. रावरारशार ।    | १२. ७।१६।२५।२।       | १३. शश्वातात्र ।             |
| १४. ६।५५।८९।३।     | १५. ३।९।११।८।        | १६. १।१३।३०।८।               |
| १७. रा४३।३।२ ।     | १८. ३।३२।१७।९ ।      | १९. शहपारराश्च ।             |
| २०. रा४९।३४।४।     | वश. राष्ट्रवाश्वाः । | २२. ६।७८।३।                  |
| २३. १।१५।९।२ ।     | २४. राइ४ा१७ाइ ।      | २५. २१२८। १८                 |
| २६. ६।३८।१५ ।      | २७. ४।२६।१२।         | २८. ४।७।१४।                  |
| देश. शाह्यारशाहर । | ३०. ७।२।११ ।         | ३१. ३१४५।३६।३।               |
| ३२. ६१४८१४४ ।      | ३ % ४१६११९ ।         | ३४. रा९५।४।२ ।               |
| ३५. रा४०।३०।४।     | ३६. १।४३।७।८।        | ३७. ४।५३।६ ।                 |
| ३८. ४।२४।२५ ।      | ३९. ५।२५।३७।         | ४०. शारशाया ।                |
| ४१. रा१०३।१३।३ ।   | ४२. पाटापराइ ।       | ४३. रारशाः।३।                |
| ४४. ४।४५।३।२ ।     | ४५. रारवा१३ ।        | ४६. सारश्नापा                |
| 80. 8182174 I      | ४८. ५।१३।३६ ।        | ४९. इ।१२।५।२ ।               |
| ५०. शावरावाश्वा    |                      |                              |

२०. ४।५३।१०।

२३. 'नेविद्या' (अष्टा० १।३।१७)।

२५. 'समवप्रविभ्यः स्थाः' अष्टा० १।३।२२)।

२७. ६११४११६ । २८. ७१७५११० ।

कौमुद्या आत्मनेपदपरस्मैपदप्रकरणे सङ्कलितानि सन्ति। आदिकाव्ये एतादृशा-न्यनेकानि क्रियारूपाण्युपलभ्यन्ते, यत्रात्मनेपदपरस्मैपदयोः विधाने सत्यपि एतानि सूत्राण्यतिक्रमितानि। रामायणप्रयुक्तानां क्रम्, जि, प्रच्छ्, युज्, विश्, स्था, ह्वे, ज्ञा, श्रु-धातूनां कितपयिक्रयारूपाणीदृशान्येव सन्ति।

कम् थातुः परस्मैपद्यस्तिः परं प्रपरोपसर्गाभ्यां सहायमात्मनेपदीभवति । इतो विपरीतं रामायणस्य उपाकमत् , उपाकामन् , समुपाकामन् , उपचकाम , यमुपकमम् , उपचकमुः , प्रचकमुः , रूपेषु कम् धातुः परस्मैपद एव प्रयुक्तो दृश्यते ।

परस्मैपदी सत्यिप जिधातुः वि-परोपसर्गाभ्यां सहात्मनेपद्येव प्रयुज्यते ", परं रामायणस्य पराजयेत्", विजेष्यित, विजेष्यिस के विजेष्यिस के क्षेपूपरोक्तोपसर्गयोगे सत्यिप जिधातुः परस्मैपद्येव प्रयुक्तोऽस्ति ।

आङ्ग्पसर्गेण सह नु-प्रच्छ्घातुप्रयोग आत्मनेपदे भवति १४; परमादिकाव्यस्य आपृच्छामः १५ रूपे अस्य नियमस्यातिक्रमणं विद्यते ।

वातिककारकात्यायनानुसारेण-प्र-उप स्वरादि-स्वरान्तोपसर्गाणां योगे युज्धातु-रात्मनेपदी भवति १६; परिमतो विपरीतं रामायणस्य प्रयुञ्जीयात् १७, प्रयुयोज १८, प्रयोक्ष्यामि १९, अनुयुञ्जेयुः २०, नियोक्ष्यिति १ विनियोक्ष्यिति १ रूपेषु पद्व्यत्य उपलभ्यते । अनेनैव प्रकारेण न्युपसर्गपूर्वकं विश्धातुरात्मनेपदी भवति १३; परमादिकाव्यस्य न्यविशत् रूपे १४ परस्मेपदमुपलभ्यते । समव-प्रव्युपसर्गाणां योगे स्थाधातुरात्मनेपदमेव भवति १७, परमादिकाव्यस्य अवतिष्ठन्ति १६, अवतिष्ठत् १७, समातिष्ठत् १८, व्यतिष्ठत् १८,

```
१. मट्टोजिदीक्षितः, वैयाकरणसिद्धान्तकौमुदी-तृतीयो भागः, पृ० ५४८-५८८ ।
 २. 'त्रोपाम्यां समर्थाम्याम्' (अष्टा॰ १।३।४२) ।
                        ४. ७।७६।१० ।
 ३. ७।२२।३।
                                          ५. ६१४८१३७ ।
 ६. शावेपार४, ४।वार, ७।६८।१७।
                                           ७. ५१५७११, ७।७४।५।
 ८. पाइवार, ६।८०।२१, ७।२।१४, ७।३६।६१ । ९. २।३१।९, ६।९४।१६, ७।९।३०।
१०. 'वि-पराम्यां जेः' (अष्टा० १।३।१९) ।
                                            ११. ३१५७१३ ।
                       १३. ६१४८१७१ 1
१२. ५।१।१३३।
१४. 'आङ नुप्रच्छघोः' सिद्धान्तकीमुदीवार्तिकम् (९०९) (अष्टा० ६।१।४२) ।
१५. ३।७।५, ७।३७।३१।
१६. क. 'प्रोपाम्यां युजेरयज्ञपात्रेषु' (अष्टा० १।३।६४) ।
    ख. 'स्वराद्यन्तोपसर्गा०'(अष्टा०वा० १।३।६४)।
१७. शाशा ।
                       १८. रार्राश्वा
                                                  १९. ६।६७।३६ ।
```

वर. वावनावर ।

२६. ६।७८।४३ ।

२९. ७।१४।२६ ।

२४. २।९।१६ ।

२१. १।१।७५ ।

ज्ये०भा०मागं ०फा०पू० २०३९ वि० ] आदिकाव्यरामायणे धातूनां पदव्यस्ययसम्बन्ध्य० · · २११

व्यतिष्ठन्<sup>\*</sup>, अवतस्थतुः<sup>\*</sup>, प्रतस्थतुः<sup>\*</sup>, प्रतस्थुः<sup>\*</sup>, संप्रतस्थुः<sup>\*</sup>, समुत्स्थास्यन्ति<sup>\*</sup> रूपेषू-परोक्तनियमो नानुसृतः ।

कात्यायनानुसारेण आङ्ग्पसगंयोगे स्थाधातुः प्रतिज्ञार्थे आत्मनेपदं भवति । परं रामायणस्य आस्थास्ये ६ छपे प्रतिज्ञार्थे अविद्यमानेऽपि आत्मनेपदं प्रयुक्तमस्ति । उदुपसगंयोगे स्थाधातुरुत्कण्ठार्थे आत्मपेपदं भवति ; परमादिकाव्यस्य उत्तिष्ठते , उदितिष्ठत । इतो विपरीतं उत्कण्ठार्थे अवर्तमानेऽपि आत्मनेपदप्रयोगमनियमितमस्ति । इतो विपरीतं उत्तिष्ठेत् । उत्कण्ठार्थे विद्यमानेऽपि परस्मैपदं प्रयुक्तमस्ति । उपोपसगंयोगे स्थाधातुः देवपूजा-संगतिकरण-मित्रकरण-मार्गार्थे ब्वात्मनेपदे प्रयुक्तयते । एवम मर्गक-स्थाधातुरप्यात्मनेपदमेव भवति । रामायणस्य उपितष्ठते , उपितष्ठेत । स्थाधातुरप्यात्मनेपदमेव भवति । रामायणस्य उपितष्ठते । स्थाधातुरप्यात्मनेपदमेव भवति । रामायणस्य उपितष्ठते । स्थानिष्ठते । स्थानिष्ठि । स्थानिष्ठते । स्यानिष्ठते । स्थानिष्ठते । स्यानिष्ठते । स्थानिष्ठते । स

- १. ४।१२।१४, ४।१२ । २. १।२२।४। ३. ६।१८।१९।
- ४. ३।२२।३२, ६।५७।३२ । ५. ७।५४।७ । ६. ६।१०८।१०।
- ७. 'आङ् प्रतिज्ञायामुपसंख्यानम्' (वार्तिकम्–९१२, पाणिनिः—१।३।२२)
- ८. यदि मां दुःखितामेवं वनं नेतुं न चेच्छिसि । विषमग्निं जलं वाहमास्थास्ये मृत्युकारणात् ।। (वा० रा० २।२६।१९)
- ९. 'उदोऽनूव्वंकर्मणि' । ईहायामेव (वार्तिकम्-पाणिनिः १।३।२४)
- १०. चन्द्रोऽपि साचिव्यमिवास्य कुर्वस्तारागणैर्मैध्यगतो विराजन् । ज्योत्स्नावितानेन वितत्य लोकानुतिष्ठतेऽनेकसहस्ररिष्मः ॥ (वा० रा० ५।२।३५)
- ११. स्वमनीकं विषण्णं तुश्रुत्वा शत्रुमिरदितम् । जदतिष्ठतः दुर्धणः सः कर्मण्यनुष्ठिते ॥ (वा० रा० ६।७३।१३)
- १२. अश्वयुक्तो रथो मह्ममुपतिष्ठेत् तु विभावसोः । तत्स्यस्यामरता स्यान्मे एष मे निश्चितो वरः ॥ (वा० रा० ७।३०।१३)
- १४. 'उपान्मन्त्रकरणे' । उपाद्देवपूजासंगतिकरणियत्रकरणपथिष्विति वाच्यम् । अकर्मकाच्च (वार्तिकम्-९१४, पाणिनिः १।३।२५)
- १५. परीवारः सहस्रःणां सहस्रमुपतिष्ठते । (वा० रा० ६।२८।१८)
- १६. किं नुसीताऽय वैदेही मैथिली जनकात्मजा। उपित छेत विवद्या रावणेन हृता बलात्।। (वा॰ रा० ५।११।६)
- १ .. मयाद् यस्योपतिष्ठेताम् निष्पन्दो सागरानिलौ । (वा॰ रा॰ ७।३३।१५)
- १८. ततस्तत्र मुहूर्तेन नद्यः पायसकर्दमाः। उपातिष्ठन्त मरतं मरद्वाजस्य शासनात्॥ (वा०रा०२।८५।३८)
- १९. वृक्षमूलगतं राममुपतस्ये कृताञ्जलिः। (वा० रा० २।४४।९, ३।४४।८, ६।४४,८,७।१०।४१)
- २०. हरयो वानरश्रेष्ठं परिवार्योपतस्थिरे । (वा॰ रा॰ ४।२।८, ४।३५।१, ५।५५।१९, ६।५७।७२, ६।७८।५१)

भावेऽपि आत्मनेपदं प्रयुक्तमस्ति । इतो विपरीतं उपतिष्ठन्ति रूपे पूजार्थं विद्यते, तथापि समुचितपदप्रयोगं न कृतम् । उपोपसर्गेण सह वाल्मीकिना न सर्वत्र पद-व्यत्यय एवोपस्थापितः; परं पूजार्थयुक्तयोः उपतस्थेर, उपतिष्ठन्ते रूपयोरात्मनेपद-मपि प्रयुक्तम् ।

मूलस्थाधातुना साकमि प्रत्याशयप्राक्ट्यार्थे आत्मनेपदं भवति", परमादि-कविना तिष्ठते<sup>६</sup>, तिष्ठन्ते<sup>७</sup>, तिष्ठस्व<sup>८</sup>, तिष्ठध्वम्<sup>९</sup>, अतिष्ठत<sup>९</sup>, तस्थिरे,<sup>९९</sup> रूपेषूपरोक्तार्थ-स्याविद्यमानेऽपि आत्मनेपदं प्रयुक्तम् ।

उभयपदी सत्यपि आङ्पसर्गपूर्वकत्वे धातुः स्पर्धार्थे आत्मनेपद्येव १२; परं रामायणस्य आह्नयति १३, आह्नय १४, आह्नयत् १५, समाह्नयति १६, समाह्नयति १६, समुदाह्नयत् १६, आह्नयामास १६ रूपेषु स्पर्धार्थे वर्तमानोऽप्ययं धातुः परस्मैपदे प्रयुक्तोऽस्ति ।

ज्ञा-श्रु-स्मृ-दृश्-धातुभिः सह यदा सन् प्रत्ययस्य योगो भवति, तदा एते धातव आत्मनेपदे एव प्रयुज्यन्ते हैं; परमादिकाव्यस्य जिज्ञासन्तौ है, शुश्रूषि हैं, शुश्रूषि हैं, शुश्रूषि सन् प्रत्यययोगे सत्यिप ज्ञा-श्रु-धातू परस्मैपदे प्रयुक्ते दृश्येते।

अतः स्पष्टं भवति यद् रामायणे पाणिनिसम्मताः सप्तपरस्मेपदीधातव आत्मने-पद्यः, नवतिपरस्मेपदीधातव आत्मनेपदीधातवः, त्रयोदशात्मनेपदीधातवः परस्मेपद्यः,

१. मामुपस्यास्यते सीता सर्वामरणमूषिता । (वा रा० ६।३७।१९)

२. आदित्यमुपतिष्ठन्ति तैश्व सूर्योऽभिपूजितः । (वा॰ रा॰ ६।३७।१ ')

३. उपतस्ये विशालाक्षी प्रयता हन्यवाहनम् (वा० रा० ५।५१।२३)

४. आदिस्यमुपतिष्ठन्ते नियमादूर्व्ववाहवः (वा० रा० २।८९।७)

५. 'प्रकाशनस्येयास्ययोश्च' (पाणिनि: १।३।२३) ! ६. ३।३१।१९,७।१७।१२ ।

७. ११२०१४ । ८. ३१५११८,६१४९१३३,७१३४१९ । ९. ६१८८१४३ । १०. ७१६०१३ ।

११. ७।३१।३५ । १२. 'स्पर्घायामाङः' (पाणिनिः-१।३।३१) ।

१३. ६११७११५, ७,७१२४१३ । १४. ४।१२।१३ ।

१५. रा८५११० । १६. ४।१।१३ । १७. ७।५५।२७ ।

१८. ७।२३। । १९. ७।६१।१।

२०. 'ज्ञाश्रुस्मृहशां सनः' (पाणिनि:-११३।५७)। २१. ४।६०।४। २२. ७।७।१४।

२३. २११८।१९,६११०७।२९ । २४. २११६।५२ । २५. ३११०।२२ ।

ज्ये॰भा॰मार्गं॰फा॰पू॰ २०३९ वि॰ ] आदिकाव्यरामायणे घातूनां पदव्यस्ययसम्बन्ध्यः २१३ सप्तपञ्चाशदात्मनेपदीधातव उभयपद्यः, अष्टचत्वारिशदुभयपदीधातवः परस्मैपद्यः, अष्टोभयपद्यधातव आत्मनेपद्यः प्रयुक्ताः सन्ति ।

अनेनाध्ययनेन वयं निर्णेतुं पारयामो यद् रामायणकालस्य भाषायामात्मने-पदात् परस्मैपदस्य प्रयोगमधिकलोकप्रियं भिवतुमारभत, आत्मनेपदप्रयोगं चोनं भिवतुमारभत । संस्कृतानन्तरं पालि-प्राकृतभाषयोरिप आत्मनेपदप्रयोगे न्यूनता विद्यते, परमैपदप्रयोगे चाधिकता वर्तते । पी० डी० गुणेमहोदयकथनेनाप्यस्य तथ्यस्य स्पष्टता भवति ।

भाववाच्ये कर्मवाच्ये च सदैवात्मनेपदप्रत्यया एव प्रयुज्यन्ते ; परमादि-काव्यस्य संभ्रियन्तु , हीयेत् , छियेयम् , रूपेषु परस्मैपदप्रत्यायानां प्रयोगोऽप्यात्मने-पदस्य क्षीयमाणप्रवृत्ति प्रकटयति ।

अदिकाव्ये शतृप्रत्ययस्य(१३३७) कृदन्तिक्रयारूपाण्युपलभ्यन्ते; परं शानच्-प्रत्ययस्य (४९५) क्रियारूपाण्येव प्राप्यन्ते । अतः सुनिश्चितं भवति यद् वर्तमान-कालिकप्रत्ययप्रयोग आदिकाव्यरामायणे शतृप्रत्यस्य बहुलता वर्तते । शतृप्रत्यय-प्रयोगाधिक्यमप्यादिकाव्ये परस्मैपदप्रयोगस्य वृद्धिमाप्नुवन्तीं प्रवृत्ति परिलक्षयिति ।

. . .

R. Although according to Pali Grammaerian like KACCAYANA there are two voices, the Prassapada and attanepada, the Pali literature favours the former, the Prakrits go a step further and drop the Atmanepada Altogether.

<sup>(</sup>P.D. Gune: An Introduction to Comparative Philology Page-213.)

२. 'भावकमंणोः' (पाणिनिः-१।३।१३) ।

३. गुरूणां वचनाच्छीघ्रं संमारा संश्रियन्तु मे । समर्थाधिष्ठितदशास्त्रः सोपाब्यायो विमुच्यताम् ॥ (वा० रा० १।११।१४) ।

४. कामं त्वमिप पर्याक्षो निहन्तुं सर्वराक्षसान् । राघवस्य यद्यो हीयेत् ···· ··· ··· ।। (वा० रा० ५।३५।५७) ।

५. (क) परित्यक्ता वसिष्ठेन किमहं सुमहात्मना। याऽहं राजभृतैर्दीना ह्रियेयं भृशदुःखिता।। (वा० रा० १।५३।७)।

<sup>(</sup>ख) हृत्तेदानीं सकामा तु कैकेयी बान्धवै: सह । ह्रियेयं धर्मकामस्य धर्मैपत्नी यद्यस्विन: ॥ (वा॰ रा॰ ३।४७।२८) ।

This study is based on the Critical edition of Valmikiramayana bublished from Oriental Institute Baroda.

## व्याकरणशास्त्रे एकवाक्यता

## श्रीकोरडसुब्रह्मण्यम्

अनुसन्धानच्छात्रः, संस्कृतविभागे, आन्ध्रविःचविद्यालयस्य, वाल्तेयर ।

\* \* \*

प्रायेण शास्त्रेषु, दर्शनेषु च उपदेश एकत्राक्यताम् अधिकृत्येव क्रियते । पुन-रुक्ति विना लाघवेनोपदेशरूपप्रयोजनमेत्रात्र हेतुः । तद्कां कुमारिलभट्टपादेन—

> सर्वाण्येव हि शास्त्राणि स्वप्रदेशान्तरैस्सह। एकवाक्यतया युक्तमुपदेशं प्रतन्वते'॥ इति।

अत्र शास्त्रशब्दस्य सूत्रमित्यर्थः । अन्यप्रदेशगतसूत्रैस्सह एकवाक्यतया सर्वाणि सूत्राणि उपदेशं प्रकुर्वन्तीति क्लोकार्थः ।

व्याकरणशास्त्रे एकवाक्यता कुमारिलेनेत्थं प्रतिपादिता 'इह चैतावता प्रत्यय-विधिः परिपूर्यते । 'प्रत्ययः', 'परश्च', 'बाद्युदात्तश्च', 'अनुदात्तौ सुप्पितौ', 'धातोः', 'तत्रोपपदं सप्तमीस्थम्', 'कृदितङ्', 'वाऽसङ्पोऽस्त्रियाम्', 'वर्तमाने लट्', 'कर्तरि कृत्', 'लः कर्मणि च भावे चाकर्मकेभ्यः', 'लस्य तिबादयः', 'अनुदात्तङित आत्मनेपदम्', 'शेषात् कर्तरि परस्मैपदम्', 'युष्मदस्मदुपपदादिषु मध्यमादयः', 'तिङस्स्त्रोणि त्रीणि प्रथममध्यमोत्तमाः', 'तान्येकवचनद्विवचनबहुवचनान्येक्शः', 'बहुषु बहुवचनम्', 'दृचेकयोद्वंवचनैकवचने' इति । पराणि च संज्ञापरिभाषादिरूपेण लोपागमवर्णविका-रादिशास्त्राणि सर्वाण्येकं वाक्यम् देति ।

लाघवेनोपदेशार्थमेव पाणिनिना एकवावयता स्वीकृता अष्टाध्याय्याम् । स्वोपजं गुणवृद्धचादिपदानि परिवरूप्य पाणिनिः पारिभाषिवया भाषया लौकिकीं भाषां साधितवान् । इदं च 'स्वं रूपं शब्दस्याशब्दसंज्ञा'' इति सूत्रेण स्पष्टीभवति । तथाहिः लोके शब्देनार्थो गृह्यते, अत्र तु शब्दशास्त्रे शब्दस्य स्वरूपमेव ग्राह्मम्, न त्वर्थः । एतेन 'अग्नेढंक्' इत्यादिसूत्रेषु 'अग्निशब्देनाकारादिवर्णक्रमविशिष्टः शब्द एव ग्राह्मः, तस्मादेव ढिगित्यादिरूपेण वाक्यार्थः । तेन चाग्नेयादिरूपसिद्धः । ये तु गुण-वृद्धचादिसंज्ञाशब्दाः, तेषां विषये तु अर्थ एव ग्राह्मः, न तु शब्दः ।

१. तन्त्रवातिकम्-३।४। २. तदेव-३।४। ३. अष्टा० १।१।६७।

४. अष्टा० ४।२।३३।

इदं च सूत्रं सर्वंस्यापि शास्त्रस्य अत्यन्तोपयोगि, तेषु तेषु सूत्रेषु गत्वा सूत्र-वाक्येरेकवाक्यतां प्राप्य तत्तत्संज्ञासंज्ञिशब्दानामर्थवोधं जनयन् पाणिनेः पारिभाषिकीं भाषां स्फुटतरं बोधयति ।

अष्टाध्याय्यां सूत्रं षड्वधं पश्यामः। संज्ञा-परिभाषा-विधि-नियमातिदेशा-धिकारभेदात्। सर्वथा लाघवमेवैतावतां सूत्राणां निर्माणे मुख्यो हेतुः। विशिष्य संज्ञापरिभाषाधिकारसूत्राणां पौनरुक्त्यं विना विधिसूत्रवावयैस्सहान्वयेनेकवाक्यतां परिकल्प्य पाणिनिः स्वोपज्ञां प्रदर्शितवान्। सूत्ररचनायां च पाणिनिः प्रायशः प्राधान्य-मनुसृत्य संज्ञा-परिभाषाधिकार-विधि-नियमातिदेशसूत्राणि यथाक्रमं विरचितवान्। विधिशास्त्रं च मुख्यम्, कार्यसाधकत्वात्। विधिसूत्रगतसंज्ञापदज्ञानार्थं तत्तच्छब्द-शास्त्रीयनियमार्थं चोपयुज्यन्ते इति कृत्वा संज्ञापरिभाषासूत्राणां गुणसूत्राणीति व्यवहारः।

गुणसूत्रवाक्यानां विधिसूत्रवाक्यैस्सह एकवाक्यतया महावाक्यार्थबोधेन सम्पूर्णार्थावगितः, तद्द्वारा लक्ष्यसंस्कारश्च जायते । एतेन न केवलगुणसूत्रवाक्यानाम्, न वा केवलविधिसूत्रवाक्यानां सम्पूर्णार्थबोधकत्वं कार्यसाधकत्वं वेति सिद्धचित । केवलगुणविधिसूत्रवाक्यानामवान्तरवाक्यत्वात्, वाक्ये पदानामिव महावाक्यगता-वान्तरवाक्यानां सम्पूर्णार्थवोधकत्वाभावात् ।

एवं च गुणसूत्रवाक्यानां विधिसूत्रवाक्यैस्सह परस्पराकाङ्क्षावशेन एक-वाक्यतापरिकल्पिता सूत्रकृता। तत्र पक्षद्वयमुक्तं भाष्यकृता। यथोद्देशपक्षः, कार्यकालपक्षश्चेति ।

पाणिनिना यिसमन्देशे गुणसूत्राण्युच्चारितानि, तिसमन्नेव देशे सूत्रार्थवोधानन्तरम्, तत्तत्संज्ञापरिभाषासंबद्धविधसूत्राणामत्रोपिस्थितिः। तत्रश्च प्रत्येकं विधिसूत्रवाक्यैः गुणसूत्रवाक्यानामेकवाक्यता। तद्यथा-'वृद्धिरादेच्'' इति वृद्धिसंज्ञासूत्रम्।
आदेचो वृद्धिसंज्ञा इति सूत्रार्थः। अष्टाध्याय्यां यानि विधिसूत्राणि वृद्धिपदाङ्कितानि,
तानि सर्वाण्यपि वृद्धिपदार्थज्ञानरूपसंस्काराय इदं सूत्रं प्रत्यागच्छन्ति। तथाहि'वृद्धिरेचि'' इति वृद्धिविधायकं सूत्रम्। 'संहितायाम्'' 'एकः पूर्वपरयोः'' इति सूत्रे
अधिकृते। 'आत्र' इति पदमनुवर्तते। 'संहितायामादेचि परे पूर्वपरयोरेका वृद्धिः
स्यात्' इति विधिस्त्रवाक्यं सम्पन्नम्। उक्तवाक्यगतवृद्धिपदज्ञानं च 'वृद्धिरादेच्' इति

१. महामा० १।१।११।

३. तदेव-६।१।८८।

५. तदेव-६।१।८४।

२. अष्टा० १।१।१।

४. तदेव-६।१।७२।

६. तदेव-६।१।८९।

विधिसूत्रवाक्येन संज्ञासूत्रस्थल एव जायते। तस्माद् विधिसूत्रवाक्यं संज्ञासूत्रस्थलं नीयते वृद्धिपदसंस्काराय। तत्र च विधिसूत्रवाक्यस्य 'आदैच्' इति पदेन सह पदेक-वाक्यता। तथा च 'संहितायाम् आदेचि पूर्वपरयोः एको वृद्धिः आदेशः स्यात्' इति महावाक्यं सिद्धम्। ऐतेन च 'गङ्कौघः' इत्यादिषु वृद्धिः।

परिभाषाविषयेऽप्येवमेव । तथा हि 'रायो हिल' इति विधिसूत्रम् । 'अष्टन आ विभक्तो' इति सूत्रात् 'आ विभक्तो' इति पदे अनुवृत्ते । हिल विभक्तो रैशब्दस्य आकारः स्यादिति विधिसूत्रवाक्यं सिद्धम् । 'हिल' इति पदस्य सप्तम्यन्तस्य संस्कारार्थं विधिसूत्रम्, 'तिस्मिन्निति निर्दिष्टे पूर्वस्य' इति परिभाषासूत्रप्रदेशं नीयते । सा च परिभाषा सप्तम्यन्तेन विधीयमानं कार्यं वर्णान्तराव्यविहतस्य 'पूर्वस्य' भवतीति सूचयित । तथा च तत्परिभाषार्थवाचकपूर्वस्येतिपदेन सह विधिसूत्रवाक्यस्य परैकविषयार्थः सिद्धः । तेन च रैशब्दाद् हिल विभक्तो परे पूर्वस्य आकार आदेशः स्यादिति महावाक्यार्थः सिद्धः । तेन च 'रैः' इत्यादिष्ठपिसिद्धः ।

यथोद्देशपक्षे सपादसप्ताध्यायीस्थगुणसूत्राणामेव विधिसूत्रवाक्यैरेकवाक्यता, 'पूर्वत्रासिद्धम्' इति नियमात् । त्रिपादीस्थविधिसूत्राणां सपादसप्ताध्याय्यामसिद्धत्वात् ।

कार्यकालिमित्यस्य च कार्येण विधायकसूत्रेण काल्यते आकृष्यत इत्यर्थः। यानि यानि गुणसूत्राणि विधिसूत्रसंस्कारापेक्षितानि, तानि सर्वाण्यपि विधिसूत्र-प्रदेशमानीयन्ते। ततश्च विधिसूत्रवाक्येन सह गुणसूत्रवाक्यानामेकवाक्यता। संज्ञा-सूत्रस्य तु कार्यकालपक्षे न पृथग्वाक्यार्थबोधः; किन्तु विधिसूत्रवाक्येन सहैव।

अधिकारसूत्राणामि प्रयोजनं लाघवमेव। तत्र कानिचन अधिकारसूत्राणि अत्यधिकेषु विधिसूत्रेषु गत्वा स्वेषां विश्वतोमुखत्वं स्पष्टीकुर्वन्ति। समासेषु महा-विभाषाधिकारः 'पदस्य', 'अङ्गस्य' इत्यादीनि। एतान्यपि अधिकारसूत्राणि विधिसूत्रवाक्येस्सहैकवाक्यतया कार्यसाधकोपयोगीनि।

निषेभसूत्रवाक्यानामिप विध्येकवाक्यतयैव वाक्यार्थंबोधः । निषेधवाक्यानि च विधिवाक्यशेषभूतानि । तदुक्तं हरिणा—

> नियमः प्रतिषेधश्च विधिशेषस्तथा सित । द्वितीये यो लुगास्यातस्तच्छेषमलुकं विदुः ॥ इति ।

१. अष्टा० ७।२।८५ ।

३. तदेव-१।१।६६।

५. तदेव--८।१।१६।

७. बा॰ प॰ रा३४९।

२. तदेव-- अरा८४।

४. तदेव-८।२।१।

६. तदेव--६।४।१।

यथा सामान्यविशेषवाक्ययोरङ्गाङ्गिभावेनैकवाक्यता, तथा नियमविध्यो: निषेध-विध्योश्च शेषशेषिभावेन एकवाक्यता सङ्गच्छते। द्वितीयाध्यायोक्तलुकः शेषत्वेन षाष्ट्रमलुकं जानन्तीति श्लोकतात्पर्यम् ।

पूर्वमीमांसायां शेषशेषिभावमधिकृत्य साधिता विधिनिषेधयोरेकवाक्यता। स एवोपायोऽत्रापि स्वीक्रियते । तथाहि 'सुपो धातुप्रातिपदिकयोः' इति स्त्रेण धातु-प्रातिपदिकावयवयोरसूपोः लुग्विहितः । 'अलुगुत्तरपदे' इति सूत्रेण उत्तरपटे परे सुपो लुङ् निषिद्धः । अत्र विधिस्त्रस्य निषेधस्त्रं शेषभूतम् । शेषशेषिभावेन चानयोरेक-वाक्यता । तथा च 'धातुप्रातिपदिकयोस्सुपो लुग्भवति, न तूत्तरपदे' इति महा-वाक्यार्थः सिद्ध्यति ।

प्रथमतो निषेधवाक्यज्ञाने जाते तत एव विधिवाक्यानां प्रवृत्तिरुचिता इति प्रतिपादितं भाष्यकारैः । लोकन्यायश्चात्रोट्टङ्को वृद्धैः-'यो हि भुक्तवन्तं प्रति ब्र्यात् मा भुङ्था इति किं तेन कृतं स्यात्' इति । विधिस्त्रस्य प्रवृत्त्यनन्तरंनिषेधोऽनुचितः, निष्फलश्च, परं पूर्वमेवोचितः, सफलश्चेति तदाशयः।

नियमस्त्राणां च 'कृत्तद्धितसमासाश्च' इत्यादीनां 'अर्थवदधातुरप्रत्ययः प्रातिपदिकम्' इत्यादिविधिस्त्रापेक्षया शेषत्वमुक्तं भवति । तेन तयोरेकवाक्यता । तथा च 'धातुम्, प्रत्ययम्, प्रत्ययान्तञ्च वर्जयित्वाऽर्थवच्छब्दस्वरूपम्, कृत्तद्धित-समासाइच प्रातिपदिकसंज्ञानि स्युः' इति महावाक्यार्थः सिद्ध्यति ।

पस्पशास्त्रिके व्याकरणशास्त्रनिर्माणविचारणां कुर्वता भाष्यकारेण 'उत्सर्गाप-वादरूपेण लक्षणं कर्तंच्यम्' इति स्चितम्। अयमभिप्रायः—सामान्यविशेषस्त्रयोः परस्पराकाङ्क्षावशाद् उत्सर्गसूत्रस्य सामान्यरूपस्य, अपवादसूत्रस्य विशेषरूपस्य च एकवाक्यता। सा च विधिनिषेधसूत्रयोरिव वर्तते। तथाहि—'कर्मण्यण्' इति सुत्रेण कर्मण्युपपदे धातोरण् विहितः । 'कुम्भकारः' इत्यादिरूपसिद्धिः । 'आतोऽनुपसर्गे क.' इति सूत्रेण आदन्ताद्धातोः कर्मण्युपपदे प्रत्ययो विहितः । 'गोदः' इत्युदाहरणम् । तथा च 'गोदः' इत्यादिरूपसिद्धये उक्तयोईयोरिप उत्सर्गापवादसूत्रयोरेकवाक्यता। 'आदन्ताद्धातोः कर्मण्युपपदे कः स्यात्, न त्वण्' इति महावाक्यार्थः सिद्ध्यति ।

हरिणाऽप्युक्तम्-अनेकाख्यातयोगेऽपि वाक्यं न्यायापवादयोः। एकमेवेष्यते कैविचद्भिन्नरूपिनव स्थितम् ॥ इति ।

१. अष्टा० २।४।७१।

२. तदेव-६।३।१। ३. तदेव-१।२।४६।

४. तदेव - १।२।४५।

५. तदेव -- ३।२।१।

६. तदेव--३।२।३।

७. वा० प० २।३४८।

उत्सर्गापवादवाक्ययोभिन्निक्रयासम्बन्धेन भिन्नवाक्यत्वेऽिप एकवाक्यतैवेष्यते कैरिचद्वैयाकरणैरिति भावः। सामान्यविशेषवाक्ययोः शेषशेषित्वं च तेनैवोक्तम्। तथा हि—

# विशेषविधिनाऽथित्वाद्वाक्यशेषोऽनुमीयते । विशेषविभवत्येऽर्थे तस्मात्तुत्यं व्यपेक्षणम् ॥ इति ।

सामान्यवाक्याकाङ्क्षया विशेषवाक्यस्य वाक्यशेषत्वं दृश्यते । तस्माद् विशेष-वाक्य इव निषेधविषयेऽपि आकाङ्क्षा तुल्यैवेति तात्पर्यम् ।

एवं च व्याकरणशास्त्रं एकवावयतां पुरस्कृत्येव निर्मितम् । तत्र पदसाधुत्व-निर्णये यथोचितं सूत्राणामेकवाक्यता । परं भाषायाः संस्कारे सर्वेषां सूत्राणाम् एक-वाक्यता इति वक्तुं पारयामः ।

. . .

१. वा॰ प॰ रा३५१।

# शाब्दिकाभिमतस्थानपदार्थविमर्शः

डॉ० श्रीपतिरामत्रिपाठी अध्यापकः, व्याकरणविभागे सम्पूर्णानन्वसंस्कृतविश्वविद्यालयस्य

88 88 88

एतत्त् सर्वविदितमस्ति यद्वैयाकरणानां निकाये शब्दानां नित्यत्वं तदीयार्थानां तदीयसम्बन्धानाञ्च नित्यत्वमस्ति । तथा चोक्तम्-'सिद्धे शब्दार्थसम्बन्धे'', 'लोकतः प्रयुक्ते शास्त्रेण धर्मनियमः क्रियते' इत्यादि । अत्र सिद्धशब्दो नित्यार्थकः । शब्दा अपि नित्याः, तेषामर्थाश्च नित्याः । नित्यानां शब्दानां नित्यानामर्थानां सम्बन्धाश्च नित्याः । उक्तञ्च वाक्यपदीये ब्रह्मकाण्डे —'नित्या शब्दार्थसम्बन्धा समाम्नाता महिषिभः' ।

किञ्च--

अन। दिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदक्षरम् । विवर्तते ऽर्थं भावेन प्रक्रिया जगतो यतः । । शब्दस्य परिणामो ऽयमित्याम्नायिवदो विदुः । छन्दोभ्य एव प्रथममेति द्वश्वं व्यवर्तत्रं ।। शब्देष्वेवाश्रिता शक्तिविश्वस्यास्य निबन्धिनो । यम्नेत्रः प्रतिभात्मा ऽयं भेदक्ष्यः प्रतीयते ॥

तच्च शब्दतत्त्वं ब्रह्मा, अक्षराणां वर्णानां निमित्तत्वादुपादानत्वाच्च अक्षर-मित्युच्यते । कथं ब्रह्मणोऽक्षराणां निमित्तत्वमिति चेत्, इत्थम्—'प्रत्यक्चैतन्ये ज्ञान-रूपेऽन्तरविद्यया सिन्नवेशिताः पदवाक्यरूपा वर्णा परप्रत्यायनार्थं प्रयत्नेनाभिव्य-ज्यन्ते । सेयं वर्णव्यक्तिवर्णसिद्धान्तरूपा ब्रह्मरूपस्यात्मनोऽभिष्यन्द इत्युच्यते, इत्येवं ब्रह्मोपादानिता वर्णव्यक्तिमृंदुपादानिका घटव्यक्तिरिति ज्ञायते'। तथा चोक्तम्—

सूक्ष्मामर्थेनाप्रविभक्ततत्त्वामेकां वाचमभिष्यन्दमानाम् । उतान्ये विदुरन्यामिव च एनां नानारूपामात्मिन सन्निविष्टाम् ॥

पूर्वार्द्धे सूक्ष्मत्वादिना विहिताया वाच उत्तरार्घेऽन्यत्ववादिना पुनर्विधानान्वा-देशः । एवमेकस्य सूक्ष्मस्य ज्ञानात्मकस्य शब्दतत्त्वस्य ब्रह्मणः परावाग्रूपस्य विवर्त-भूतास्तिस्त्रो वाचस्तदर्थाश्चेति शब्दार्थोभयोपादानत्वं ब्रह्मणः शब्दतत्त्वस्य सिद्धम् ।

१. महामाष्यम्—पस्पर्शाह्तिकम्; २. वा० प० १।२३; ३. तदेव — वा० प० १।१। ४. तदेव — १।१२०। ५. तदेव — १।११८।

तदुक्तम्—

परावाङ्मूलचक्रस्था पश्यन्ती नाभिसंस्थिता।
हृदिस्था मध्यमा ज्ञेया वैखरी कण्ठदेशगा ॥ इति ।
स्वरूपज्योतिरेवान्तः परावागनपायिनी ॥ इति च ।

वावयपदीयस्य हेलाराजीये स्वोपज्ञटीकायामनादिनिधनेति इलोकोक्तविवर्तः लक्षणन्तु एकस्य तत्त्वात् (स्वरूपात्) अप्रच्युतस्य अधिष्ठानस्य आरोप्ये स्ववेदप्रति-भासपुरस्सरं योऽपत्यस्याधिष्ठानिवभागेन च प्रतीयमानस्यारोप्यस्य धर्मोपग्रहः, स विवर्तं इत्युच्यते, स्वप्नविषयप्रतिभासवत् । एवञ्च शब्दतत्त्वं ब्रह्मापि स्वरूपादप्रच्युतं सत् स्वाभिधारूपया शक्त्याऽर्थाकारेण प्रतिभासत इति बोध्यम् ।

'स्थानिवदादेशोऽनित्वधौ'ं इति सूत्रे भाष्ये पस्पशाह्मिके च शब्दानां नित्यत्व-विषये बहुशो विवेचितम् ''नित्याः शब्दाः, नित्येषु नाम शब्देषु कूटस्थैरिवचालिभिवंणैंः भिवतव्यमनपायोपजनिकारिभिः। एवच्च स्थान्यादेशस्थले नित्यत्वाच्छब्दानां स्थान्यादेशस्वले नित्यत्वाच्छब्दानां स्थान्यादेशत्वमनुपपन्नम्। यतो हि नाम योऽभूत्वा भवित। एतच्च नित्येषु शब्देषु नोपपद्यते—'यत्सतो नाम विनाशः स्यात्। असतो वा प्रादुर्भाव इति'। 'नास्तो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः' इति भगवद्गीतावचनात्। तत्र सर्वविकार इति प्रदीपप्रतीकमादाय अस्तेर्भूरित्यादौ यो भूत्वेत्यादिभाष्यस्य प्रागभावाप्रतियोगित्वं सित ध्वंसाप्रतियोगित्वं नित्यत्विमिति तात्पर्यम्, उत्तरच्च तत्र कार्याविपरिणामाद्वा सिद्धिमत्याद्युक्तम्। कार्या बुद्धः, सा परिणम्यते।''

एवञ्चात्रत्यं सिद्धान्तमुररीकृत्य लघुशब्देन्दुशेखरे नागेशभट्टेन व्याकरणस्य साध्वनुशासनत्वं तु शब्दिनित्यतापक्षे शब्दानां सिद्धत्वेन शास्त्रवैयर्थ्यापन्या मृजिप्रसङ्गे माजिः साधुर्भवतीत्यादि वृद्धिसंज्ञासूत्रस्थभाष्यप्रामाण्येन—'यदिह परिनिष्ठितत्वेन ज्ञाप्यं तत्साध्वत्यर्थापत्तिकल्प्यवाक्येन बोध्यम् । कार्यशब्दवादे तु पूर्वभाष्योन्नीतानादि-तात्मयंवशाच्छास्त्रस्य वस्तुतः शब्दोत्पादकत्वासम्भवात्, ताल्वादेरेव शब्दोत्पादकत्वेन साधूनामसाधूनाञ्च शब्दानां सिद्धतया शास्त्रस्य साधुत्वपर्यन्तं तात्पर्यकल्पनेन नित्य शब्दवाद इव मृजिप्रसङ्गे माजिः साधुभवतीत्यवश्यं वक्तव्यम् ।

नैयायिकानां मते शब्दानामनित्यत्वेन योग्यविभुविशेषगुणानां स्वीत्तरगुण-नाश्यत्वनियमादच्परत्वासम्भवेन साधुत्वकल्पनं नोचितिमति पक्षे निमित्तसिन्नधा-नासम्भवान्मृजिप्रसङ्ग इति भाष्यासङ्गत्या पूर्वापरीभावकल्पनद्वारा 'इकारोच्चारणे यकार उच्चारणीयः, पूर्वपूर्वदृष्टप्रयोगात्' इत्यनुमानेन साध्वनुशासनं विधेयमिति बुधाः।

किञ्च आर्द्धधातुकस्येड्बलादेरिति सूत्रे शब्दनित्यतासिद्धान्तसंरक्षणार्थमागमो नामापूर्ववर्णोपजन इति भाष्यपरिभाषणात्—'आद्यन्तौ टिकतौ" इत्यादि सूत्रार्थ-

१. उदद्योते पृ० ३३;

२. तदेव-पृ० ३३;

३. अष्टा० १।१।५६;

भ् गीवा—२।१६।

५. अष्टा० १।१।४६।

ज्ञानाच्च तत्तदागमविधायकशास्त्रः 'यदागमास्तद्गुणीभूतास्तद्ग्रहणेन गृह्यन्ते' इति परिभाषायास्तद्गुणीभूता इति वीजांशकथनस्य व्याख्याप्रसङ्गे तिद्वशेषणीभूतास्तद-वयवीभूता इत्यर्थकरणाच्छास्त्रेणागिमनामागमाद्यवयवोत्पादने अनागमकानां सागमका आदेशा इत्यर्थकरपने स्थानिवद्भावेनेडादी सिच्त्वस्याक्षतता सम्पादनार्थं कृतमस्ति । 'बार्द्वधातुकस्येति' सूत्रे इडित्यत्र 'इः टः' आद्यवयवो यस्येति बहुव्रीहिणार्धधातुकस्य स्थाने इकारादिरादेश इति आद्यन्तौ टिकताविति सूत्रस्थभाष्यमेकदेश्ययुक्तिरेव ।

किन्तुः नित्येषु शब्देष्वागमविधानान्यथानुपपत्त्यार्थापत्तिमूलकवाक्यान्तरकल्पनयैवेड्रहितवृद्धिप्रसङ्गे सेड्वृद्धिः कर्त्तव्येत्यर्था न तु पूर्वोक्तरीत्या स्थानषष्ठीं प्रकल्प्येकाराद्यवादेशो विधेय इत्यर्थः । इत्संज्ञकटकयोराद्यन्तसंज्ञायामाह—उदात्तत्वानुपपत्तिरूपं
दूषणं तु तत्रैव भाष्ये स्पष्टम् । उक्तञ्च परिभाषेन्दुशेखरे — आर्द्धधानुकस्येडागमेत्यर्थे ज्ञाते
नित्येषु शब्देष्वागमविधानानुपपत्त्यार्थापत्तिमूलकवाक्यान्तरकल्पनेनेड्रहितबुद्धिप्रसङ्गे
सेड्वृद्धि कर्त्तव्येति । एवञ्चादेशेष्विवात्रापि वुद्धिविपरिणाम इति न नित्यत्वहानिः ।

स्थानिवत्सूत्रे च नेदृशादेशग्रहणं साक्षादष्टाध्यायीबोधितस्थान्यादेशभावे चारितार्थ्यात् । किञ्चैवं सित स्थानिबुद्धचैव कार्यप्रवृत्त्या निर्दिश्यमानस्येति परिभाषया अप्राप्त्याऽडागमसहितस्य पिबाद्यादेशापत्त्या लावस्थायामिडिति भाष्योक्तसिद्धान्ता-सङ्गितिः ।

१. परिमाषेन्दु० १२; २. अष्टा० ७।२।३५ । ३. अष्टा० ६।१।७७ ।

विशेष्यताविति बोध्यते। तथा च भ्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वाविच्छन्नप्रकारता-निरूपितोच्चारणत्वाविच्छन्नविशेष्यतावच्छेदकता कर्मत्विनिष्ठा, तदवच्छेदकता इङ्-निष्ठा, तदाश्रय इक्स्थानीसाधुत्वप्रकारकभ्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वाविच्छन्त-प्रकारतानिरूपितोच्चारणत्वाविच्छन्नविशेष्यतानिरूपितावच्छेदकता कर्मत्विनिष्ठा, तिन्नरूपितावच्छेदकता यण्निष्ठा, तदाश्रयो यण् आदेशः। इक्स्थाने यण् स्यादित्यत्र स्थानपदार्थे कदेशावच्छेदकतायां षष्ठचर्थवृत्तित्वसम्बन्धेनेवपदार्थस्यान्वयः।

स्थानपदार्थचरमावच्छेदकतायाश्च स्विनिष्ठवृत्तित्वसम्बन्धाविच्छन्नाधारता-निरूपिताधेयतासम्बन्धेन यण् पदार्थेऽन्वयः । नन्वेविमिङ्निष्ठस्थानितानिरूपितादेशता-वान् गुण इति व्यवहारापित्तः, गुणकम्मंकमुच्चारणं साधुत्वप्रकारकप्रमात्मकज्ञानीय-विशेष्यताविदत्यर्थस्याद्गुण इत्यनेन वोधितत्वात् । यणि च तादृशव्यवहारप्रयोजक-यावत्पदार्थस्य गुणेऽपि सत्वादिति चेन्, न, उच्चारणत्वाविच्छन्नविशेष्यताया अग्निमो-च्चारणत्वाविच्छन्नविशेष्यतायां स्वावच्छेदकोच्चारणत्वाविच्छन्नत्व-स्वप्रयोजकशास्त्र-प्रयोज्यत्वोभयसम्बन्धेनान्वयः । गुणकर्मकोच्चारणत्वाविच्छन्नविशेष्यतायाञ्च इक्-कर्मकोच्चारणत्वाविच्छन्नविशेष्यताया द्वितीयसम्बन्धाभावात् ।

ननु विकल्पस्थले 'जराया जरसन्यतरस्याम्' इत्यादौ जराक्तम्मकोच्चारणेऽपि साधुत्वप्रकारकप्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यताया एव सत्वेन, जराशब्दस्य स्थानित्वाना-पत्तिरित चेत्, न, अवच्छेदकतानिरूपितावच्छेदकतानिरूपकविशेष्यताविशिष्ट-विशेष्यतावच्छेदकता्वच्छेदकताया एव स्थानपदार्थत्वेनादोषात् । वैशिष्टचञ्च—स्वा-वच्छेदकोचचारणत्वावच्छिन्नत्व-स्वप्रयोजकशास्त्रप्रयोजयत्व-स्विन्छिपतप्रकारताविशिष्ट-प्रकारतानिरूपितत्वसम्बन्धः । प्रकारतावैशिष्टचञ्च—प्रकारतायां स्वावच्छेदकं यत् साधुत्वप्रकारकभ्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वम्, तद्घटकं यत् साधुत्वम्, तत्प्रकारकप्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वम्, तद्घटकं यत् साधुत्वम्, तत्प्रकारकप्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वम्, तद्घटकं यत् साधुत्वम्, तत्प्रकारकप्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वं तदविष्ठभ्रत्वैतदन्यतरसम्बन्धेन इको यणचित्यादौ इक्कर्मकोच्चारणे साधुत्वप्रकारकभ्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतावद् यण्कर्मकोच्चारणं प्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतावदित्याद्येव शब्दिनत्यतापक्षे वोष्यते ।

तथा च प्रथमज्ञानीयोच्चारणत्वाविच्छन्नविशेष्यता इङ्निष्ठावच्छेदकतानिरूपितकर्मत्विनिष्ठावच्छेदकतानिरूपिका तद्वैशिष्ट्यं यण्कर्मकोच्चारणं साधुत्वप्रकारकप्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यताविदत्याकारकद्वितीयज्ञानीयोच्चारणत्वाविच्छन्नविशे ष्यतायां यतो द्वयोष्ण्चारणत्वाविच्छन्नत्वमस्ति, एकशास्त्रप्रयोज्यत्वमप्यस्ति । पूर्वविशेष्यतानिरूपितप्रकारतायाः स्वावच्छेदकं यत् साधुत्वप्रकारकभ्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वम्, तद्घटकं यत्साधुत्वम्, तत्प्रकारकप्रमात्मकज्ञानीयविशेष्यतात्वाविच्छन्नरूपान्यतरसम्बन्धेन विशिष्टा प्रकारता तिन्नरूपितत्वज्ञास्तीति । एतदग्रे जराया जरसन्य-

१. अष्टा० ७।२।१०१।

तरस्यामिति सूत्रस्थजराजरिसत्युभयोः साधुत्वाज्जरानिष्ठस्थानितानिरूपितादेशतावान् जरिसिति व्यवहारवद् जरानिष्ठस्थानितानिरूपितादेशतावान् जरा शब्द इति व्यवहारापित्तस्तादृशव्यवहार गयोजकस्योभयत्र समत्व।दिति वाच्यमित्युक्तम् । तदुत्तरे तद्विशिष्ठत्वं तदादेशत्यमिति स्वीकारात् ।

वैशिष्टचञ्च —स्विनष्ठावच्छेदकतानिरूपितकर्मत्विनष्ठावच्छेदवतानिरूपक-विशेष्यताविशिष्टविशेष्यतावच्छेदकतावच्छेदकताश्रयत्वस्वनिष्टविषयताप्रयोजकषष्ठचन्त-पदघटितशास्त्रघटकप्रथमान्तपदप्रयोज्यविषयताश्रयत्वैतदुभयसम्बन्धेन विशेष्यता वैशिष्ट्यं विशेष्यतायां पूर्वोक्तसम्बन्धत्रयेणेत्याहुः ।

अभिनवचित्रकाव्याख्याकारास्तु—स्थानपदार्थश्च वृत्तिविशेष्यतावच्छेदकता-वच्छेदकताकेष्टसाधनत्वप्रकारकभ्रमविषयत्वप्रकारकज्ञानीयविशेष्यतावच्छेदकतावच्छेदकतावच्छेदकता। स्थानपदार्थतावच्छेदकवृत्तित्वान्वियिनिरूप्यनिरूपक्षभावः षष्ठ्यर्थः। तथा च 'दर्भाणां स्थाने शरैः प्रस्तिरतव्यम्' इत्यादौ दर्भनिरूपितवृत्तित्ववती या विशेष्यता-वच्छेदकतावच्छेकता, तादृशावच्छेदकताकं यद् दर्भकरणकं प्रस्तरणिष्ट्रसाधनत्व-प्रकारकप्रमाविषय इत्याकारकं ज्ञानम्, तादृशज्ञानीयविशेष्यतावच्छेदकं यत् प्रस्तरणत्वम्, तदवच्छिन्नविशेष्यताकमिष्टसाधनत्वप्रकारकप्रमाविषयत्त्वप्रकारकं यज्ज्ञानं शरकरणकप्रस्तरणिष्ट्रसाधनत्वप्रकारकप्रमाविषय इत्याकारकं ज्ञानम्, तादृशज्ञानीय-विशेष्यतावच्छेदकतावच्छेदकता शरेष्विति लक्षणसमन्वयः।

एविमको यणचीत्यादाविष इङ्निक्ष्पितवृत्तित्ववती या विशेष्यतावच्छेदकता-वच्छेदकता इक्कमंकोचारणिमष्टमाधनत्वप्रकारकभ्रमिवषय इत्याकारकज्ञानीया, तादृशज्ञानीयिवशेष्यतावच्छेदकं यदुच्चारणत्वम्, तदविच्छन्नविशेष्यताकं यदिष्ट-साधनत्वप्रकारकप्रमाविषयत्वप्रकारकं ज्ञानं यण्कमंकोच्चारणिमष्टसाधनत्वप्रकारक-प्रमाविषयः, इत्याकारकं ज्ञानम्, तादृशज्ञानीयविशेष्यतावच्छेदकं यदुचारणत्वम्, तदविच्छन्नविशेष्यताकं यद् यण्कमंकोच्चारणिमष्टसाधनत्वप्रकारकविशेष्यताकं यद् यण्कमंकोच्चारणिमष्टसाधनत्वप्रकारकप्रमाविषय इत्याकारकिमष्टसाधनत्वप्रकारकं ज्ञानम्, तादृशज्ञानीयविशेष्यतावच्छेदकतावच्छेदकतावान्यणित्यादि बोधः।

न च 'जरायाः' इत्यादिविकल्पस्थले स्थानपदार्थत्वानुपपितः, विकल्पस्थले स्थानिनोऽपि साधुत्वेन जराकर्मकोच्चारणिमष्टसाधनत्वप्रकारकभ्रमविषय इत्या-कारकज्ञानस्याभावादिति वाच्यम्, स्थानपदस्य वृत्तिविशेष्यतावच्छेदकतावच्छेदकतावच्छेदकतावच्छेदकतावच्छेदकतावच्छेदकतावच्छेदकतावच्छेदकतायामिष्ट-साधनत्वप्रकारकभ्रमविषयत्वप्रकारकत्वे च खण्डशक्तिस्वीकारेण विकल्पस्थले चेष्टसाधनत्वप्रकारकभ्रमविषयत्वप्रकारकत्वच्चर्ष्यक्षण्डस्थमोषस्वीकारेणादोषात् । शराणां स्थाने दर्भाः प्रस्तरिता इत्यादाविष स्थानपदार्थोपपत्तिरित्याहुः ।

अन्ये त्वभाव एव स्थानपदार्थः, प्रतियोगितयाऽभावान्विषप्रयोज्यत्वं षष्ठ्यर्थः अभावस्य च स्यादिति लिङ्थेष्टसाधनत्वेऽन्वयः । तथा च इको यणचील्यादी इक्प्रयोज्यत्वाभाववदिष्टसाधनत्ववान् यणिति बोधः । विकत्पस्थले स्थानपदार्थाभावस्य विकल्पपदार्थाभावेनान्वयः। तथा जराया जरसित्यादी जराप्रयोज्यत्वाभावाभावव-दिष्टसाधनत्ववान् जरसिति बोधः। तथा च अभावाभावस्य प्रतियोगिरूपत्वेन विकल्पस्थले स्थान्यपीष्टसाधनमादेशोऽपीष्टसाधनमित्युभयोरपि साधुत्वं सिध्यतीत्याहः ।

अत्र कैयटोपाध्यायास्तु 'षष्ठो स्थानेयोगा" इति सूत्रस्य प्रदीपे स्थानपदार्थनि-र्वचनप्रसङ्को मतद्वयमुपस्थापयन्ति । तद्यथा-अस्तेर्भृरित्यत्राप्यस्यां परिभाषायां सत्यां स्थाननिमित्तसम्बन्धोऽत्रसीयते । स्थानमर्थं इति केचिदाहः । तिष्टन्त्यस्मिन् शब्दाः (आदेशभूताः) इति स्थानम् 'अधिकरणे ल्युट्' । अर्थे च शब्दास्तिष्टन्ति । तेनास्तेरर्थे भरित्यर्थः ।

अन्ये त्वाहः-- 'भ्रस्जो रोपधयो० र' इत्यादौ रोपधादीनामानर्थन्यादभावसाधनः प्रसङ्गवाची स्थानशब्द आश्रीयते। तेनास्तेः प्रसङ्गेऽस्ते प्राप्तौ भूः प्रयुज्यते इत्यर्थः सम्पद्यते । स्वाभाविकोऽस्तेरप्रयोगे आर्द्धधातुके भूशब्दस्य प्रयोगोऽनेन प्रकरणेनान्वाख्यायत इति कैयटसम्मतोकमेव प्रसङ्खार्थमाश्रित्य स्थानशब्दस्य कीमुदी-कारैर्भट्रोजिदीक्षितैर्मन्ये 'स्थानेऽन्तरतम०' इति सूत्रार्थे प्रसङ्गे सति सदृशतम आदेशो भवतीत्युक्तम् । शब्देन्द्रशेखरे च मूल एव दर्भाणां स्थाने शरैः प्रस्तरितव्यमिति निदर्शनेन प्रसङ्गार्थत्वं स्थानशब्दस्य व्याख्यातम् ।

अत्र नागेशभट्टास्तू 'तुल्यास्ये०' इति सूत्रस्थभाष्ये 'सिद्धे त्वास्ये तुल्यदेश-प्रयत्नं सवर्णमिति वार्तिकव्याख्यानावसरे स्वोद्योतटीकायां स्थानपदार्थं योगरूढित्वे-नाङ्कीकूर्वन्ति । वैयाकरणप्रसिद्धिमभिलक्ष्य सर्वजनसाधारण्येन प्रथितं स्थानपदार्थ व्याख्यान्ति । तद्यथा देशपदेन ताल्बादिस्थानमुच्यते । स्थानशब्देन च योगरूढ्या वर्णाभिव्यक्तिजनकवायुसंयोगानुयोगिताल्वादिरुच्यते । तत्र यद्यपि अकारादीनां गुण-मात्रजनिका नासिका, स्वरूपस्य व ण्ठादिभिरेवाभिव्यक्तिसिद्धेः, तथापि जादीनां स्वरूपस्य न केवलं ताल्वादिना, नापि केवलं नासिकयाऽभिव्यक्तिरिति विनिगमना-विरहाद्भयाविच्छन्नवायुसंयोगस्यैव तज्जनकत्वात्तेषां नासिकापि स्थानिमत्यादि वावयैस्ताल्वादीनामेव स्थानपदार्थत्वं स्वीकुर्वन्ति; किन्तू तेषामपि शब्दानित्यत्व-वारणाय पूर्वोक्त एव पन्था आश्रयितव्य इत्यलं विस्तरेण ।

# अन्विताभिधानाभिहितान्वयवादयोः स्वरूपम्

## श्रीसुघाकरदीक्षितः

प्राध्यापकः, न्यायविभागे सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविद्वविद्यालयस्य, वाराणसी

\* \* \*

अधुना वादिवशेषमधिकृत्य किञ्चित् प्रस्तोतुं प्रयते । अस्माकं शास्त्रेषु तत्त्व-विविदिषया यो हि वाक्यप्रयोगः, स एव प्रमाणतर्कसाधनोपालम्भवादशब्दाभिलाप्यः । अयं हि गुरु-सब्रह्मचारिविशिष्टश्रेयोऽर्थिभिरनसूथिभिरभ्युपेयते । अत एवायं पवित्रतमो वादः परमेश्वरस्य श्रीकृष्णस्य स्वरूपम् । यथा च गीतायाम्—

> सर्गाणामादिरन्तश्च मध्यञ्चेवाहमर्जुन । अध्यात्मविद्या विद्यानां वादः प्रवदतामहम् ॥ इति ।

तत्त्वनिर्णयेच्छया प्रवृत्ते वादे यः सिद्धान्तः पर्यवसन्नो भवति, सोऽपि वाद-शब्देनाख्यायते ! प्रकृतेऽन्त्रिताभिधानस्य अभिहितान्वयस्य च यः सिद्धान्तः, स एव तत्तद्वादपदाभिधेयः ।

अस्य वादद्वयस्याविभावस्थलं शाब्दबोधविषयको विचारः । अयं बोधो वाक्य-बोधसमनन्तरं जायत इति सर्वानुभवसिद्धम् । वाक्यं च न पदसमूहमात्रम्, गौरक्वः पुरुषो हस्तीति परस्परं निराकाङ्क्षाणामिष पदानां समूहस्य वाक्यत्वापत्तेः; किन्तु परस्पराकाङ्क्षाविशिष्टानां पदानां समूह एव वाक्यम् । अत एव शब्दशक्तिप्रकाशि-कायां जगदीशो वदति—'मिथः साकाङ्क्षशब्दस्य ब्यूहो वाक्यं चतुर्विधम्' इति ।

एवंविधवाक्यस्य बोधानन्तरं जायमानो बोधः शाब्दबोध इत्यपि जगदीशो मनुते—

> वाक्यभावमवाप्तस्य सार्थकस्यावबोधतः । सम्पद्यते शाब्दबोधो न तन्मात्रस्य बोधतः ।। इति ।

अस्याः कारिकाया विवरणं स्वयं जगदीश एवं करोति — 'सार्थकस्य प्रकृति-प्रत्यायादेः वाक्यतामापन्नस्यैव स्वार्थोपस्थितिद्वाराऽन्वयबोधकत्वम्, न तु प्रत्येकस्य निराकाङ्क्षस्य वा' इति ।

१. श्रीमद्भगवद्गीता-१०।३२।

२. शब्दशक्तिप्रकाशिका—शब्द० नाम० १३; ३. तदेव—शब्द० नाम० १२।

विवरणेऽस्मिन् वाक्यस्यान्वयबोधकत्वं प्रतिपादयन् जगदीशः शाव्रबोधस्याक्यबोधक्यतां स्पष्टमङ्गीकरोति, तेन च कस्तावद् बोधः शाव्दबोध इति प्रश्नस्य
समाधानं स्फुटं लभ्यते । तच्चेदम् — 'परस्पराकाङ्क्षाविशिष्टः शब्दसमूहो वाक्यम्,
तस्य बोधसमनन्तरं वृत्तिज्ञानसहकारेण स्वार्थोपस्थितौ जातायां तेषामर्थानां
परस्परान्वयविषयको यो बोधः सम्पद्यते, स एव हि अन्वयबोधापरपर्यायः शाब्दबोधः'
इति समाख्यां भजते । अत एव शाब्दबोधस्य प्रमान्तरवैलक्षण्योपपादनप्रसङ्गेन
जगदीशः स्पष्टं भणति—

साकाङ्क्षशब्दैयों बोधस्तदथन्वियगोचरः। सोऽयं नियन्त्रितार्थत्वान्न प्रत्यक्षं न चानुमा ॥ इति।

अयमत्र निष्कर्षः—शाब्दबोधेऽन्विताः परस्परं संसृष्टाः पदार्था भासन्ते । तत्र पदार्थास्तु पदैरेव वृत्तिज्ञानसहकारेणोपस्थापिताः; केवलं तेषां पारस्परिकोऽन्वयः संसर्गो वाक्येन बोध्यमानोऽभिनवः।

अत्रैवायं प्रश्तः-अस्य हि अन्वयस्याभिनवस्य शाब्दबोधविषयतामवाप्तस्याव-गमः कुतस्त्यः ?

. अत्र समाधानप्रकारो द्विविधः, एकः पदैरेवान्वयावगम इति, अपर आकाङ्क्षा-दिवलेनान्वयावगम इति । तत्र पदैरेरान्वयावगमं ये समाचक्षते, तेऽन्विताभिधान-वादिनः, अन्वितानाम् अन्वयिविशिष्टानामर्थानां पदैरिभिधानस्य तैः स्वीकारात् । ये चाकाङ्क्षादिवलेनान्वयाधिगममभिप्रयन्ति, तेऽभिहितान्वयवादिनः, तेषां मते पदैरभि-हितानां शुद्धानामेव पदार्थानां पश्चात् प्रकारान्तरेणान्वयावगमस्याभ्युपेतत्वात् ।

## अन्विताभिधानवादः---

मीमांसकः प्रभाकरः स्वीचकारान्विताभिधानवादम् । तदनु वादोऽयं तदनुयायिभिः शालिकनाथिमश्रप्रभृतिभिर्वहुधा विवृतः समिथितश्च । सङ्क्षेपश्चायमस्य—
प्रकारान्तरेणोपिस्थितानामन्वयानां शाब्दबोधिवषयत्वेऽभ्युपगते पदार्थानामिप प्रकारान्तरेणोपिस्थितानां शाब्दबोधिवषयत्वं दुष्पिरहरं स्यादेव, अतोऽन्येऽपि पदानां शिक्
स्वीकृत्य कार्यत्वाविच्छन्नविषयकशाब्दत्वाविच्छन्नं प्रति पदत्वेन कारणत्वमङ्कीकर्त्तंव्यम् । पदैरिन्वता अर्थाः पदैः कथं ज्ञायेरन् ? शुद्धानामर्थानां पूर्वमज्ञातत्वादिति प्रश्नस्तु
पदेषु द्विविधशक्तिस्वोकारेण समाधेयः । सा चैका स्मारिका, अपरा चानुभविकी ।
अनिन्वतेषु शुद्धेष्वर्थेषु पदानां स्मारिका शिकः, अन्वितेषु चार्थेषु तेषामानुभविकी
शिकः ।

१. शब्दशक्तिप्रकाशिका—शब्द॰ नाम॰ ३।

अत्राप्ययं विशेषोऽवधेयः —स्मारिका शक्तिर्ज्ञाता सती आनुभविकी च स्वरूप-सती शाब्दबोधे कारणमिति । तेन च स्मारिकया शबत्या पूर्वमनन्वितानामर्थानामप-स्थितौ सत्यां पश्चादानुभविवया शवत्या अन्विता अर्थाः पदैरेव बोध्यन्त इति स्वीकारेण न किञ्चिदनुपपन्नम्।

अथैवं प्रभाकरमतेऽयं ज्ञाब्दबोधक्रमः—

१- पदश्रवणम् ।

२- स्मारकशक्तिमहिम्नाऽनिन्वतार्थोपस्थितिः ।

३ - अनुभावकशक्तिमहिम्ना पदैरेवान्वितार्थबोधः ।

एतेषु चान्वितार्थेषु कश्वनैकः प्रधानीभूतपदार्थो गुणीभूतपदार्थान्तरव्यतिषिक्ती वाक्यार्थतामापद्यते ।

प्रभाकरः पदार्थानामन्वयं वाक्यार्थं नाचष्टे; किन्त् गुणीभूतपदार्थान्तरव्यति-षिक्तं प्रधानं पदार्थं वाक्यार्थमाचष्टे । अस्यैव वाक्यार्थस्य बोधः शाब्दबोधनाम्नाऽ-भिधीयते। एवमन्वितेष्वप्यर्थेषु शक्तिस्वीकारेण प्रभाकरोऽन्विताभिधानवादी। प्रभाकरमते पदैरेव शाब्दबोधापरपर्यायो वाक्यार्थबोधः सम्पद्यते। शालिकनाथः प्रकरणपञ्चिकायां स्पष्टं वदति-

> पदेभ्य एव वाक्यार्थप्रत्ययो जायते यथा। वयं निबध्नीमः प्रभाकरगुरोर्मतम् ॥ इति ।

अन्यच्च-

पदजातं श्रुतं सर्वं स्मारितानन्वितार्थंकम्। न्यायसम्पादितव्यक्ति पश्चाद्वाक्यार्थबोधकम् ।। इति च।

## अभिहितान्वयवादः—

प्रामुख्येन कुमारिलभट्टा अभिहितान्वयव।दिनः। एषां मते पदैः शुद्धस्य पदार्थमात्रस्याभिधानं स्वार्थसमर्पणमात्रेण क्षीणशक्तिकैः पदेः पदार्थस्वरूपातिरिक्त-विशिष्टार्थस्याभिधातुमशक्यत्वात् । द्विविधशक्तिस्वीकारपुरस्परं तथा कल्पने गौरवं स्फुटम् । अतः पदार्थसंसर्गविषयको वात्रयार्थबोधोऽन्वयबोधापरपर्यायो न पदेन, नापि पदसङ्घातेन; किन्तु पदाभिहितैरनन्वितावस्थैः पदार्थैर्लक्षणया बोध्यते । अनन्वितावस्थाः पदार्थाः स्वीयाम् अन्वितावस्थां लक्षयन्तीति तात्पर्यम् । 'वाक्यार्थो लक्ष्यमाणो हि सर्वत्रैवेति नः स्थितः' इति वदन्तो भट्टा एवात्र प्रमाणम् । एवं प्रभाकरमते वाक्यार्थ-बोधं प्रति पदानां कारणत्वम्, भट्टमते त् पदार्थज्ञानस्य ज्ञातपदार्थस्य वा कारणत्व-मिति स्पष्टं भवति ।

१. प्रकरणपश्चिका--पृः ३७७; २. तदेव--पृ० ४०१।

पदार्थानां वाश्यार्थबोधकत्वे जैमिनिसूत्रं प्रमाणम् । तच्चेदम्—'तद्भूतानां क्रियार्थेन समाम्नायोऽर्थस्य तिसमित्तत्वातु' ।

सूत्रस्यास्य 'अर्थंस्य तिन्निमित्तत्वात्' इत्यंश एवं विवियते—अर्थस्य वाक्यार्थं-प्रत्ययस्य तिन्निमित्तत्वात् पदार्थज्ञानिनिमित्तकत्वादिति । अत्र शास्त्रतात्पर्यविदां शवर-स्वामिनां भाष्यमपीदं प्रमाणम् —'पदानि स्वं स्वमर्थमभियाय निवृत्तव्यापाराणि, अथेदानीं पदार्था अवगताः सन्तो वाक्यार्थमवगमयन्ति' इति ।

भट्टा एव हि इलोकवात्तिकेऽपि स्पष्टं वदन्ति— अत्राभिधीयते यद्यप्यस्ति भूलान्तरं न नः। पदार्थानान्तु यूलत्वं युक्तं तद्भावभावतः ॥ इति।

तद्भावभावतः-पदार्थेषु सत्सु वाक्यार्थोदयादित्यर्थः ।

एवं अट्टमतानुसारं पदार्थः लक्षणया वाक्यार्थोऽत्रगम्यत इति सुव्यक्तम् । पदार्थैविक्यार्थावगमस्वीकारादेव भट्टमते यत्र नास्त्येकस्यापि पदस्य ज्ञानम्, अर्थाश्च मानान्तरेणावसिताः, तत्रापि परस्परसंसृष्टपदार्थसमुदायात्मको वाक्यार्थः सम्पद्यते. तिद्वषयकत्रोधश्च भवति । तथा च कारिकेयं सुप्रसिद्धा —

परवतः स्वेतिमारूपं होषाशब्दक्च शृण्यतः। खुरविक्षेपशब्दक्च स्वेतोऽस्वो धावतीति घीः॥ इति ।

अस्याः कारिकाया अयमर्थः —यत्राव्यक्तं श्वेतरूपमनवधारिताश्रयविशेषतया प्रत्यक्षदृष्टम्, प्रत्यक्षस्रुषाशव्देनाप्रतिपन्नगुणविशेषोऽश्वश्चानुमितः, प्रत्यक्षस्रुरिनक्षेप- शब्देन चाज्ञातकर्त्तृ विशेषं धावनमनुमितम्, तत्र श्वेतोऽश्वो धावतीत्यन्वयबोधो जायत इति ।

अस्मिन् भट्टाभिमतेऽभिहितान्वयवादेऽपरोऽपि विशेषो नूनमवधेयो भवति । स चायम्—पदानां शुद्धार्थाभिधायकत्वं किमात्मकम् ? अनुभावकत्वरूपम्, स्मारकत्व-रूपं वा ? तत्र न प्रथमः कल्पः, अनिधायार्थगन्तृत्वमेवानुभावकत्वम्, तच्च न पदेषु घटते, नापि द्वितीयः कल्पः, तत्तांशस्य बोधेऽनुल्लेखात् । तत्तांशस्य प्रमोषकल्पनायां तृ तत्कारणकल्पने सर्वत्र तन्नैयत्यकल्पने च महद्गौरवं सुव्यक्तमेव । अतोऽत्राभिधाय-कत्वं स्मृत्यनुभवविलक्षणबोधजनकत्वरूपमेवाङ्गीकरणीयम् । तथा सति प्रकृते पदार्थेषु पदाभिहित्तत्वं स्मृत्यनुभवविलक्षणपदजन्यज्ञानविषयत्वरूपमिष्टम् ।

अनेन रूपेण पदाभिहिताः पदार्था आकाङ्क्षायोग्यतासित्तमन्तो वाक्यतात्पर्यानु-पपत्त्या विशिष्टरूपं स्वान्वयमनुभावयन्त्यतो भट्टमते वाक्यार्थो लक्ष्य इत्याख्यायते । पदबोध्यत्वं शक्यत्वं पदार्थबोध्यत्वं लक्ष्यत्विमिति भट्टैरभ्युपगमात् ।

१. जे० सू० शाराद्य ।

पदार्थबोध्यत्वं लक्ष्यत्विमित कथनेन वाक्यार्थवोधोपयोगिनीयं लक्षणा लक्षाणान्तरेभ्यो विलक्षणेति व्यक्तं भवति । तच्चेदं वेलक्षण्यम्—'गङ्गायां घोषः' इत्यादिषु लाक्षणिकवावयेषु तु गङ्गापदाभिहितेन प्रवाहरूपपदार्थेन संयोगसामीप्यादि-सम्बन्धवशात् तीरादिः लक्ष्योऽर्थः स्मर्यते, तेन तीरे गङ्गापदलक्ष्यत्वं गङ्गापदाभिहित-पदार्थसमार्यत्वरूपं पर्यवस्यति, लक्ष्ये वाक्यार्थे तु नास्ति पदार्थसमार्यत्वम्; अपि तु पदार्थानुभाव्यत्वं पदार्थवोध्यत्वं लक्ष्यत्विमत्यनुपदमेवोक्तत्वात् ।

एवञ्च पदार्थेन पदार्थं लक्षणायां पूर्वसम्बन्धज्ञानमपेक्ष्यते, लक्ष्यस्य पदार्थस्य स्मार्यत्वात् । वाक्यार्थं लक्षणायान्तु पूर्वसम्बन्धज्ञानं नापेक्ष्यते, वाक्यार्थं स्यानुभाव्यत्वेन पूर्वसम्बन्धज्ञानापेक्षाया अभावात् । अत एव पदार्थलक्षणायान्तु पूर्वसम्बन्धज्ञानस्यैव नियामकत्वं स्वीक्रियते; परं वाक्यार्थं लक्षणायामाकाङ्क्षायोग्यतासत्त्यादीनां नियामकत्वमञ्जीक्रियते ।

निष्कर्षश्चायम् — पदशक्तेः पदार्थोपस्थापन एवोपक्षयाद् उपस्थितानां पदार्थानामन्वयरूपसंसर्गानुभावकत्वेन पदार्थेर्वाक्यार्थों लक्ष्यत इति भट्टमतं सूपपन्नं भवित ।
वाक्यार्थलक्षणाप्रकारश्चायम् — यथा 'गङ्कायां घोषः' इत्यत्र गङ्कापदेन प्रवाहरूपोऽर्थोऽभिधीयते, तथैव घटमानयेत्य।दिषु घटादिपदैरनिवतावस्थाः पदार्था
अभिधीयन्ते; यथा च प्रवाहसामीप्यवशेन तत्र तीरं लक्ष्यते, तत्रैवात्राकाङ्कादिसहकारेण पदार्थानामन्वितावस्था लक्ष्यते । वैषम्यं तु एतावदेव — तीरादिः लक्ष्यमाणः
पदार्थः पदार्थान्तरे घोषादो अन्वेति, परमत्र लक्ष्यमाणो वाक्यार्थोऽन्वययोग्यस्य
वाक्यार्थान्तरस्यासिन्नहिततया वाक्यार्थान्तरे नान्वेतीति । एतेन हि भट्टानां मते
वाक्यार्थारूपेण भासमानोऽभिनवः संसर्गः पदार्थेर्बोध्यते, न पदेरिति पर्यवसितं भवित ।

नैयायिकमतम्—नैयायिका अपि सित पदज्ञाने शक्तिज्ञानसहकारेणानिन्वतानां पदार्थमात्राणां स्मरणम्, अन्तरं च तेषां परस्परान्वयस्य पदद्वयसमिभव्याहारात्मका-काङ्क्षया भानमिति मन्वते । अत एव गदाधरो वदित व्युत्पित्तवादे—'शाब्दबोधे चैकपदार्थेऽपरपदार्थस्य संसर्गः संसर्गमर्यादया भासते' इति ।

शक्तिवादेऽ प अन्वयस्याकाङ्क्षाभास्यत्वं प्रतिपादयन् गदाघरो गदित—'अन्विताभिधानवादिभिस्तद्विषयकशाब्दबोधं प्रति वृत्तिज्ञानजन्यतद्वपस्थितिहेतुतायाः सामान्यत एव क्छप्ततया वृत्तिज्ञानादन्वयानुपस्थितौ तस्य शाब्दबोधविषयत्वासम्भवे-नान्वयांशे शक्तिग्रहः शाब्दबोधेऽवश्यमपेक्षणीय इति मन्यते, परं नैतदयुक्तम्, सामान्यतस्तद्विषयकशाब्दबोधे वृत्तिज्ञानजन्यतदुपस्थितत्वेन हेतुतायां स्वीकृतायां धेनुपदं धानकर्मत्वे शक्तं गवि च शक्तमिति स्वतन्त्रवृत्तिज्ञानाद् विशेष्य-विशेषणभावानापन्न-

१. ब्युत्पत्तिवादः।

त्वेन धेनुपदोपस्थितयोः पदार्थ-पदार्थतावच्छेदकयोः पदार्थतावच्छेदकप्रकारताकपदार्थ-निष्ठविशेष्यताकत्वेन नाक्यार्थमर्यादया शाब्दबोधापत्तिः दुनिवारा स्यादेव । अतस्तद्धर्म-प्रकारेण तद्विषयकशाब्दबोधे वृत्तिज्ञानजन्यतद्धर्मावच्छिन्नतद्विषयकोपस्थितित्वेन हेतुता अगत्या स्वीकार्या । एवच्च तदन्वयकबोधस्य किञ्चिद्धर्मप्रकारेण तद्विषयकत्वाभावाद् वृत्तिज्ञानात्तदनुपस्थितावपि तदन्वयकः शाब्दबोधः सम्भवत्येव ।

न चैवं नियामकाभावेन 'द्रव्यं घटः' इत्यादौ यथा द्रव्य-घटयोरभेदो भासते,
तथैनाबाधितानां यावतां संप्तर्गाणां संयोगसमवायादीनामिष भानं स्यादिति वाच्यम्,
कयोश्चित् पदयोः केनचित् सम्बन्धेन स्वार्थान्वयबोधसाकाङ्क्षतयाऽव्यवहितोत्तरत्वसंसर्गेण एकपदिविशिष्टापरपदत्वज्ञानात्मकस्याकाङ्क्षाज्ञानस्यैव पदार्थान्वयभाननियामकत्वस्वीकारेण ययोः पदयोः नानासम्बन्धेन स्वार्थान्वयबोधे आकाङ्क्षा,
तज्जन्यशाब्दबोधे 'द्रव्यं घटविदिति वाक्यं संयोगेन द्रव्ये घटान्वयबोधेच्छया
प्रयुक्तमित्याद्याकारकान्वयिवशेषतात्पर्यकज्ञानरूपसहकारिकारणवलादेवान्वयिवशेषभाननियमोपपत्तेः स्वीकारेण दोषाभावात् । अन्वयांशे शक्त्यपुगमेऽपि तस्य तस्य
पदार्थस्यान्वयिवधया ववचित् कस्यचिद् भानं क्वचित् कस्यचिदभानमित्यनियमेन
सामान्यरूपेणैवान्वयस्य शक्यकोटावन्तर्भावणीयतयोक्तस्यैवान्वयिवशेषभाननियामकत्वमित्यवश्यमञ्जीकरणीयत्वात् ।

## उपदर्शितविभिन्नमतसिद्धतथ्याकलनम्—

यथेदानीं कानिचन मतानि सङ्क्षेपेणोपन्यस्तानि, तदनुसारं 'पदार्थाः पदैः स्मार्यन्ते' इत्यत्र नैयायिकानां प्राभाकराणां च साम्यम्; परमेतावान् विशेषः— प्राभाकराणां मते पूर्वं स्मारिकया शक्त्याऽनिवतावस्थाः पदार्थाः स्मार्यन्तेऽनन्तरमानुभविक्या शक्त्याऽनिवतावस्थास्ते बोध्यन्ते । नैयायिकानां मते तु पदेषु विद्यमानया एकयेव स्मारिकया शक्त्याऽनिवतावस्थाः पदार्थाः केवलं स्मर्यन्त इति ।

भाट्टा अपि यद्यपि पदैरनिन्वतावस्थानां पदार्थानां बोधं स्वीकुर्वेन्तिः, परं स बोधो न हि स्मरणाटमकः, नाप्यनुभवात्मकःः, किन्तु तदुभयविलक्षणस्तेन नैयायिक-प्राभाकराभ्यां सहात्रार्थे भाट्टानां वैमत्यं स्पष्टम्, ताभ्यां पदैरनिन्वतावस्थानां पदार्थानां स्मरणस्वीकारात्।

एवं स्थिते केनचनांशेन नैयायिकसिद्धान्तोऽन्विताभिधानवादसामीप्यं भजते, केनचनांशेन चाभिहितान्वयवादसामीप्यम् ।

शक्तिवादे गदाधरक्रतेऽन्विताभिधानवादः खण्ड्यते, नाभिहितान्वयवादः, तेन नैयायिका अभिहितान्वयवादिन इति प्रतीयते; परमत्रेदं विचारणीयम् —प्रसङ्गेऽस्मिन् अभिहितशब्देन को वाऽर्थः स्वीकृत इति ? यदि हि अभिधावृत्तिमाश्रित्यायं शब्दोऽनुभ-वात्मकबोधविषयमभिधातुं प्रवृत्त इति मन्यते, तदा नैयायिकमतानुकूल्ये सत्यिप

अभिहितान्वयवादिभट्टमतिवरोधः स्फुटस्तेनाभिधावृत्त्या पदैरनिवतानामर्थानाम् अतु-भवात्मकबोधस्यास्वीकारात् । यदि तु भट्टमतानुसारमत्राभिहितपदं स्मृत्यनुभविकः क्षणबोधविषयमर्थं बोधियतुमेव प्रवृत्तमिति स्वीक्रियते, तदा नैयायिकानामभिहितान्वय-वादित्वं सङ्कटाकुलं भवति, तैः स्मृत्यात्मकबोधस्यैत्र पदैः स्वीकारात् ।

अत्र जयन्तभट्टानामभिमतमवश्यमवयेयम्। ते वदन्ति—'यदि वाक्यस्य वाक्यार्थे च्युत्पत्तिस्तदान्विताभिधानम्, पदस्य पदार्थे च्युपत्तावभिहितान्वयः' इति । तथा सित पदानां पदार्थे व्युत्पत्तिरिति भट्टनैयायिकाभ्यां स्वीकृततयोभयोरिमहिता-न्वयवादित्वं समञ्जसं भवति ।

अथापीदं चिन्तनीयम्—नैयायिकाः पदैरनिन्वतानां पदार्थानां स्मरणं मन्यमाना अपि तेषाम् अन्वयिवशेषस्य निर्धारणं पदैरेव तात्पर्यवलेन पश्चाद् भवतीति स्पष्टं मन्यन्ते। तथा सित नैयायिका अपि कथं नान्विताभिधानवादिन एव स्वीकार्या इति। यद्यत्रोच्यते —अन्वितानामर्थानां पदैः तात्पर्यंबलेन बोधस्वीकारेऽपि नान्विताभिधान-वादो नैयायिकमतसिद्धः, तैः अन्वितानामभिधावृत्त्या भानानभ्युपगमाद् इति; अस्तु, तथा स्वीकृतेऽपि नैयायिका अन्वितप्रतिपत्तिवादिनो नान्विताभिधानवादिन इत्येव विशेषः स्यात्। अभिहितान्वयवादस्तु कथं तेषामभिमत इति नूनं विचारणीयकोटौ प्रविश्ति। तथा च जयन्तभट्टा अवादिषुः—

अभिधात्री मता शक्तिः पदानां स्वार्थनिष्ठता।
तेषां तात्पर्यशक्तिस्तु संसर्गावगमाविधः।।
तेनान्विताभिधानं हि नास्माभिरिह मृष्यते।
अन्वितप्रतिपत्तिस्तु बाढमभ्युपगम्यते।। इति।

0 9 6

१, न्यायमञ्जरी-षष्ठमाह्निकम् प्र० प्रकरणम्-पृ० १६०।

# विभिन्नदर्शनानां नये मत्यक्षप्रक्रिया

# श्रीकौस्तुभानन्दपाण्डेयः

एम्० ए० (दर्शनवर्गे)

अनुसन्धाता-संस्कृतविभागीयः, कुमायूँविश्वविद्यालये, नैनीताल ।

\* \* \*

सर्वप्रमाणोपजीव्यत्वात्, सर्वसिद्धान्तश्चमतत्वाच्च प्रत्यक्षप्रमाणमङ्गीकृतं सर्वेरिप दार्शनिकैः । आस्तिकनास्तिकोभयसम्मतं च प्रत्यक्षप्रमाणम् । तत्र चार्वाकोऽिप व्यतिरिक्तान् प्रमाभेदानस्वीकृत्य सर्ववादिप्रतिवादिनां मध्ये मतैक्यमादधाति, तस्य प्रत्यक्षेकप्रमाणत्वात् । प्रत्यक्षमात्रं हि चार्वाकिमिति तस्याभिमतमुपस्थाप्यते दार्शनिकैः । बौद्धदर्शने कल्पनापोढमभ्रान्तं प्रत्यक्षमिति स्वीक्रियते । आर्हताः प्रत्यक्षपरोक्षभेदेन प्रत्यक्षमपरोक्षकोटौ स्थाप्य विश्वदः प्रत्यक्षमिति तल्लक्षयन्ति । सांख्यदर्शने प्रतिविषयाध्यवसायो दृष्टमिति तल्लक्षणम् , इन्द्रियप्रणालिकया चित्तस्य बाह्यवस्तु-परागात्तद्विषया सामान्यविशेषात्मनोऽर्थस्य विशेषावधारणप्रधाना वृत्तिः प्रत्यक्षमिति योगभाष्यकर्तुर्मतम् । इन्द्रियसन्निक्षोत्पन्नं ज्ञानमव्यपदेशमव्यभिचारि व्यवसायात्मकं प्रत्यक्षमित्वकर्तुर्मतम् । एरवर्तिनैय्यायिका वैशेषिकाश्च ईश्वरजीवश्रत्यक्षसाधारणं तथा अनुमानादिषु चातिव्याप्तिवारणाय 'अथवा ज्ञानाकरणकं ज्ञानं प्रत्यक्षम्' इत्याद्वः , अनुमित्यादिषु ज्ञानाकरणकज्ञानविरहात् ।

प्राभाकरमीमांसकशालिकनाथिमश्रेण साक्षात्प्रतीतिरिति प्रत्यक्षं लक्षितम् । भाट्टमीमांसकपार्थसारिथिमिश्रस्तु शाबरभाष्यकारेण धर्मनिमित्तपरोक्षार्थं प्रयुक्तं प्रत्यक्षमिन्द्रियसम्प्रयोगजन्यत्वेनैव स्वीकरोति । कुमारिलमतमनुसृत्य मानमेयोदये इन्द्रियसिक्तकर्षजं प्रत्यक्षं ग्रन्थकारो मन्येते ।

१. सर्वदर्शनसंग्रहः, पृ० ४, न्यायमञ्जरी, प्र० मा०, पृ० २६ ।

२. न्यायबिन्दुः, पृ०८।

३. प्रमाणमीमांसा पृ० २४।

४. सांख्यतत्त्वकीमुदी, का० ५, पृ० १०२।

५. यो० द०, तत्त्ववैद्या० व्या० मा० १।१।७।

६. न्या० द० शाशार ।

७. न्या॰ सि॰ मु॰, पृ॰ २०७।

८. प्रकरणपश्चिका, पृ० १४६।

९. शास्त्रदीपिका, पृ० ५४।

१०. मानमेयोदयः, पृ० ११।

शाब्दिकानां नयेऽपि प्रत्यक्षं सूत्रितम् अद्वैतवेदान्तिनां तत्साक्षादपरोक्षाद्
ब्रह्म इति श्रुतेः चैतन्यमेव प्रत्यक्षप्रमा<sup>२</sup>, विशिष्टाद्वैतिनः साक्षात्प्रतीतिरेव प्रत्यक्ष•
अमाणमभिवदन्ति । लक्षणभेदेऽपि सर्वंतन्त्रसम्मतं हि प्रत्यक्षप्रमाणम् ।

# अत्र प्रत्यक्षप्रक्रियागता भेदकाः प्रस्तूयन्ते-

प्रत्यक्षं पुरस्कृत्य प्रत्यक्षप्रिक्षयापरीक्षार्थं तत्रेन्द्रियाणां प्राधान्येन सहकारित्व-मात्रेण च कारणत्वमाप्यते । न्याय-वैशेषिक-मीमांसकाश्च इन्द्रियं प्रामुख्येन, सांख्ययोगौ सहकारिसाधनत्वेन, अद्वैतवेदान्तिनो विशिष्टाद्वैतिनश्च वृत्तिद्वारा पृथश्वपृथग्रूपेण प्रत्यक्षोत्पत्तिमालोचयन्ति, तत्र सामान्यसिद्धान्ताभावात् । शाब्दिकाः सांख्यमतवादिनः, कुत्रचिच्च अद्वैतवेदान्तानुसारिणः, बौद्धार्थस्वीकारे च विशेषवादिनः । बौद्धानां मतं भिन्नमेव, तेषां निविश्वल्पकमेव ज्ञानम्, इन्द्रियाणां चाप्राप्यकारित्वम् आर्हताः कुत्रचिद् न्यायमतवादिनः, क्वचिच्च भिन्नमत्य एव । एवं प्रत्यक्षप्रक्रियाविषये दार्शनिकानां मत्वैथयं नास्त्येव । तदेवास्मिन्वबन्धे क्रमशो विविच्यते ।

### चार्वाकमते प्रत्यक्षप्रक्रिया-

चार्वाकमते प्रत्यक्षमेव प्रमाणम्। मन एव इन्द्रियम्, अन्तःकरणस्य बहिरिन्द्रियतन्त्रत्वेन बाह्येऽर्थे स्वातन्त्र्येण प्रवृत्तिनं जायत इति माधवाचार्येणापि बहिरिन्द्रियसहकारित्वमात्रेण मन इन्द्रियभावश्चार्वाकमते समिथतम् । पृथिव्यादीनां चतुर्णाः
भूतानां देहाकारपिरणतेभ्यः किण्वादिभ्यो मदशक्तिवत् चैतन्यमुपजायते । मन एव
हि इन्द्रियम्, सर्वप्राणिसाधारणत्वात्। शरीरावयवमेव हि मनः, न तु द्रव्यम्।
चक्षुःश्रोत्रादयस्तु मनसो विषयसंयोगाय एवापेक्ष्यन्ते। चक्षुद्वारा मनः साहाय्ये ज्ञानं
चाक्षुषम्, श्रोत्रद्वारा मनः साहाय्ये ज्ञानं श्रावणिमित कथ्यते। चार्वाकमते ज्ञानं
कियैवास्ति, न तु गुणः। चैतन्यविश्वष्टदेह एवात्मा, ज्ञानािधष्ठानं च स एवः। स
एवात्मा कर्त्ता भोका चेति मन्यते। तेषां मते ज्ञानेन्द्रियाणि तत्त्वतः कर्मेन्द्रियाण्येव,
ज्ञानस्य कियाधर्मत्वाद् गुणरहितत्वाच्च। करणानि ज्ञानं मनसि समर्पयन्ति, तस्यैव
ज्ञानप्रकाशकत्वात्। आत्मा हि व्यापकः। इन्द्रियाणि बाह्यसूत्रस्वरूपाणि ।

तत्र बहिःस्थानाद् मनः केन्द्रं प्रति प्रवर्तमानानि सूत्राणि ज्ञानेन्द्रियाणि, मनः केन्द्रस्थानाद् बहिनिगंत्य बाह्यदेशे विकेन्द्रितान्येव सूत्राणि कर्मेन्द्रियाणि ।

१. 'अपरोक्षे च' पा० सू० ३।२।११।९।

३. न्यायपरिशुद्धः, पृ० ६८।

५. तदेव, पृ० ४।

७. चार्वाकदर्शन, आनन्दझा, पृ० १६१।

२. वेदान्तपरिमाषा, पृ० २०।

४. स॰ द॰ सं॰, पृ० १३।

६. तदेव, पृ० ४।

८. वदेव, पृ० १६९।

चार्वाकदर्शने प्रथमक्षणे ज्ञानेन्द्रियात्मकेन सूत्रेण विषयाणां प्रत्यक्षे विषय-सन्निधानम्, ततः शरीरावयवभूते मनिस तत्समपणम्, ततश्च शरोर एव चैनन्य-कियोत्पादनम्, मनस एव विलक्षणिकयाशीलत्वात् प्रत्यक्षज्ञानं सम्भवति । अभावप्रत्यक्षस्थले भावरहितस्य प्रभावः चक्षरादिसूत्रस्य बाह्यमुले भवति, तदनन्तरम् इन्द्रियसूत्रे कम्पनं भवति, तदनुरूपं कम्पनं च मनस इन्द्रियेणापि गृह्यते, फलतः शरीरात्मनि तदभावस्याभावस्य चैतन्यात्मकिकया जायते, तदेवाभावप्रत्यक्षम् ।

चार्वाकमते प्रोक्तज्ञानिकया अनुमित्यादीनां परोक्षज्ञानानामपि सैव, सर्वविध-प्रतीतीनां तत्र प्रत्यक्षेकप्रमाणव्यपदेशात् । तत्र चार्वाकस्य तु एकेनैव प्रत्यक्षेण सर्व-प्रमागतार्थत्वात् तत्रत्या ज्ञानप्रक्रियाऽ पि समानैव ।

### बौद्धमते प्रत्यक्षप्रक्रिया-

बौद्धमते कल्पनापोढमभ्रान्तमिति प्रत्यक्षमङ्गीकृतम् । कल्पनामत्वं च अभिलापसंसर्गप्रतिभासप्रतीतिरहितत्वम् । अभ्रान्तमर्थिकयाक्षमे वस्तुरूपे विपर्यस्त-मुच्यते, अर्थिकयाक्षमं च वस्तुरूपं सन्निवेशोपाधिधर्मात्मव म् । वौद्धमते निर्विकल्पक-मेव प्रत्यक्षप्रमाणम्, तत्तु स्वलक्षणमेव । धर्मकीर्तिना स्वयमेव निगदितं यत् सर्वाण्येव हि वस्तूनि दूरादस्फुटानि समीपे च स्फुटानि दृश्यन्ते, तान्येव स्वलक्षणानि । नैयायि-कानां मते इन्द्रियाणां प्राप्यकारित्वं सन्निकृष्टार्थंग्राहकत्वेन स्वीक्रियते; किन्तु बौद्धमते निर्विकल्पकमात्रमेव प्रत्यक्षसम्मतत्वेन इन्द्रियाणामप्राप्यकारित्वमङ्गीकृतम्।

बौद्धमते इन्द्रियाणि बाह्यजगतः सन्निकर्षेण तस्मादेकसंस्कारविशेषं प्राप्नुवन्ति, तदेव सन्तान इति कथ्यते । सन्तानेन सह तानीन्द्रियाणि चित्तं प्रबुद्ध्य तस्मिन्नेव चेतिस चैतन्याभिव्यक्तिं कूर्वन्ति । तदनन्तरमेव हि चेतिस नानाप्रकारकज्ञानानामुदयो-सम्भवति । आचार्यधर्मकीर्तिना प्रत्यक्षस्य क्षण एको ग्राह्यः, अध्यवसेयस्तु प्रत्यक्षवलो-त्पन्नेन निश्चयेन सन्तान एव इति कथनेन संतान एव हि प्रत्यक्षस्य प्रापणीयं मतम्। क्षणस्य प्रापियतुमश्वयत्व।त् । ग्राह्मप्रापणीयभेदेन प्रमाणस्य विषयो हि द्विविधम्। तत्र ग्राह्यो यदाकारमुत्पद्यते, प्रापणीयश्च यमध्यवस्यति । ततः प्रापणीयेनैव सन्तानद्वारा प्रत्यक्षत्वसम्भवः ।

इन्द्रियाणामत्राप्यकारित्वनियमेन प्रत्यक्षे निर्विव त्पवःमेव ज्ञानं सम्भवति, प्रमाणसिद्धवस्तुजन्यत्वेन निर्विकल्पकमेव प्रत्यक्षं मतम् । तत्तु स्वलक्षणमेव । स्वलक्षण

१. चार्वादर्शन, पृ० १७१। २. चा० द०, पृ० १७३।

३. न्या वि०, पृ० ८, स० द० स० पृ० ९८ प्रमाणसमु० प० ।

४. न्या० वि०, पृ० ८। ५. तदेब-पृ० १६। ६. न्या ॥ वि०, पृ० १६।

७. तदेव-पृ० १६।

विषयकमेव ज्ञानं प्रत्यक्षम्, अर्थजस्यैव प्रत्यक्षत्वात् । अर्थस्य च परमार्थतः सत एव तज्जनकत्वाच्च<sup>९</sup> ।

सविकल्पकं तु निर्विकल्पेन गृहीतमर्थं नामजात्यादियोजनमेव । बौद्धमते नाम-जात्यादिज्ञानं स्वरूपमात्रेण सत्यम्, पश्चात्काले प्रकाशमागते नामजात्यादयस्तु कल्पनामात्रम्, तस्मादेव तन्न प्रत्यक्षम् । मानमेयोदये कल्पनापोढपदेन सविकल्पानां निरास इति ग्रन्थे उक्ताभिप्रायं प्रदर्शितम् । सर्वदर्शनसंग्रहेऽपि सविकल्पकं निरस्तम् ।

नैय्यायिकानां जातिस्वीक।रेण सिद्ध्यते तत्रानुगतप्रतीतिव्यवहारकार्यकारण-भावरच, अतो नैय्यायिकमतं तुच्छमिदम् । बौद्धास्तु गोव्यक्तौ अनुगतप्रतीत्यादि-उप-पादनार्थं अतद्व्यावृत्तिस्वरूपमपोहं मन्यन्ते, तदेव स्वलक्षणम् । कार्यकारणभावप्रति-पादनार्थं वत्तत्कार्यानुक्लकुर्वद्वपत्वरूपेण अनुगतत्वमेव हि आवश्यकम् । तस्मादेक-क्षणे एव स्वलक्षणानुरोधेन निर्विकल्पकमेव प्रत्यक्षप्रमाणम्, तदेव पारमाथिकं च ।

योगाचारास्तु विज्ञानमेवैकं तत्त्ववादिनः । तेषां मते बुद्धः स्वयमेव स्वात्म-रूपप्रकाशिका प्रकाशवदिति मन्यते, बुद्धेः ग्राह्मग्राहकयोर्वेधुर्यात् । अहमाकारक-मेवालयविज्ञानम् । नीलाद्याकारेषु पदार्थेषु अन्तरविज्ञानमेव बाह्याकारेण यद् गृह्यते, तदेव प्रवृत्तिविज्ञानम् । विज्ञानवादिनां मते ज्ञानातिरिक्तं वस्तुसत्तैव नाङ्गीक्रियते ।

बौद्धमते इन्द्रियाणि हि जडानि । चक्षुः-मनः-श्रोत्राणि दूरादेव स्वस्वविषयाणां ज्ञाने प्रभवन्ति । विषयेण सहैतेषां बाह्यसन्निकर्षो नावलोक्यते । अन्यानोन्द्रियाणि तु विषयसन्निकृष्टान्येव प्रत्यक्षत्वे प्रभवन्ति । षडेव इन्द्रियाणि मतानि सौगतमते ज्ञानयाहकाणि । बौद्धदर्शने प्राणरसनस्पर्शान्येव प्राप्यकारीणि, चक्षुः श्रोत्रे चाप्राप्यकारिणी । इन्द्रियाणां प्राप्याप्राप्यकारित्वं 'अभामाक्षिमनःश्रोत्राणि त्रयमन्यया'
इति अभिधमंकोशेऽपि दिग्दर्शितम् । प्रमाणसमुच्चये आचार्यदिङ्नागेन एतन्मतसमर्थने कथितम् —चक्षुःश्रोत्रे पदि विश्वयं प्राप्य गृह्णीतः, तदा यदिदं दूरे शब्दः,
दूरेऽर्थ इति व्यवहितग्रहणम्, तन्न स्यात्, न स्याच्च अधिकपरिमाणादीनां पर्वतादीनां
ग्रहणम्, प्राप्यकारिषु त्वग्रसनादिषु अस्य नियमस्यादर्शनादिति । तत्र व्यवहितस्य
अधिकपरिमाणस्य च ग्रहणाननुभवादिति पाणिनीयव्याकरणे प्रमाणसमीक्षायां
मतिमदं समर्थितम् । सविकल्पस्य प्रत्यक्षतया निषेधवचनमयुक्तमित्यि तत्रैव प्रदर्शितः

१. तकं माषा, पृ० ७२।

२. मानमेयोदयः, पृ० २९।

३. सः दः सं०, पृः ९६।

४. तकं माषा, पृ० ९६

५. स॰ द॰ सं॰, बीद्धदर्शन, पृ० ७०।

६. तदेव, पृ० ८२।

७. अभिधमंकोशः, २।४३।

८. प्रमागसपुर, पूर १०१।

९ पा० ब्या० प्र० स०, पृ० ४५।

तम् । वस्तूतस्त् बौद्धानामर्थिक्रयाकारित्वमेव सविकल्पकनिराकरणे न सम्भवति, तत्रैवार्थक्रियाकारित्वसम्भवात ।

#### जैनमते प्रत्यक्षप्रक्रिया

आचार्यहेमचन्द्रेण विशदः प्रत्यक्षमिति प्रत्यक्षप्रमालक्षितम्। तत्र शब्द-लिङ्गादिज्ञानं प्रमाणान्तरम्, तस्मान्निरपेक्षत्वं हि वैशद्यलक्षणम् । आर्हतमते सम्यग्ज्ञानं पञ्चविधं भवति, मतिश्रुताविधमनःपर्यायकेवलभेदेन । तत्र मतिश्रुतज्ञान-मिन्द्रियनिमित्तजं मनःपर्यायकेवलज्ञानं चेन्द्रियानिमित्तजं भवति । मतिरूपप्रत्यक्ष-ज्ञानोत्पत्तौ अवग्रह-ईहा-अवायः-धारणा चेति क्रमाणि सन्ति निमित्तानि तत्तिदिन्द्रि-येष्वेव संवेदनमवग्रहः, संवेदनेन 'किमिदमिति विवक्षा जायते', तदा ध्वनिरिदमिति ज्ञानान्तरं 'कस्येदं ध्वनिरिति' ईहा मन्यते, तत्तु आचार्यहेमचन्द्रेण अवग्रहीतिवशेषा-काङ्क्षणमोहेति सूत्रे लक्षितम् । ततस्तृतीयक्षणे ध्वनिरिदमस्यास्तीति अवायावस्था प्राप्यते, तदेव ईहितविशेषनिर्णय इति निगद्यते । ततश्च मनसो निश्चयाकारेण जायमानं ज्ञानं घारणा कथ्यते, तत्त् स्मृतिहेतूरिति निगद्यते । अनया एव प्रत्यक्षानु-भवं जायते। द्वितीयं हि श्रुतज्ञानम्। श्रुतप्रत्यक्षे आप्तोपदेशादेव प्रत्यक्षसिद्धिः। श्रुतज्ञानपूर्वमितिज्ञानेनावश्यमेव भाव्यम्<sup>७</sup>। व्यावहारिकमिदं प्रत्यक्षम् ।

परमार्थे हि विषये परोक्षज्ञानं त्रिविधम्, तत्तु अवधिज्ञानम्, मनःपर्याय-ज्ञानं केवलं चेति मन्यते। तत्र दूरदेशस्यस्थलसूक्ष्मविषयाणां जीवात्मनः कर्माण्युपक्षये यत्किञ्चद्रूपेण जायमानं ह्यवधिज्ञानम् । ईर्व्यादिविनिर्मुक्ते अपरेषां मनोविज्ञानम्, अतीतानागतानां विषयागां च ज्ञानं मनःपर्यायम् । कर्मादिवासनानां पूर्णीपक्षयं गते अर्हतानामेव स्वरूपोपलब्धिजन्यं ज्ञानं च केवलम्, माधवाचार्येण अन्यज्ञानासंसुष्टं तपःक्रियाविशेषान्यर्थं सेवमानानां तपस्विनां ज्ञानं केवलमिति स्पष्टमुक्तम् ।

आचार्यहेमचन्द्रेण मुख्यसांव्यावहारिकभेदेन प्रत्यक्षं द्विविधं कथितम् ''। प्रोक्तप्रत्यक्षं तु मुख्यप्रत्यक्षम् । तावत् सांव्यावहारिकं दृश्यते । येन प्रवृत्तिनिवृत्तिरूप-प्रयोजनं सिद्ध्यते, तदेव सांव्यावहारिकम् । इन्द्रियमनोभेदाद् द्विविधम् । इन्द्रियप्राधा-

१. प्र० मी०, पृ० ९-१०।

३. प्रण्मों , पृण्रा

५. तदेव -सू० २८, पृ० २१।

७. स॰ द॰ सं॰, पृ॰ १३८ मतिजनितं स्पष्टं ज्ञानं श्रुतम्। ८. स॰ द॰ सं॰, पृ॰ १३८।

९. तदेव-पृ० १३८।

२. सर्व ॰ द० सं०, पृ० १३७।

४. तदेव सू० २७, पृ २१।

६. तदेव-सू॰ २९, पृ० २२।

१०. प्र० मी०, पृ० १०।

न्याद् मनोबलाधानाच्चोत्पद्यमानं हि इन्द्रियजः । मनस एव जायमानो मनोनिमित्तः । स्वसंवेदनरूपं प्रत्यक्षमिन्द्रियं मनोयोगिप्रत्यक्षे चान्तर्भवति, तस्मादेव तन्न पृथवपरि-गणितम् ।

ज्ञानग्राहकाणि — स्पर्शरसगन्धरूपशब्दग्राहकाणि स्पर्शनरसद्राणचक्षुःश्रोत्रे-न्द्रियाणि द्रब्यभावभेदानि द्विविधानि प्रोक्तानि । तत्र नामकर्मोदयनिमित्तानि हि द्रब्येन्द्रियाणि, तदावरणादीनामुपशमार्थनिमित्तानि भावेन्द्रियाणि । तत्र कतिचिदि-न्द्रियाणि जीवप्रत्यक्षेऽपेक्षित्तानि इत्यपि प्रमाणमीमांसाकारेण उद्द्रिष्टम् । स्पर्शनरस-नेद्रिये कृमि-अपादिका-नूपूरक-गण्डपद-शंख-श्विक्ता-शम्यूका-जलूकाप्रभृतीनां त्रसानाम् । स्पर्शनरसनद्र्याणानि पिपीलिका-रोहणिका-उपचिका-कुन्थु-तुबरक-त्रपुष-बीज-कर्पासास्थिका-शतपदी-अयेनक-तृणप-काष्ठहारकादीनाम् । स्पर्शन-रसन-द्र्याण-चक्षूषि-भ्रमर वटर-सारङ्ग-मक्षिका-पुत्तिका-दंश-मशक-वृश्चिक-नन्द्यावर्त-कीटक-पतङ्गादीनाम् । सह श्रोत्रेण तानि मत्स्य-उरग-भुजग-पिक्ष-चतुष्पदानां तिर्यग्योनिजानां सर्वेषां च नारकमनुष्यदेवानामिति"।

प्रत्यक्षज्ञानाय ज्ञानिवशेषप्रयोजकानि पञ्चेन्द्रियाणि एव मतानि । चेष्टाविशेषाणा-मानन्त्येन वाक्पाणिपादपायूपस्थलक्षणानि प्रत्यक्षत्वे न प्रयोजकानि । जैनमते मनसः सर्वार्थग्राहित्वं सूच्यते । तदिप द्रव्यभावभेदाद्द्विविधमेव । तत्र द्रव्यमनो मनस्त्वेन परिणतानि पुद्गलद्रव्याणि, भावमनस्तु अर्थग्रहणोन्मुखो व्यापारिवशेष एव ।

प्राप्याप्राप्यकारित्वविषये चक्षुरिन्द्रियं विहाय चतुर्णामेवेन्द्रियाणां प्राप्य-कारित्वम्भिमतम् । चक्षुरिन्द्रियस्य तु काचादिव्यहितस्यापि पदार्थस्योपलब्ध्या प्राप्यकारित्वं नेति साधितं प्रमाणमीमां प्रायाम् १७ । रूपादिविषयनियमितव्यापारत्वेन नातीन्द्रियेष्वर्थेषु प्रत्यक्षसम्भवः, १० तथापि समाधिबललब्धजन्मकं योगिनां बाह्यार्थस्य वेदकत्वेनैव तदिप प्रत्यक्षमेव सिद्धम् १३ । अभावप्रत्यक्षस्थले तु इन्द्रियसन्निकषीभावाद् भूतलमेवाभावस्वरूपं तदितिरिक्तं घटाद्यभावो न प्रत्यक्षम् १३ ।

१. प्र० मी०, प्र० १६।

३. प्र० मी०, प्र० १६, सू० २१।

५. तदेव-पृ० १७।

७. तदेव-पृ० १७, न्या० मा० १।१।९।

९. आव० नि० ५, तत्त्राथंसू० १।१९।

११. तदेव - पृ० ११।

१३. तदेव-पृ० ९।

२. तदेव-पृ० १६।

४. तदेव पृ० १७।

६. प्र॰ मी०, पृ० १७।

८. प्र॰ मी॰, पृ॰ १८।

१०. प्र० मी०, प्र० २३।

१२. तदेव-पृ० १२।

## सांख्ययोगनये प्रत्यक्षप्रक्रिया-

सांख्यानां मते प्रतिविषयाध्यवसायो दृष्टमिति प्रत्यक्षस्य लक्षणम् । सांख्ययोगौ प्रत्यक्षप्रिक्तयामाश्रित्य नैय्यायिकादिभ्यो भिन्नमतवादिनावेव । अस्मिन्मते एका-दशेन्द्रियाणि बुद्धिरहङ्कार्यच मिलित्वा करणानि त्रयोदशिवधानि । तेषु कर्मेन्द्रियाणा-माहरणम्, बुद्धिरहङ्कारमनसां धारणम्, ज्ञानेन्द्रियाणां च प्रकाशनं प्रयोजनम् । बाह्यविषयाणां ज्ञाने बाह्येन्द्रियाण्येव प्रभवन्ति, अन्तःकरणं तु वर्तमानातीतानागतानां विषयाणां ज्ञाने कारणम् ।

रूपादिप्रत्यक्षे चित्रतिबिम्बिता बृद्धिः अहङ्कारस्य मनमञ्च साहाय्येन चक्षु-द्वारेण बिहानर्गत्य रूपेण संयुज्य तदाकारं गृह्णाति, पुनः विषयमिन्द्रियमार्गेण मनिस समपंयिति, मनञ्चाहङ्काराय अहङ्कारञ्च बुद्धौ विषयं प्रदर्शयित, अनेतना बुद्धिहि तद्यंग्रहणाय न प्रभवितः किन्तु तत्रतिविम्बितचेतनपुरुषछायापत्त्या विषयज्ञानं प्रत्यक्षं भविति । प्रत्यक्षाय इन्द्रियं हि द्वारम्, तस्मादेव इन्द्रियद्वारेण चित्तस्य बाह्यवस्तूपरागेण जायमाना विषयाकारपरिणामात्मिका वृत्तिरेव योगदर्शनेऽपि प्रत्यक्षत्वेन गृह्यते । चित्तवृतौ विषयाकारपरिणामेन 'घटमहं जानामि' इति घटप्रत्यक्षप्रकारः।

प्रत्यक्षप्रक्रियायां चक्षुषः विषये संयुज्य निर्विकल्यकरूपेणैव विषयज्ञाने सामर्थ्यम् । ततो मनसः संकल्यविकल्पव्यापारसम्भवेन निश्चयाकारवृद्धौ जायमानं विषयस्य निश्चयात्मकमेव विषयज्ञानं हि तत्त्वेन प्रत्यक्षम् । वाचस्पतिमिश्रेण तद्व्यापारमित्त्थंरूपेण निर्दाशतम् — 'यथा हि ग्रामाध्यक्षः कौदुम्बिकेभ्यः करमादाय विषयाध्यक्षाय प्रयच्छति । विषयाध्यक्षश्च सर्वाध्यक्षाय, स च भूपतये । तथा बाह्ये-न्द्रियाण्यालोच्य मनसे समर्पयन्ति । मनश्च संकल्प्याहङ्काराय, अहङ्कारश्चाभिमत्य बुद्धौ सर्वाध्यक्षभूतायाम्' इत ।

ननु बृद्धिस्तु जडमेव, प्राकृतत्वात्, अतः प्रत्यक्षं दुर्वारम्, जडस्य निष्क्रियत्वात्, तन्न, चैतन्यस्वाभावात्मकेन पुरुषेण प्रतिबिम्बिता बृद्धिरालोचने प्रभवत्येव । द्विविधं ह्येतद् बिम्बप्रतिबिम्बनं सांख्यदर्शने मतम् । तत्र वाचस्पतिमिश्राभिमते बृद्धिरेव चित्प्रतिबिम्बं गृह्णाति, बुद्धेरेव कर्तृत्वस्वभावात्, पुरुषस्य च निर्लेपत्वात्, निर्गुणत्वात्

१. सां व त की , का ५।

३. तदेव-पृ० २५८।

५. यो० द०, ११७।

२. तदेव-का॰ ३२, पृ० २५७।

४. सां त० की०, का० ५, पृ० १०६।

६. सां व को , का ३६, पृ २६७।

निष्क्रियत्वाच्च। अत एव वृद्धितत्त्वं पुरुषच्छायापत्त्या एव ज्ञानसुखादिग्रहणे प्राकृतत्वाद-चेतनमपि चेतनाद् भवतीति। भांख्यभाष्यकारेण विज्ञानभिक्षुणा वाचस्पतिमिश्रकृतं प्रतिबिम्बभावं न दिश्तितम् । तस्य मते हि पुरुषे एव बुद्धितत्त्वप्रतिबिम्बनं सङ्गतम् । पुरुषस्य स्वच्छधमंत्वाद् विम्बग्रहणसामध्याच्च समस्तानां वस्तुदृष्टीनां पुरुषे एव प्रतिबिम्बनं सम्भवति । वस्तुतस्तु निष्क्रियत्वाद् दर्पणस्वरूपत्वात् छायारहितत्त्वाच्च पुरुषे बुद्धेः प्रतिबिम्बनमेव सङ्गतं प्रतीयते ।

पाणिनीयव्याकरणे प्रमाणसमीक्षायां सांख्यमतेन प्रत्यक्षोत्पत्ती अष्टक्षणानां परिगणनं कृतमस्ति । तत्र प्रथमक्षणे महत्तत्त्वस्य अहंतत्त्वेन सह संयोगः, द्वितीयक्षणेऽहं तत्त्वस्य मनसा सह संयोगः, तृतीयक्षणे मनस इन्द्रियेण सह संयोगः, चतुर्थक्षणे इन्द्रियेण विषयस्य मनसे समर्पणम्, षष्टक्षणे तस्य विषयस्य मनसा अहङ्काराय समर्पणम्, सप्तमक्षणेऽहङ्कारेण बुद्धौ समर्पणम्, अष्टमे क्षणे च बुद्धौ आत्मनः प्रतिविम्बनम्, अथवा तस्या बुद्धौरात्मिन प्रतिविम्बनमिति भवित प्रत्यक्षोत्पत्तिकालः । अत्र द्विविधमेव प्रतिविम्बनं दिश्तम् तत्तु 'बुद्धौ आत्मनः', 'बुद्धौरात्मिन' पदेष्ववगन्तव्यम् ।

प्रत्यक्षात्मको व्यापारः क्रमशः सिन्निहितश्चेति द्विविधः । तत्र सन्तमसान्धकारे विद्युत् सम्पातमात्राद् व्याघ्रमितसिन्निहितं पश्यिति, तत्र युगपदेव वृत्तिचतुष्टयघटनात् । मन्दालोके च सम्मुग्धाकारमालोचनम्, यथाशरिसिञ्जितं चौरं द्रष्ट्वा अध्यवसायपूर्वंकं तद्देशपलायनं क्रमशो व्यापारः । सांख्यमते भावानामप्यनुपलम्भोऽष्टधा भवित, तत्रेन्द्रियदौर्वल्यमेव प्रधानं कारणम् ।

प्रत्यक्षत्वे हीन्द्रियाणां सहकारित्वमेवापेक्ष्यते, न तु प्राधान्यम् । न्यायमतानुसारमयं विशेषोऽत्र । इन्द्रियसाहाय्यञ्च यथा नानाछिद्रघटनान्तरवर्तिप्रकाशस्य
बहिनःसृत्य विषयाणां प्रकाशने छिद्राणामावश्यकत्वम्, अथवा जलाशयस्थस्य जलस्य
क्षेत्रेषु तदाकारपरिणमने प्रणाल्यावश्यकत्वम्, तद्वदेव इन्द्रियाणां सहकारित्वम् ।

इन्द्रियाणां प्राप्याप्राप्यकारित्वमि प्रदश्यंते । सर्वेन्द्रियाणि हि विषयदेशं प्राप्येव प्रयत्क्षज्ञाने सहकारीणि । योगदशंनेऽपि इन्द्रियाणां प्राप्यकारित्वमेव स्वीकृतम् ।

१. सं ंका ० - का ० ५०, १०६। २. सं ० प्र० मा० - १।१।३।

३. पाणिनीयव्याकरणे प्रमाणसमीक्षा, पृ० १९-२०।

४. सां त० कौ०, ३०, पृ २५०। ५. तदेव, का० ७,३० १३७।

६. सां त॰ की पृ० १५०, उद्धृतं सुषमाकारमतम्।

७, यो॰ मा॰, १।८ तत्त्ववैद्या॰।

मनसः प्राप्यकारित्वमि सांख्ययोगनये स्वीक्रियत एव । न्यायमञ्ज्ञर्यामिप सांख्यमते भौतिकत्वेऽपीन्द्रियाणां प्राप्यकारित्वं साधितम् ।

सांख्यशास्त्रे बाह्यसत्त्वाभावानां श्रृङ्गगगनकुसुमादीनामनेकवारं चर्चा प्राप्यते । अनुपलम्भमात्रेण वस्तुनोऽभावो न ज्ञायते । अस्ति च सावयवत्वेन महत्त्वेन च श्रृङ्गादी-नामिप शशादी प्रत्यक्षयोग्यतेति । ग्रन्थदिशा भावोऽयं प्रवन्धे ३ स्फुटोकृतः ।

#### मीमांसकमते प्रत्यक्षप्रक्रिया-

मीमांसका नैय्यायिकानामिव इन्द्रियार्थंसम्प्रयोगजन्यत्वेन प्रत्यक्षमङ्गीकुर्वन्ति । मीमांसकरेपि ज्ञानमात्मन एव धर्मो मतम् । तदनुसारेणैव नैय्यायिकवदात्मनो मनसश्च संयोगः, मनस इन्द्रियाणां संयोगः, इन्द्रियविषयसंयोगश्च भवति आत्मिन ज्ञानोत्पादः, तदेव प्रत्यक्षम् । न्यायवैशेषिकसिद्धान्तेन श्रोत्रस्याकाशत्वम्, शब्दस्त्वाकाशगुणः, एतेषां मते कर्णशप्कुल्यविच्छन्नं दिग्विभाग एव श्रोत्र इत्यत्र विशेषः । तत्र सिन्नकुष्टेऽर्थे विश्वदावभासे विज्ञानजन्यत्वं हि इन्द्रियस्वभावम् ।

भाट्टमीमांसकाश्चक्षुरादीनि षिडिन्द्रियाणि प्रत्यक्षे स्वीकुर्वन्ति । तत्र कनोनिकान्तरगतं तेजसिमिन्द्रियं चक्षुः, जिह्वाग्रग्रस्तो यासं रसनम्, नासान्तर्वितनं पाथिवांशं घ्राणम्, कर्णोदरवितिदिग्विभागं श्रोत्रम्, वायवीयं स्पर्शोपलम्भकमिन्द्रियं त्विगिन्द्रियम्, मनसश्च शरीरावच्छेदेन इन्द्रियत्वं मन्यन्ते । यत्र वेदान्तिनो मनस इन्द्रियत्वं नेच्छन्ति, तत्रैव मीमांसका आन्तरं मन इन्द्रियं सुखादिज्ञाने इच्छन्त्येव । मीमांसकाः पञ्चेन्द्रियाणां प्राप्यकारित्वं साधयन्ति, मनसश्चाप्राप्यकारित्वं ह्येतेषां सम्मतम् । चाक्षुषप्रत्यक्षे चक्षुरिन्द्रियं पृथुतरपृथिवीधरादिदर्शनात् तावदेवाकारवद्भवित, तस्य तेजःप्रसरणस्वभावाद् दूरतरग्रहेष्वपि बाह्यतेजसा दूरतरस्थितानां शनैश्चरादिग्रहादीनामिष ग्रहणे प्रभवति । चक्षुषो दूरर्शने नैय्यायिका वेगातिशयं साधयन्ति, तन्न युक्तम् । वेगमात्रेण तदनन्तयोजनानां ग्रहणमसम्भाव्यमेव । एतानि चक्षुरादीन्द्रियाणि प्रत्यक्षेण न गृह्यन्ते, तेषामनुद्भूतक्ष्पस्पर्शत्वात् ।

१. यो॰ मा॰, पृ॰ १०।

३. पा॰ ब्या॰ प्र॰ स॰, पू॰ ९४।

५. शा॰ दी॰, पा॰ १, सू॰ ४।

७. मानमेयोदयः, पृ० ११।

९. मी० द०, शाबरमा०-१।१।१३।

२. न्या॰ म॰, पृ॰ ४९।

४. मी० द० पा० १, सू० ४१।

६. तदेव, प्र० ५३।

८. घा० दी०, ११४।

१०. मानमेयोदयः, पृ० १४।

तत्र सन्निकर्षस्त् द्विविध:-संयोग:, संयुक्ततादात्म्यञ्च । तत्र चक्षुस्त्विगिन्द्र-याभ्यां पृथिव्यप्तेजमां संयोगेन ग्रहणम् । त्वन्संयोगेन वायोर्ग्रहणम् । चक्ष्संयोगेन दिङ्नभस्तमसां ग्रहणम् । शब्दस्य श्रीत्रसंयोगाद् ग्रहणम् । आत्ममनसोः जन्यसंयोगाद् विभ्रत्वेऽपि, कालस्य युगपदादिप्रत्यस्य तस्य सर्वेन्द्रियजन्यत्वात् सर्वेरपीन्द्रियैः संयोग'द् ग्रहणं भवति । रूपादीनां ग्रहे त् संयुक्ततादात्म्यसन्निकर्षः । जातिगुणकर्मादीनां ग्रहेऽपि संयुक्ततादात्म्यसन्निकर्ष एवर ।

प्राभाकरास्तु संयोग-संयुक्तसमवाय-समवायभेदात् त्रयः सन्निकर्षवादिनः । तत्र रूपत्वशब्दत्वयोरभावात्तत्र संयुक्तसमवेतसमवायसमवेतसमवायश्च नैयायिकवद् न गृह्येते । अभावस्य भावरूपेणैव विशेष्यविशेषणभावोऽपि न स्वीक्रियते । रूपादिग्रहणे आलोकसहकृतानि इन्द्रियाणि निमित्तानि । तत्र शालिकनाथमिश्रेण इन्द्रियाणां निमित्तत्वं साधितम् । व।ह्यरूपादीनां प्रत्यक्षे सन्निकर्षचत्रुष्टयं कारणम् । प्रत्यक्षोत्पत्तिक्रमश्च-आत्ममनस्सन्निकर्षस्ततो मन इन्द्रिसन्निकर्षः, ततो द्रव्येन्द्रिय-सिन्नकर्षः, ततश्च रूपेन्द्रियसिन्नकर्षश्च भवति । तत एव रूपादीनां प्रत्यक्षत्वम् । मनः सम्बन्धापेक्षा तु सर्वविधप्रत्यक्षेऽपेक्ष्यते । मनसः सुखादीनां ग्रहणे सन्निकर्षंद्वयं कारणम्-आत्ममनस्संयोगाख्यः सन्निकर्षः, सुखादिमनस्सन्निकर्षेश्च संयुक्तसमवाय-लक्षणः मन्यते ।

प्रत्यक्षज्ञानं निर्विकल्पकसविकल्पकभेदेन द्विविधम्। तत्र शब्दागमशुन्यं सम्मुग्धाकारज्ञाने निविकल्पकम्, शब्दस्मरणसहकृते जात्यादिविशिष्टविषये सविकल्पकम् । वार्तिककृताऽपि बालमुकादिसदृशं जात्यादिकल्पनाशून्यं ज्ञानं निर्विकल्पकं मतम् । सविकल्पे तु 'वेणुमानयम्', 'गोपोऽयम्' 'श्यामोऽयम्', 'गोविन्दोऽयम्' इति द्रव्यज।तिगुणकर्मसंज्ञारूपाणि पञ्चकल्पना जायन्ते । मीमांस-कानां प्रत्यक्षत्रक्रिया अधिकांशेन नैयायिकानां समानैव । विशेषस्तु प्रदर्शित एव ।

## गाब्दिकमते प्रत्यक्षप्रक्रिया-

वैयाकरणैरिन्द्रियार्थसन्निकर्षजन्यचित्तवृत्तो चैतन्यप्रतिबिम्बनं तत्करणं च प्रत्यक्षप्रमाणमिति ग्रहोतम् १९। यथा कृपादि जलं नालिकातो निर्गत्य केदारान्

१. मानमेयोदयः, पृ० १५।

२. तदेव, पृ० १५।

३. प्रक० पं०, पृ० १३४।

४. मानमेयोदयः, पृ० १९।

५. प्रक० पं०, पृ० १५२।

६. अत्र सन्त्रिकषंथ प्रत्यक्षोत्पत्तिकालः । इन्द्रियार्थंसन्त्रिकषंस्तु द्वयं त्रयं वा साधितमेव ।

७. प्रकर् पं ०, पृ०१५४। ८. तदेव, पृ०१५३। ९. रलो० वा०,१६९। १०. मानमेयोदयः, पृ०२६।

११. वै० सि० ल० म०, टी० द्व०, पृ० २४७।

प्रविश्य तदाकारं गृह्णाति, तद्वदेव तैजसमन्तः करणं चक्षुरादित्रणालिकया विषयदेशं गत्वा विषयाकारं भवित । तद्विषयाकारग्रहणमेव वृत्तिपरिणामो वेति कथ्यते । सेयं वृत्तिर्बाह्यविषयाभेदेन वौद्धस्यार्थरय भवित, अस्यामेव वृत्तौ चैतन्यप्रतिविम्बद्धावेण अथवा वृत्तिद्वारेण विषयाणामेव साक्षिरूपे चेतने प्रतिविम्बनम्, वृत्तिजन्यं फलमेव प्रकटतारूपा प्रमा । प्रमासाधनत्वेन वृत्तिरेव प्रत्यक्षप्रमाणम् । शाब्दिकमते प्रत्यक्षो-त्पत्तिः प्रवन्धे इत्थंरूपेण कृतमस्ति — 'आत्मना बृद्धिः संयुज्यते, बृद्ध्या सहाहङ्कारः, ततस्तेन मनः, तेन च सहेन्द्रियाणि, तैश्च सह विषय इति पञ्चमक्षणे प्रत्यक्षज्ञानो-त्पत्तः । शाब्किमते सांख्यदर्शनवद् एकादश इन्द्रियाणि मन्यन्ते, तत्र ज्ञानेन्द्रियाण्येव मनसा सह प्रत्यक्षत्वे कारणम् ।

इन्द्रियप्राप्यकारित्वं शाब्दिकैरिप प्रदिशतम्। तत्र चक्षुरिन्द्रियस्यैव प्राप्य-कारित्वम्, अन्येषां ज्ञानेन्द्रियाणां तु श्रोत्रवद्रशप्यकारित्वमेव शाब्दिकैरिभमतम्। चक्षुरिन्द्रियं विषयदेशं गत्वा विषये संयुज्य तद्विषयप्रकाशने प्रभवति । तत्र महाभाष्यकारेण 'अपक्रामति तत्तस्माद्र्शनिमिति' उक्तम् । आचार्यभर्तृहरिणापि चक्षुषःप्राप्यकारित्वं साधितम् । वैयाकरणानां प्रत्यक्षप्रक्रिया सांख्ययोगवेदान्तमतानु-षङ्किनी विद्यते ।

#### न्यायवैशेषिकनये प्रत्यक्षप्रक्रिया-

अत्यक्षप्रक्रियामाश्चित्य न्यायवैशेषिकदार्शनिका इन्द्रियं प्राधान्येन कारणत्वेन स्वीकुर्वन्ति । न्यायमते इन्द्रियमेव प्रत्यक्षे प्रयोजकं बोध्यम्, तस्य प्राप्यकारित्व- नियंमात् । प्रत्यक्षप्रमास्थले आत्मा मनसा युज्यते, मन इन्द्रियेण, इन्द्रियं विषयेण च । तत एव प्रत्यक्षात्पत्तिः । मतेऽस्मिन् प्रत्यक्षप्रक्रियानुरूपेणैव इन्द्रियार्थसन्निकर्षोत्पन्नं ज्ञानमव्यपदेश्यमव्यभिचारिव्यवसायात्मकमिति प्रत्यक्षनिर्वचनं कृतम् । आत्ममनसः सन्निकर्षस्य सन्निकर्षस्तु असाधारणं कारणम्; किन्तु मन इन्द्रियसन्निकर्षं एव आत्ममनसः सन्निकर्षस्य अन्यथासिद्धत्वेनासाधारणं कारणं मतम् । न्यायभाष्यकारेणापि मन इन्द्रियसन्निकर्षं विशिष्टकारणत्वेन गृहीतम् । मनःसम्बन्धापेक्षा तु सर्वप्रमासाधारणम् । इन्द्रियमनः-

१. वै० सि० ल० म०, पृ० ३३६।

३. तदेव, पृ०, ५६।

५. म॰ मा॰ २१३, सु॰ २८।

७. यो व द०, ७।३६।

९. न्या० द०, पृ० १।१।४।

२. पाणिनीयव्याकरणे प्रमाणसमीक्षा, पृ० ३१।

४. तदेव, पृ० ४२।

६. वा० प०, १-८।

८. तर्कसंग्रहः, दी॰, पृ० १११।

१०. न्या० मा०, पृ० २७।

संयोगस्तु प्रत्यक्षमात्रं प्रत्यसाधारणम्; किन्तु इन्द्रियार्थसन्तिकर्षस्तु अत्यसाधारणरूपेण अत्यक्षप्रमायामेव सम्भवति केवलम् ।

ईश्वरप्रत्यक्षे लक्षणसंगति विधातुं प्रोक्तलक्षणमितव्याप्त्यव्याप्तिदूषणरिहतं कर्तुं ज्ञानाकरणकं ज्ञानं प्रत्यक्षमिति ईश्वरप्रमासाधारणं लक्षणं नैयायिका वैशेषिकाश्च मन्यन्ते ।

नैयायिकमते चक्षुरादीन्द्रियाणि शरीरसंयुक्तानि, न तु तदवयवानि । तेषां मते इन्द्रियाणि षडेव । तत्र चक्षुः तेजोरूपं, श्रवणं व्योमरूपम्, झाणेन्द्रियं पाथिवम्, रसनेन्द्रियं सिलल्र रूपम्, त्विगिन्द्रयं स्पर्शारूपं चेति मन्यन्ते । तत्र चक्षुपैव रूपज्ञानम्, स्पर्शनेनैव स्वर्शज्ञानम्, द्वाणेनैव गन्धज्ञानम्, रसनेनेव रसज्ञानम्, मनसैव सुखादिज्ञानमिति न्यायाचार्यभासर्वज्ञस्यापि सम्मतिरत्रोपस्थातुं शक्यते । तथा च अक्षिपात्रस्थितं मध्यकृष्णश्वेतिपण्डात्मकं न नेत्रेन्द्रियम्; अपि तु तस्मादेव निगंत्य विषयदेशसन्ति-कृष्टरश्मय एव हि तत्, चक्षुषस्तत्रैव प्राप्यकारित्वनियमात् । दूरस्थितान् विषयानिप वेगातिशयादेव रश्मयो व्याप्तुवन्ति, तदैव प्रत्यक्षं भवति ।

न्यायमते सर्वेन्द्रियाणि हि प्राप्यकारीणि । श्रीजयन्तभट्टः सर्वेन्द्रियाणां प्राप्यकारित्वं सम्धितवान् न्यायमञ्जयम् । महिष्गौतमेनापि 'दृष्टानुमितानां हि नियोगप्रतिषेधानुपपितः" इत्यस्मिन् सूत्रे चक्षुषः प्राप्यकारित्वं स्पष्टमुक्तम् । भाष्य-कारेणापि प्रमाणस्य तत्त्वविषयादिति ग्रन्थे 'व्यवहितानुपलब्ध्याऽनुमीयते कुड्यादिभिः प्रतिधातः, व्यवहितोपलब्ध्याऽनुमीयते काचाभ्रपटलादिभिरप्रतिधात इति भाष्ये चक्षुषःप्राप्यकारित्वं निःसन्देहं मतम्' । वैशेषिकदर्शनेऽपि इन्द्रियाणां प्राप्यकारित्वं साधितम् ।

चक्षुरिन्द्रियस्यैव अर्थदेशगमनम्, अन्येन्द्रियाणां तु स्वदेश एव विषयग्रहण-सामर्थ्यम् । तत्र घ्राणस्य स्वदेशस्यस्यैव भवित सन्निकर्षः, रसनेन्द्रिये रसस्य भवित सन्निकर्षः, स्पर्शनमिष त्विगिन्द्रियदेशप्राप्यम् । श्रावणप्रत्यक्षे कदम्बमुकुलन्यायेन, वीचीतरङ्गन्यायेन वा शब्दधारा जायत इति श्रावणप्रत्यक्षत्वप्रकारः । सुखदुःखादि-प्रत्यक्षे तु आत्ममनःसन्निकर्षं एव, ननसाषि इन्द्रियत्वात् प्रत्यक्षज्ञानं जायते ।

१. न्या । सि॰ मु॰, पृ० २०७।

३. मानमेयोदयः, पृ० १४।

५. न्या व द०, ३।१।५१।

७. न्यायकन्दली, पृ० २३।

२. न्यायसारः, पृ० १२।

४. न्या० म०, पृ० ५१।

६. न्या० द० वा० मा०, ३।१।५१।

८. त० सं० दी०, पृ० ११९।

इन्द्रियार्थयोः सन्तिकर्षः संयोग-संयुक्तसमवाय-संयुक्तसमवेतसमवाय-समवाय-समवेतसमवाय-विशेषणविशेष्यभावभेदेन षड्विधो भवति । तेनैव द्रव्य-गुण-जाति-शब्द-शब्दत्व-अभावसमवायानां क्रमशो ग्रहणम् । न्यायवेशेषिकमते येनेन्द्रियेण यद्वस्तुग्रहणं जायते, तेनेन्द्रियेणैव तद्गतजातिः, तदभावसमवायी च गृह्यन्ते ।

उक्तं षड्विधं प्रत्यक्षं लौकिकं तु सामान्यलक्षण-ज्ञानलक्षण-योगजभेदात् विविधस् । तत्र अतीतानागतव्यवहितविप्रकृष्टनां विषयाणां प्रत्यक्षे सामान्यलक्षणम्, तत्रेन्द्रियसिक्षक्षभावात् । असिक्षकृष्टचन्दनखण्डे सौरभज्ञानं ज्ञानलक्षणेन मन्यते । लक्षणशब्देन स्वरूपमवगन्तव्यम्, तच्च विश्वनाथेन इन्द्रियसम्बद्धविशेष्यज्ञानप्रकारकं कथितम् । योगजस्तु युक्तयुञ्जानभेदतो द्विविधं भवति । तत्र युक्तस्य मनसा योगज-धर्मसहायेनाकाशपरमाण्वादोनां निखलपदार्थानां ज्ञानं सर्वदेव भवति । युञ्जानस्य चिन्ताविशेषसहकृतेन ज्ञानं भवति ।

सर्वेरिष प्रभेदाः पुनः सिवकल्पकिर्निकल्पकभेदद्वयेनान्तर्भूतेति मन्यते। तत्र निष्प्रकारकं निर्विकल्पकम्, तस्य वस्तुस्वरूपमात्रावभासकत्वात् । विशिष्टं नामजात्यादि-योजनासिहतं सिवकल्पकम् । इन्द्रियसिन्तिकषीतिरिक्तमिष कारणं प्रत्यक्षाय, तदा-लोकमुद्भूतरूपत्वञ्च । आचार्यजयन्तभट्टः प्रत्यक्षोत्पत्तिकमिनधिरणे चतुष्टयत्रयद्वय-सिन्तिकषीनिभवदित । तत्र बाह्ये रूपादिप्रत्यक्षे प्रथमक्षणे आत्ममनःमिन्निकर्षः, ततो मन इन्द्रियसिन्नकर्षः, ततश्च इन्द्रियार्थसिन्नकर्षः, चतुर्थक्षणे ज्ञानोत्पत्तः सुखादिप्रत्यक्षे त्रयसिन्नकषीपेक्षा, तत्र चक्षुरादिव्यापाराभावात् । आत्मिन तु योगिनो द्वयोरात्ममन-सोरेव संयोगाज्ज्ञानमुष्रगायते, तृतोयस्य ग्राह्यस्य ग्राहकस्य तत्राभावात् ।

नैयायिकमते मनः परमाणुरूपं नित्यद्रव्यं चाभिमतम्, तस्मादेवास्मिन्मते प्रत्यक्षात्मिका वृत्तिर्परिणामो वा नाङ्गीिकयते, मनसो विषयाकारपरिणामाभावात् १२। एवमेव बुद्धिपरिणामोऽपि नाभिमन्यते, तस्य ज्ञानरूपगुणत्वात् १३।

१. तकंमाषा, पृ० ७३।

२. तदेव, पृ ७८ कारिकः, अक्षजा र इत्यादि ।

३. तकंकीमुदी, पृ० १०।

४. न्या० सि० मु०, का० ६३, पृ० २५०। ५. तदेव, मयूखटी०, पृ० १५४।

६. न्या॰ सि॰ मु॰ प॰ प॰। ७. तदेव, पृ॰ २६१। ८. तकंमाषा, पृ० ७८।

९. न्यायसारः, पृ० २०१।

१ . तकंमाषा, पृ० ७१।

११. न्या० म०, प्रा मार, पुर ७०।

१२. तर्कसंग्रहः, प्र० ख०।

१३. न्या० द०, अ० १, सु० १५।

न्यायमते इन्द्रियं ह्यसाधारणं प्रत्यक्षाय, तस्मादेव तत्र सन्निकर्षषट्कजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम्, तत्करणमिन्द्रियम्, तस्मादिन्द्रियमेव प्रत्यक्षप्रमाणमिति सिद्ध्यते । दीपिकायामप्यसाधारणकारणत्वादिन्द्रियं प्रत्यक्षज्ञानकरणं स्वोकृतम् ।

### अद्वैतवेदान्तनये प्रत्यक्षप्रक्रिया--

'यत् साक्षादपरोक्षाद् ब्रह्म' इति श्र्तेः चैतन्यमेव प्रत्यक्षप्रमा इति गृहीतमद्वैत-मतानुयायिभिः प्रत्यक्षप्रमास्वरूपम् । विषयाणि हि जडस्वरूपाणि । चित्प्रतिबिम्बितं चैतन्यमेव विषयदेशैक्यं गृहीत्वा तत्रान्तःकरणवृतिसाहाय्येनानावृत्ताज्ञानेन विषय-प्रकाशने प्रभवति । अद्वैतनये चतुर्थक्षणे विषयप्रकाशनं भवति । तत्र प्रथमक्षणे मनस् इन्द्रियप्रणाल्या विषयेण सम्बन्धः, ततो मनसो विषयाकाराकारितवृत्तः, विषयाकृतवृत्तौ चैतन्यप्रकाशेन ततस्तत्रोपहिताज्ञानस्य नाशः, ततश्च विषयप्रकाशनमिति प्रत्यक्षज्ञान-प्रकाशनम् । वेदान्तमते अन्तःकरणस्य विषयाकारपरिणाम एव वृत्तिरित्युच्यते"। यथा तडागोदकं छिद्रान्त्रिगंत्य कुल्यात्मना केदारान् प्रविश्य तद्वदेव चतुष्कोणाद्याकारं गृह्णाति, तथैवान्तःकरणमपि इन्द्रियद्वारेण विषयेण सह संयुज्य तद्वदेव भवति । तदेवान्तःकरणस्य वृत्तिरित्यभिधीयते । वृतौ चैतन्यप्रभावात् तत्रस्थ।विद्या दूरीभवति, ततो विषयप्रकाशनेन प्रत्यक्षं ज्ञानं सम्भवति ।

वेदान्तमते चैतन्यमेव ज्ञानस्वरूपमिति तदा सिन्नकर्षाणां कि प्रयोजनिमिति जिज्ञासायां संयोगसंयुक्ततादात्म्यादीनां सिन्नकर्षाणां चैतन्यवृत्तौ विनियोगः कथ्यते । वृत्तिश्च चतुर्धा–संशय-निश्चय-गर्व-स्मरणभेदात् । तत्र मनोवृद्धिरहङ्कारिचत्तानां क्रमश एव तत्तद्वृत्तिरिति वेदान्तपरिभाषायामुकम् । उक्तसिन्नकर्षद्वारा वृत्यविद्यन्नं चैतन्यमेव प्रत्यक्षम् ।

अनुमित्यादिषु नान्तःकरणवृत्तिविषयदेशे सम्भवति, तत्र चक्षुस्सन्निकर्षा-भावात् । रिविकरणवद् शोध करणमन्तःकरणस्य सम्भवति, तस्य तैजसत्वात् । तैजसमन्तःकरणं तु इन्द्रियछिद्रान्निर्गत्य क्षेत्राकारपरिणतं जलं तडागाद्यथा न भिद्यते, तथैव विषयाकारितं तैजसमन्तःकरणमि मूलान्तःकरणाद् नान्यमेव ।

वेदान्तमते चैतन्यं हि उपाधिभेदेन त्रिविशम् —विषयचैतन्यं, प्रमाणचैतन्यम्, प्रमातृचैतन्यश्चेति । तत्र प्रमाणचैतन्यस्य विषयाविच्छिन्नचेतन्याभेद एव ज्ञानगत-

१. तर्कसंग्रहः, पृ० ११९।

३. वे० प०, पृ० २०।

५. तदेव, पृ० ३९।

७. तदेव, पृ० ७४।

२. त० सं वी०, पृ० १२०।

४. वे० प०, प्र. परि.।

६. तदेव पृ० ७३।

प्रत्यक्षत्वं सिद्ध्यति । वटाद्यविच्छन्नं च प्रमातृचैतन्यमिति व्यपदिश्यतेऽद्वैतनये । उपाधिभेदादेव चैतन्यं त्रिविधं मतम्, वस्तुतस्तु चैतन्यमेकमेव । भिन्नदेशस्थितत्वे नैव हि उपाधिः भेदप्रयोजकः; किन्तु एकदेशस्थितत्वेन स एवाभेदप्रयोजको भवति । तस्मादेव प्रत्यक्षत्वे उपधेयचैतन्ययोर्न भेदव्यवहारः । यथा मठान्तवंतिघटाविच्छन्ता-काशो मठाविच्छन्नाकाश एक एव, तद्वदेव विषयाविच्छन्तचैतन्यं प्रमाणचैतन्यं उपाधिभेदेनापि अभिन्नमेव ।

वेदान्तनये इन्द्रियजन्यत्वं प्रत्यक्षत्वं निमित्तं नास्तिः किन्तु योग्य-वर्तमान-विषयकत्वे सित प्रमाणचैतन्यं विषयचैतन्याभिन्नत्वमेव निमित्तम् । यथा 'सोऽयं देवदत्तः' इति ज्ञाने बिहः निःसृतान्तःकरणवृत्तिद्वारेण देवदत्ताविच्छन्नवृत्त्यविच्छन्न-चैतन्ययोरभेदं गृह्यते ।

वेदान्तनये प्रकारान्तरेण इन्द्रियजन्यं तद्दजन्यं चेति प्रत्यक्षं द्विविधम्, यथा
सुखादिज्ञाने जायमानं ज्ञानं इन्द्रियाजन्यम्, मनसोऽनिन्द्रियत्वात् । पञ्चेन्द्रियाणां
स्वस्वविषयसंयोगेन इन्द्रियजन्यं ज्ञानम् ।

इन्द्रियाणां प्राप्यकारित्वविषये मतन्त्वदम् — घ्राण-रामन-त्विगिन्द्रियाणां स्वस्वस्थानस्थितस्यैव गन्धरसस्पर्शग्रहणम् । तत्रैव प्राप्यकारित्वनियमात् । चक्षुःश्रोत्रे तु विषयदेशं गत्वैव स्वस्वविषयग्रहणे सम्भवतः । श्रोत्रस्य विषयदेशगमनमत्र विशेषः, तस्य परिच्छिन्नत्वात्, 'भेरोशब्दो मया श्रुतः' इति अनुभवे श्रोत्रेन्द्रियं विषयदेशगमने प्रभवति । न्यायमतेन वीचीतरङ्ग-कदम्बमुकुलन्यायेन वा शब्दग्रहणं नोचितम्, कर्णशब्कुल्यामनन्तशब्दोत्पत्तिकल्पनागौरवात् । अत एवात्र त्रीण्येवेन्द्रियाणि स्वदेश-स्यस्यैव विषयप्राप्यकारीणि । चक्षुःश्रोत्रे तु विषयदेशं गत्वैव प्राप्यकारीणि ।

# विशिष्टाद्वैतमतम्—

विशिष्टाद्वैतसम्प्रदाये 'साक्षात्कारिप्रमाप्रत्यक्षम्' इति प्रत्यक्षप्रमाण-लक्षणम्'। विशिष्टाद्वैतिनः सत्ख्यातिवादिनः। अन एव सर्वं यर्थायमेव ज्ञानमत्र स्त्रीकियते'। शुक्तौ रजतिमदिमिति स्थले, असित्रकृष्टरजनमिष रजतांशे प्रत्यक्षमेव, तत्क्षणभाविज्ञानानुरोधात्। न्यायशास्त्रवदत्रापि सिवकल्पकिनिविकल्पकमेदेन प्रत्यक्षं द्विविधमेव; किन्तु मतेऽस्मिन् द्विविधेष्विप ज्ञानेषु विशिष्टविषयकमेव ज्ञानम्"। तत्र निविकल्पकं गुणसंस्थानादिविशिष्टप्रथमिषण्डग्रहणम्। सविकल्पकं तु सप्रत्यवमर्शन

१. वे० प०, पू० ४१।

२. तदेव, पृ० ७९। ३. तदेव, पृ० ४२-४३।

४. वे० प०, पृ० १४४। ५. ः

५. न्यायपरिशुद्धिः, पृ० ७० ।

६. मानमेयप्रकाशिका, पृ०३। ७. श्रीमाष्यम्, पृ०३५।

गुणसंस्थानादिविशिष्टिद्वितीयादिपिण्डज्ञानम् । बौद्धमते जात्यादिकं न गृह्यते, तन्न युक्तम् । यद्यपि प्रथमदर्शने अस्येदं सामान्यमयं तु विशेष इति नावधार्यते, द्वितीयादि-दर्शने तु भवत्यवधारणम् । अत उभयमेव विशिष्टविषयक्षमेव ज्ञानम् । एकजातीय-द्रव्येषु प्रथमपिण्डग्रहणं निर्विकल्पकम्, द्वितीयादिपिण्डग्रहणं तु सविकल्पकमुच्यते । गवादिकं पश्यतो यदयमोदृशः कोऽपि पुशरिति भवति प्रत्यवमशंरिहतं ज्ञानम् तिर्श्विकल्पकं सजातीयकमपरं पश्यतः 'अयमिष स एवेति' इति द्वितीयपिण्डदर्शनं पूर्वानुभवजनितसंस्कारोद्शोधसहकृतेन प्रत्यवमर्शसहितं तत्सविकल्पकम् ।

ज्ञानप्रकारस्तु—आत्मा मनसा संयुज्यते, मन इन्द्रियेणेन्द्रियमर्थेन इति न्यायशास्त्रवदेव । तत्रेन्द्रियाणां प्राप्यकारित्वविषये श्रीहरिजीवनदासशास्त्रिणेन्थं
निरूपितम् —वृत्तिद्वारा सन्निकर्षो वेदान्तमते कथित एव। तत्र चक्षुषो वृत्तिरेव घटादिविषयदेशं गत्वा तद्ग्रहणं करोति; अन्यानीन्द्रियाणि तु स्वदेशप्राप्तार्थग्राहकाणि।
वायोः श्रोत्रदेशप्राप्त्या भवति शब्देन श्रोत्रस्य सन्निकर्षः। दूरस्थगन्धस्य वायुवशासमीपे आगते न्नाणेन्द्रियस्थसन्निकर्षः। त्विगिन्द्रियं च स्वसम्बद्धवस्तुप्रकाशने
प्रभवतः, इदं तु अनुभवानुरोधादेव ज्ञायते । अतः पञ्चेन्द्रियाण्येव प्राप्यप्रकाशकारीणि ।

एवं रीत्या दार्शनिकाः प्रत्यक्षप्रक्रियामाश्रित्य भिन्नमत्य एव । तत्र न्याय-वैशेषिक-मीमांसादर्शनेषु इन्द्रियार्थसन्निकर्षणं प्रत्यक्षेऽभिमतम् । मीमांसकानां प्रक्रिया अंशक्ष्पेण भिन्ना । चार्वाक-बौद्ध-जैनमतेषु प्रक्रियेयं प्रदिश्तिव । सांख्य-योग-नये सेयं प्रक्रिया समानैव । शब्दिकाः सांख्ययोगवेदान्तप्रणालीमनुसृत्य बौद्धार्थ-स्वीकारे विशिष्यन्ते । इन्द्रियाणां प्राप्याप्राप्यकारित्वविषये तत्र मतविशेषाणि दिशितानि निबन्धेऽस्मिन् । एवं सिन्नकर्षेऽपि विभेद एव । प्रत्यक्षोत्पत्तौ अपेक्षितक्षण-भेदोऽपि मतप्रदर्शनसमये दिशतं विवेचनसमये निबन्धेऽस्मिन् । एवं निबन्धे तत्र तत्र प्रत्यक्षप्रक्रियाघटकभेदो ऊह्य इति शम् ।

. . .

१. यतीन्द्रमतदीपिका, पृ० ५।

३. मानमेयप्रकाशिका, पृ० २२।

५. मानमेयप्रकाशिका पृ० २३-२४।

२. तदेव-पृ० ५।

४. यती व म वी , पृ ५।

६. यती॰ म॰ दी , पृ॰ ५।

# यामलतन्त्रस्वरूपविमर्शः

#### श्रीशीतलाप्रसाद उपाध्यायः

अनुसन्धाता, सांख्ययोगतन्त्रागमविभागस्य, सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालये, वाराणक्षी

\$ \$ \$

सामान्यतया भारतवर्षे आस्तिक-नास्तिकभेदेन द्वादशदर्शनानि प्रसिद्धानि । तत्र जीवजगद्ब्रह्मणां स्वरूपलक्षणे याथातथ्येन निर्णीते स्तः । तत्तत्प्रवर्तकमहिषिभर्म-हतोत्साहेन विचारशास्त्रस्य दृढ़ां स्थापनां कृत्वाऽत्रयवभूतपदार्थानां निर्णयेन सह ब्रह्म-ईश्वर-अपूर्व-नैरात्म्य-अनेकान्तवाद-शरीरात्मवादादिमतसंस्थापनद्वाराऽयमर्थः सम्पादितो विचारित उपोद्बलितश्च; किन्तु तत्र लेशेनापि शिवशक्तिपदार्थयोः, प्रकाशविमश्राह्मपयोश्चर्चा नायाति । नापि वर्गमातृकायां सर्वातिशायिप्रकर्षः प्रख्यापितो विचारितो वा । विचारशास्त्रप्रक्रमदृष्ट्या महतीयं त्रुटिः प्रतिभाति विपश्चिदपश्चि-मानाम् । अतः शिवशास्त्रप्रणेतृभिः शिवशक्तीति पदार्थद्वयं स्फुटीकृत्य अस्या महत्त्या-स्त्रुटेः परिमार्जनं व्यथायि । गच्छत्सु कालेषु शैवशाक्तदर्शनस्य प्रतिष्ठा साधकजनेषु उपवृहिता । क्रियारूपेण जनजीवने प्रतिव्यक्तिमहत्त्या श्रद्धया युक्ता समाकृता च । तत्र शैवदर्शने विशष्द्रभैरवभेदेन तिस्रो विधा भेद-भेदाभेद-अभेदात्मना निरूपिताः ।

शैवेषु शाक्तेषु चाढैतागमदर्शनेषु प्रकाशशब्दः शिवतत्त्ववाचकत्वेन, विमर्श-शब्दश्च शक्तितत्त्ववाचकत्वेन प्रसिद्धः । शिवपारम्यवादिनः शैवाः, शिक्तपारम्यवादिनः शाक्ता इत्येव प्रधानभेद एतेषु दर्शनेषु दृश्यते । प्रक्रियान्तरं प्रायः समानमेव । अनयोर्दर्शनयोः सर्वसम्मत्या षट्त्रिंशत्तत्वानि स्वीकृतानि । तेषु तत्त्वेषु शुद्ध-अशुद्ध-मिश्रभेदेन तत्त्वानां विभाजनमपि प्राप्यते । शाक्तदर्शनेऽपि शक्तिपारम्यमेव महता कण्ठेन समुद्घोष्यते । अनयोर्दर्शनयोः संज्ञा आगमस्तन्त्रं वा चिरात् समादृता दृश्यते ।

अभिनवगुप्तपादेन श्रीतन्त्रालोके प्रथमे आशीर्वादात्मके मङ्गलक्लोक उक्तम् — विसलकलाश्रयाभिनवसृष्टिमहाजननी भरिततनुश्च पञ्चमुख्यगुप्तरुचिर्जनकः । यदुभययामलस्फुरितभावविसर्गमयं हृदयमनुत्तरामृतकुलं मम संस्फुरतात् ।। इति ।

मम आत्मनो हृदयं जगदानन्दादिशब्दंवाच्यं तथ्यं वस्तु, सम्यग्देहप्राणादि-प्रमातृतासंस्कारन्यक्कारपुरःसरसमावेशदशोल्लासेन दिक्कालाद्यकल्तितया स्फुरतात् कालत्रयावच्छेदशून्यत्वेन विकसतादित्यर्थः। तच्च कीदृक् ? इत्युक्तम्—

१. श्रीतन्त्रालोके, प्रथमाह्निके, प्रथमः श्लोकः।

इति । "तत्" आद्यार्थव्याख्यास्यमानं च तत् "उभयं" तस्य यामलम्, "तयोर्यद्यामलं रूपं स संघट्ट इति स्मृतः" इति वक्ष्यमाणनीत्या शक्तिशक्तिमत्सामरस्यात्मा संघट्टः । अर्थात्, नास्ति उत्तरं यस्मात् तद् अनुत्तरम् । अमृतखेति एतादक् कुलं शुद्धस्वा-तन्त्र्यशक्तिरूपमेव, तत्र विमलक्तलाश्रयाभिनवसृष्टिमहाजननी शक्तिरेव ।

वर्णंकलाया आधारेण 'वागेव विश्वा भुवनानि जज्ञे' इति जगत्सृष्ट्यनुरूपा । अभिनवायां सृष्टी वहीरूपतायां स्वातन्त्र्यलक्षणं महत्तेजो यस्याकारस्तथोक्ता । इत्येव गुणानां सृष्टिहिचदानन्दघना शक्तिरेव संविदपरपर्याया । नान्यस्य सामर्थ्यम् एतादृग् अलौकिकसम्भारपरिपूर्णं भवितुमहैति । जनकोऽपि परप्रमातृरूपः शिवः पञ्चशक्तिरूपेन्द्रियवृत्तिभिः स्वसामर्थ्यवलेन परिरक्षितो निखलभावग्राससमर्थः समुद्दीपितपर-प्रमातृभावः स्वात्ममात्रपरिपूर्णः शिव एव । एतादृग् अपूर्वशक्तिसम्भूतः प्रकाशितु-महेत् । एतादृग् विलक्षणम् उभययामलस्फुरणस्य भावविसर्गस्य केन्द्रीभूतं हृदयं सर्वशक्तिस्रोतःस्वरूपं तदेव हृदि विकसेत् चेद् जीवनयात्रायाः परमं मङ्गलावहं भवेत् । तदेव च शक्तिशवात्मक्रयामलभावस्य शाश्वतं स्वरूपम् ।

अत एव जयरथो विवेके शिवशक्तितत्संघट्टास्ययोगिनीवक्त्रास्यदक्षिणवक्त्राद-भेदप्रधानानां चतुष्विष्टभैरवागमानां प्रादुर्भावं श्रीकण्ठीसंहिताप्रामाण्येन प्रदर्शयति । तत्रैव ब्रह्म-विष्णु-स्वच्छन्द-रुह-आथर्वण-रुद्र-वेताल(ख्यानां यामलानां नामानि वर्ण्यन्ते । अत्र सप्तैव यामलानि परिगणितानि । अष्टमस्य नाम न दृश्यते । देवी-यामलमत्र अष्टमत्वेन परिगणियतुं शक्यते, तस्य तन्त्रालोकतद्विवेकयोर्बहुशः स्मृतत्वात् ।

शक्तिशक्तिमतः सामरस्यरूपं यामलतत्त्वम् । इदं परानपेक्षरूपेण स्वतः सिद्धम्, स्वत एव स्फुरति-इति अकार-हकारयोः समाहाररूपेण निध्पन्नमहंरूपं पराहन्ता-पर्यवसितम् । वस्तुगत्या अनुत्तरं सर्वोत्कृष्टं वस्तु, तदेव बोधस्वातन्त्र्यसमरसीभूतं तत्त्वं दर्शनस्यास्यात्मभूतं प्राणभूतं हृदयभूतं रहस्यम् ।

महेश्वरानन्दः प्रकाशविमश्गित्मनः परमेश्वरस्य यामलोल्लासादेवोभयविसर्गारणि-स्वभावादुल्लासाद् उन्मेषिनमेषशक्तिद्वितययौगपद्यानुभूतिचमत्कारादेव शब्दार्थात्मनां षडध्वनामुत्पत्तिं पर्यन्तपञ्चाशिका-विरूपक्षपञ्चाशिका-चिद्गगनचिन्द्रका-सौभाग्य-हृदय-स्वच्छन्दतन्त्र-विज्ञानभैरवादिप्रामाण्येन प्रतिपादयिति । महाकवेः कालिदासस्य 'वागर्थाविव सम्पृक्तौ' इति प्रसिद्धश्लोकमिप सोऽत्रैव स्मरित । तेनेव शिवयोगिनां यामली सिद्धिरिप चिन्ता । प्रकाशविमर्शसामरस्यात्मकं यामलोल्लासस्वभावं

१. तत्रैव श्रीतन्त्रालोके, विवेके च, पृ० ४।

२. श्रीतन्त्रालोकविवेके, प्रथमाह्निके, पृ० ४०-४२।

३. महार्थमञ्जर्थाम्, पृ० ६९ । ४. तत्रैव, पृ० १६४ ।

च परमेश्वरस्य प्रदर्श्व शिवशक्तिमेलापरूपं रुद्धयामलं स्थावण्यंते । तत एव रुद्धयामलाः दीनां शास्त्राणां प्रादुर्भाव इति च ।

यमलस्य भावो यामलम्, युगनद्धभावत्वम् । यमरूपस्य, यमलरूपस्य, युगमरूपस्य, मिथो मिलितरूपस्य, परस्परं सम्मिलितस्वरूपस्य परिचिन्तनं मननं स्वानुभूतिभव्यभावनं यामलस्य निश्चितोऽर्थः । एतादृशमर्थगर्भशास्त्रं ''यामलम्'' शास्त्रेषु सर्वत्रानुशास्यते । यामलेऽपि शिवशक्तिसामरस्यरहस्ये मनीषा प्रतिष्ठाप्यते ।

भहामहेश्वराचार्येणाभिनवगुप्तपादमहोदयेन लिखितम् — "यामलं सङ्घट्टः" निर्विभागप्रश्नोत्तररूपस्वरूपप्रसरादारभ्य यावद्बहिरहन्तापरिगणनीयसृष्टिसंहारशत-भासनं यत्रान्तः, 'तदेतद् कुलोपसंहृतमेवेति' । वस्तुत एकैव परा कालस्य किषणी शक्तः, शक्तिशक्तिमतोरभेदेन यामलत्वं प्रपद्यते । प्रकाशविमशंलक्षणमौपाधिकभेद-मवभास्य यामलतामेति । यामलस्य प्रत्यवमशे परिपूर्णोऽहमात्मकः परमशिवः प्रद्योतते ।

#### यामलशब्दस्यार्थः

तत्र कोऽयं यामलपदार्थः ? इति जिज्ञासायां विविधग्रन्थालोडनपुरस्सरं शास्त्री-यम् अभिमतम् उपस्थाप्यते । शब्दकल्पद्भुमे यामलपदस्य युगलम्, तन्त्रशास्त्रविशेष इति चार्थद्वयं प्रदर्श्यते । यामलभावस्य दार्शनिकी व्याख्या, ततः प्रसृतानां यामल-तन्त्राणां नामानि च पूर्वं परिगणितानि । यामलशास्त्रलक्षणञ्च—

सृष्टिश्च ज्योतिषाख्यानं नित्यकृत्यप्रदीपनम् । क्रमसूत्रं वर्णभेदो जातिभेदस्तथैव च ॥ युगधर्मश्च संख्यातो यामलस्याष्टलक्षणम् ॥ इति ।

तच्च यामलं वर्ड्विधम्, आदि-ब्रह्म-विष्णु-रुद्र-गणेश-आदित्य-यामलभेदादिति च वाराहीतन्त्रप्रामाण्येन तत्रैव प्रदर्श्यते । एतदेव व्याख्यानं वाचस्पत्येऽपि दृश्यते । वामनिशवराम-आप्टेपहोदयेन संस्कृत-हिन्दीकोशेऽपि स एवार्थः प्रतिपादितः । वाचस्पत्ये यामलानि श्लोकसंख्यानिर्देशपुरस्सरं निर्दाशतानि वाराहीतन्त्र ग्रामाण्येन —

यामलाः पट् च संख्यात।स्तत्र।दावादियामले। द्वाविशञ्च सहस्राणि त्रयस्त्रिशच्छतानि च।। द्वितोये ब्रह्मसंज्ञे ते द्वाविशतिश्च संख्यया। सहस्राणि शतान्यत्र तान्येव कथितानि च॥

१. श्रीतन्त्रालोके, तृतीयाह्निके, क्लो०-६८।

२. तत्रैव, रलो०---२३४। ३. तत्रैव रलो०---२३५। ४. चतुर्थो भागः, पृ० ४०।

५. पष्ठो भागः, पृ० ४७७७। ६. चतुर्थो भागः, पृ० ३२२४।

तावत्संख्यासहस्राणि शतानि परिसंख्यया।
विशितिश्च तथा संख्या श्लोकाश्च विष्णुयामले॥
कालसंख्यासहस्राणि वेदसंख्याशतानि च।
पञ्चषष्टिरतथा श्लोकाः कनिष्ठे ख्रयामले॥
नवश्लोकसहस्राणि त्रयोदशशतानि च।
द्वाविशितिस्तथा श्लोका गणेशयामलोत्तमे॥
रविसंख्यसहस्राणि आदित्याख्ये तु यामले।

सौन्दर्यं हर्या व्याख्याकारेण लक्ष्मीघरेण यामलविषये एतदुकम्—'यमला नाम कामसिद्धाम्बा, तत्प्रतिपादिकानि तन्त्राणि यामलान्यद्दौ। तेषां गणो यामलाष्टकम्' इति ।

नागरीप्रचारिणीसभासम्पादिते "हिन्दीशब्दसागर यन्ये यामलं यमज-सन्तानो ग्रन्थिवशेषश्चेत्येव प्रतिपादितम् । भारतीयदर्शनग्रन्थकृता श्रीवलदेवोपाध्या-येन अगमानां विभागत्रयं निरूपितम् । तत्र सात्त्विकागमास्तन्त्ररूपेण, राजसा यामलरूपेण, तामसाश्च डामररूपेणेति ।

"लक्ष्मीतन्त्र, धर्म और दर्शन" इत्याख्ये ग्रन्थे डॉ० अशोककुमारकालिया-महोदयेनाभेदपरकाणां भैरवागमानां विभागे । तन्त्रालोकविवेकधृतश्रीकण्ठसंहिता-प्रामाण्येन यामलाष्टकस्यापि स्थानमुपन्यस्तम् । एतञ्चास्माभिः प्रदर्शितमेव ।

डॉ॰ "प्रवोधचन्द्रवागचीमहोदयस्तन्त्राणां विभागद्वयं प्रकटयति, तत्र प्रथमं शास्त्रानुर्वितरूपम्, अपरञ्च शास्त्राननुर्विनरूपम्। आद्ये आगमयामलानां तथैतत् सम्बद्धानां तन्त्राणां स्थानम्, द्वितीये च कुलाचार-वामाचार-सहजयान-वज्जयानानां समावेशो वतंते।

मातृकाभेदतन्त्रे भूमिकायां तन्त्रशास्त्रम् आगम-यामल-तन्त्रभेदतः प्रधानत-स्त्रिधा विभक्तम् । एतदितिरिक्तं डामरनामकोऽन्योऽप्येको विभागो वर्णितः । चतुर्णां समुच्चयस्तन्त्रनाम्ना तत्र व्यवह्रियते । तत्र वाराहीवचनञ्च—

> आगमं त्रिविधं प्रोक्तं चतुर्थमैश्वरं स्मृतम्। कल्पश्चतुर्विधः प्रोक्त आगमो डामरस्तथा।। यामलश्च तथा तन्त्रं तेषां भेदाः पृथक् पृथक्।। इति।

१. सौन्दर्यलहरी, क्लो० — ३१, लक्ष्मीयरीटीकायाम् ।

२. हिन्दी शब्दसागर, भाग-८, पृ० ४०६८ । ३. भारतीय दर्शन, पृ० ४७६ (१९७६ ई०)।

४. प्रथमे संस्करणे, पृ० २-३। ५. स्टडीज इन तन्त्राज, भाग १, पृ० ४४-४५।

६. सं०-चिन्तामणिभट्टाचार्यः (१९३३ ई०) पृ० २-३।

तन्त्रःणि प्रधानतश्चतुष्षष्टिसंख्याकानि तत्र कथितानि—'चतुष्षिटिश्च तन्त्राणि यामलादोनि पार्वति' इति । वाराहीतन्त्रोक्तं यामलाष्टकलक्षणं शब्दवल्पद्रुमे संगृहीतमेव ।

## यामलोद्भवः

सर्वोल्लासतन्त्रे शामलानां समुद्भवः समुपर्वाणतो वर्तते । तत्र प्रथमोल्लासे यामलस्य निगमस्य च संख्यापि प्रतिपादिता । तथा हि --

> सूक्ष्मेऽपि निर्मला या च स्थूले सा यामलं शिवे। यामलोक्तं स्थूलक्ष्पं सर्वशास्त्रस्य बोधनम् ।। चतु.षष्ट्यागमः प्रोक्तः पञ्चया निगमस्तथा। यामलञ्च चतुर्थोक्तं तस्माच्छास्त्रं प्रकाशितम् ।। निगमादागमो जात आगमाद् यामलो भवेत्। यामलाद् वेदसञ्जातं वेदाज्जातं पुराणकम् ॥ इति।

नारायणीतन्त्रे ' उमाशिवसंवादद्वारा यामलस्य उत्पत्तिविषयकमाख्यानं प्रकटि-तम् । तत्र शिवः शिवां प्रति यामलोत्पत्तिं प्राकाशयत् । यथा---

> निगमात्मा महेशानि परमात्मागमो ध्रुवम् । जीवात्मा यामलं प्राक्तं बाह्यात्मा भेदरूपकम् ॥ अङ्गानि च पुराणानि अङ्गस्याङ्गस्मृतिः प्रिये । अन्यानि यानि शास्त्राणि तनूरूहाणि पार्वति ॥ शास्त्रेण देवतारूपं जायते युगभेदतः ॥ इति ।

तत्र<sup>६</sup> यामलानां चतुष्वष्टित्रकाराः प्रधानतया प्रतिपादिताः । तदेवमुद्घोषयता चतुर्युगीनं मतमुपन्यस्तम् । यथा—

> सर्वयामलसंगीतं चतुष्षष्टिप्रकारकम् । प्रधानमेतद् विज्ञेयं चतुर्युगमतं ध्रुवम् ॥ इति ।

सर्वोल्लासतन्त्रानुसारं वासुदेव-गणेशकथाप्रसङ्गेन विभिन्नानां निगमागमानां निर्गमो निश्चितो दृश्यते । तद्यथा—

१. प्रथमोल्लासे, पृ० ३। २. तत्रैव, क्लो० १९। ३. तत्रैव, क्लो० २०।

४. सर्वोल्लासतन्त्रे, इलो० २१ । ५. तत्रैव, प्रथमोल्लासे, इलो० २७-२८ ।

६. तत्रैव, द्वितीयोल्लासे, क्लो०, २०।

७. तत्रैव, प्रथमोल्लासे, क्लो० १७-१८।

वासुदेवोऽपि तच्छु-वा उवाच गणेशं प्रति। नन्दीश्वराय तद्वाक्यं निगमागमसम्मतम्॥ गणेशेन प्रवक्तव्यं यामलेषु प्रकाशितम्। एवं परस्परं व्याप्त आगमो निगमः क्षिती। चतुष्पट्यागमः प्रोक्तः पञ्चधा निगमः शिवे। यामलञ्ज चतुर्धोक्तं तस्माच्छास्त्रं प्रकाशितम्॥

पडाम्नायतन्त्रे परब्रह्मणः परमात्मनः, तथा च शब्दब्रह्मणो वेदात्मकाद् यामलादिकं प्रादुर्भृतमिति इलोकाख्यानेन प्रतिपादितम्। तत्र निगमाद् आगमस्य, तथा आगमाद् यामलादिकस्योत्पत्तिः कथ्यते । सच्चिदानन्दवाचकं ब्रह्मभूत्रं निगमेपु , परमात्मनिरूपणं प्राज्ञपुरुषवर्णनञ्चागमेषु । सकलं निष्कलञ्च सूत्रं यामलेषु प्रका-शितमिति वर्णितम्।

तन्त्रागमे शास्त्रे प्रेमास्पदं विज्ञानात्मा स्थूलः सूक्ष्मः स्वयं प्रकाशरुचेति त्रिधा निरूपितः । काण्डद्वये प्रतिपादितं सकलं यामलं सिद्धं सम्पादितम् । तथा च वृत्ति-भाष्यसमन्वितं निगमसूत्रं तदुत्तरे प्रतिपादितम् । अन्यत्र च यामलेभ्य ए । चतुर्णा वेदानामाविभीवः प्रदर्शितः । तथाहि ब्रह्मयामलसम्भूतस्त्रिगुणात्मक ऋग्वेदः । प्रज्ञानं ब्रह्मोति तदीयं महावाक्यम् । ज्ञानविज्ञानसंयुतः सामवेदो विष्णुयामलात् समभूत्<sup>९</sup>। तत्त्वमसीति तदीयं महावानयम् । पितृदेविक्रियादिशक्तिज्ञानप्रतिपादक आथर्वणो वेदः शक्तियामलतः समभवत् ं । 'अयमात्मा ब्रह्म' इति तदीयं महावा स्यम् । रुद्रयामलाद् यजुर्वेदः सम्भूतः । 'अहं ब्रह्मास्मि' इति तदीयं महावानयम् ।

पुनरत्रैव निगमागमयामललक्षणानि प्रदर्श चतुर्विधं यामलं प्रदर्शते । तदन्य-दुपयामलिमिति प्रोच्य च क्रान्तिभागे प्रचारितास्त्रिषष्टिचतुरास्तन्त्राः सूचिताः । अत्रैव वेदाचार-पश्चाचार-वामाचारलक्षणानि प्रदर्श्य पुनरपि चिदात्मा निगमः, विद्यात्मा आगमः, अन्तरात्मा यामलमिति वर्ण्यते<sup> १२</sup>।

पराम्बायाः परायाः श्रियो मुखाम्भोजाद् यामलिकञ्जल्कजन्मेति रुद्रयामलस्य मतम् १३ । निगमादागमस्य, आगमाच्च यामलादितन्त्राणां प्रादुर्भावोऽप्यत्रेव प्रदर्श्यते ।

१. षडाम्नायतन्त्रे प्रथमे पटले, क्लो०-३।

२. तत्रैव प्रथमे पटले, क्लो०-२३।

३. तत्रैव।

४. तत्रैव, इलो०-२४।

५. तत्रैव, रलो०-२६।

६. तत्रैव, क्लो०-२७।

<sup>.</sup> ७. तत्रैव, श्लो०-२८।

८. तत्रैव, श्लो०-२९।

९. तत्रैव, क्लो०-३०।

१०. तत्रैव, क्लो०-३१। ११. तत्रैव, क्लो०-१२८।

१२. पडाम्नायतन्त्रे, क्लो०-१२९-१३२। १३. परात्रिशिका, पृ० १७८।

#### यामलानां विवरणम्

'ब्रह्मयामल-विष्णुयामल-रुद्रयामल-जयद्रथयामल-स्कन्दयामल उमायामल-लक्ष्मीयामल-गणेशयामलान्यष्टौ' इत्यर्थरत्नावलीकारः । परन्तु सेतुबन्धेऽष्टयामल-नामकमे कश्चन व्युत्कमोऽवलोक्यते । नामान्येतान्येव । कुलचूडामणिभूमिकायां तु व्युत्कमिवश्रमेणान्य एवार्थः किल्पतः, ग्रह्यामलस्य च तत्र समावेशोऽकारि । श्रोकण्ठीसंहितायान्तु ब्रह्मयामल-विष्णुयामल-स्वच्छन्द-रुरु-अथर्वण-रुद्र-वेतालाख्या-न्यष्टावेव यामलानि परिगणितानिः, परन्तु सप्तैव यामलानि प्राप्यन्ते । ब्रह्मयामले पीठानुसारं तन्त्राणां वर्गीकरणमपि क्रियते । तत्र विद्यापीठेऽष्ट्यामलानि सन्ति । तानि यामलानि रुद्र-सक्तन्द-विष्णु-यम-वायु-कुवेर-इन्द्र नामिनः ख्यातानि ।

जयद्रथयामलेऽपि यामलाष्टकोल्लेखो वर्तते । यद्यथा—ब्रह्म-विष्णु-स्कन्द-गौतमीय-रुद्र-हरि-यामलानि । सम्मोहनतन्त्रस्य षष्ठेऽध्याये शैव-वैष्णव-गाणपत्य-सौरादिभेदेन तन्त्रादीनां यद्विवरणं प्रस्तुतम्, यत्र यामलग्रन्थानामपि विवरणं दत्तम् । शैवे भेदे द्वे यामले, वैष्णवे एकं यामलम्, सौरे च द्वे यामले तत्र दृश्यन्ते ।

महासिद्धिसारतन्त्रे तन्त्राणां त्रयाणां विभागानां कल्पना क्रियते — रथक्रान्ता, विष्णुक्रान्ता, अश्वक्रान्ता चेति । स्वदृष्टिभेदेन प्रत्येकस्मिन् विभागे चतुष्षष्टिनन्त्राणि सन्ति । विष्णुक्रान्तायां चतुष्षष्टितन्त्राणां विभाजनक्रमे ब्रह्मयामल-यामल-घद्मायामल-सिद्धयामलानि तत्र दृश्यन्ते । कौलसाहित्यस्याचारप्रतिपादकेषु ग्रन्थेषु चद्मयामलं देवीयामलञ्च प्राप्येते । लक्ष्मीधरसंमत्या वामकेश्वरतन्त्रानुसारेण चतुष्षष्टितन्त्रेषु यामलानि यामलाप्टकेति नाम्ना उद्धृतानि । तेषां क्रमः १५-२२ इति; परन्तु वामकेश्वरीमते तेषां क्रमः २३-३० इति दृश्यते ।

भास्कररायसंमत्या चतुष्विष्टतन्त्रेषु यामलानि यामलाष्टकनाम्ना वर्णितानि, तेषां नामानि च ब्रह्म-विष्णु-रुद्र-लक्ष्मी-उमा-स्कन्द-गणेश-जयद्रथयामज्ञानि । रघुनाथतर्कवागीशविरचिते आगमतत्त्वविलासे प्रारम्भ एव तन्त्रग्रन्थानां एका सूची

१. नित्याषोडशिकाणंवे, पृ० ४३।

२. तान्त्रिक-साहित्य, म० म० गोपीनाथ कविराज, पृ० १९ ।

३. स्टडीज इन तन्त्राज, बागची, पृ० ६।

४. तान्त्रिक-साहित्य, पृ० २४, भूमिकायाम् । ५. तत्रैव ।

६. तान्त्रिक-साहित्य, पृ० २३। ७. तत्रैव, पृ० ४९। ८. तत्रैव, पृ० २०।

९. काश्मीर सीरीज आफ टेक्स्ट एण्ड स्टडीज, नं॰ LXVI।

१०. तान्त्रिक-साहित्य, पृ० २०।

ग्रन्थकःरेण दत्ता । अस्मिन् ग्रन्थे ब्रह्म-शिद्ध-वृहद्-सिद्धयामलानि सन्ति । क्रद्रयामले शीयामल-विष्णुयामल-शक्तियामल-ब्रह्मयामलानि वर्ण्यन्ते । क्रद्रयामलमेव तेषां ग्रामलानाम् उत्तरकाण्डस्वरूपं मन्यते । अत एव प्रतीयते यदिदं यामलं सर्वेप्रचलितं सर्वसर्मियतिमिति ।

एतेषु ग्रन्थरूपेणोद्धरणरूपेण वेमानि यामलानि समुपलभ्यन्ते । रुद्रयामलं आदि-प्रादित्य-कृष्ण-कूमं-गणेश-ग्रह-जयद्रथ-ब्रह्माण्ड-बिन्दु-भैरव-मुद्रितमुपलभ्यते । मात्-रस-विष्णु-शक्ति-शिव-स्कन्द-संकेत-सिद्धयामलानां व मातृका आफ्रेक्टबृहत्सूच्यां तदितिरिक्तम् अघोर-उमा-कृष्ण-गणेश-ग्रह-गौरी-चन्द्र-जयद्रथ-जाम्बु-ज्ञान-देवीयामलानाञ्च मातृकाः समुपलब्धा निर्दिष्टाश्च<sup>२</sup>। एतेषां यामलग्रन्यानां नामानि विभिन्नेषु ग्रन्थेषु समुपलभ्यन्ते । तद्यथा — आदियामलं तन्त्रसार-नक्षत्र-समुच्चय-आगमतत्त्वविलाहेषु, आदित्ययामलं तन्त्रसार-पुरश्चर्यार्णव-नक्षत्रसमुच्चयेषु, इन्द्रयामलं ताराभक्तिसुधार्णवे, उमायामलं चन्द्रोन्मीलन-दामोदरक्रुततत्त्वचिन्तामणि-शिवदासकृतज्योतिर्निबन्ध-परमशिवसहस्रनामस्तोत्रेषु, कल्पसूत्रयामलं तन्त्रभूमिकायाम्, कालीयामलं चन्द्रशेखरकृतकुलपूजनचन्द्रिकायाम्, कालोत्तरयामलं योगिनीतन्त्रभूमिकायाम्, कुलयामलं गोपीनाथकविराजकृते 'तन्त्र और आगमों का दिग्दर्शन' इति ग्रन्थे (१० ४५), कूर्मयामलं विश्वप्रकाशपद्धतौ, ग्रह्यामलं गौरीयामलं ताराभक्तिस्धार्णव-प्रश्चर्यार्णव-समयाचारेषु, ाणतोषिणीसंग्रहे, चन्द्रयामलं ताराभक्तिसुधार्णवे, ज्ञानयामलं तन्त्रमुक्तावल्याम्, तत्त्वयामलं प्रबोध-मिहिरोदये, तन्त्रसारधृतयामलं मातृकाभेदतन्त्रे (पृ० ६३), देवीयामलं ताराभिक-सुधार्णव-तारारहस्यवृत्ति-श्रीतन्त्रालोक कुलप्रदीपेषु, नीलतन्त्रादियामलं भेदतन्त्रे (पु० १३), पञ्चयामलं शिवानन्दकृते कुलप्रदीपे, भानुयामलं नरपतिजय-भैरवयामलं विज्ञानेन्दुकौमुदी लक्ष्मीधरसीन्दर्यलहरीटीका-कामकला-विलामटीकाचिद्वल्ली-विज्ञानभैरवटीका-अरुणामं।दिनीपु, रत्नावलीकूलोड्डीशयामलम् उमानन्दनाथरचितनित्योत्सवे (पृ० ५), रसयामलं प्रयोगरत्ने, वामकेश्वरयामलं मातकाभेदतन्त्रे सप्तमे पटले (श्लो० ३), विश्वयामलं चण्डीपत्रिकायाम् (सित०-अब्दूबर, १९८०, पृ० ६), विष्णुयामलं ताराभिक्तसुधार्णव-सर्वोल्लासतन्त्र-स्पन्द-प्रदीपिका-रुद्रयामलतन्त्र-आचारार्क-प्राणनोषिणीसंग्रहेषु, वीरयामलं कृतविज्ञानभैरवटीकायाम्, शक्तियामलं पुग्श्चर्यार्णव-शाक्तानन्दतरङ्किणी-ताराभिकस्थार्णव-तन्त्रसार-रुद्रयामल-शक्तिरत्नाकरेषु, स्कन्दयामलं प्राणतोषिणी-

१. नोटिसेज आफ संस्कृत मैन्यु० बाई राजेन्द्रलाल मित्र, सं० ३।८६ ।

२, न्यू कैटलागस कैटलागरम-सूच्याम्।

संग्रहे तन्त्रालोके (२८.४३०) च, स्वच्छन्दयामलं योग्नि हृदयदीपि शासीभाग्य-भास्कर-सुभगोदय-महामोक्षतन्त्रेषु, सिद्धयामलं कुष्णानन्दकृततन्त्रसार-आगमतस्व-विलास-मन्त्रमहार्णव-ताराभिक्तसुधाणंवेषु, संकिषणीयामलं श्रीतन्त्रालोकस्य जयरथटीकायाम् उपलभ्यन्ते स्मर्यन्ते च।

कृष्णयामल<sup>9</sup>-हंसयामलयो<sup>3</sup>र्मातृकाः सरस्वतोभवनग्रन्थालये दृश्यन्ते । समया-चारतन्त्रस्य पाण्डुलिप्यामिप<sup>3</sup> यामलानां संख्या निर्दिष्टा । वाराहीतन्त्रस्य पण्डुलिप्यामिप<sup>8</sup> यामलानां संख्याः, अवान्तरभेदाः, श्लोकसंख्याः, लक्षणानि च वर्ण्यन्ते ।

एवं च षडाम्नायतन्त्रे चतुर्विधयामलम्, वाराहीतन्त्रे षड्विधयामलम्, श्रीकण्ठे संहिताप्रभृतिषु चाष्टविधं यामलमित्युक्तिः प्रायोव दमात्रम् । विशिष्टप्रकाराणां तन्त्राणां संज्ञा यामलमित्येव वक्तुं युज्यते, संख्यानिर्धारणं तु दुःशकम् । मृद्वितरूपेण मातृकारूपेण वा यानि यामलानि समुपलभ्यन्ते, तत्र याम उलक्षणं घटते न वा ? किञ्च तेषां स्वकीयं वैशिष्ट्यमिति वर्तते साम्प्रतं गवेषणाया विषयः । एतेषां यामलानां यावदुपलब्धः परिवयो यथावसरं प्रदास्यते ।

#### श्रोकृष्णयामलविषये किञ्चित

प्राचीनकाले विभिन्नानां प्रस्थानानामव अम्बनं कृत्वा शाक्तमतं प्रचारितम्।
एषु प्रस्थानेषु कौलिकमतं प्रधानमस्ति। अतिप्राचीने काले ऋषिणा दुर्वाससा
सहास्य मतस्य सम्बन्ध आसीदिति श्र्यते। दुर्वासा श्रीकृष्णाय आगमशास्त्रस्य शिक्षाम् अदादित्यपि प्रसिद्धिरस्ति। युगान्तरे कामकृपपीठाद् मीननाथेन
मत्स्येन्द्रनाथेन वा इदं मतं प्रचारितम्। किञ्चित् पूर्वं पुराणसंहिता इति नाम्ना
पुराणार्थविषयक एकः प्राचीनो ग्रन्थः प्रकाशितः। अस्मिन् ग्रन्थे प्राचीनपौराणिकधारानुमोदिता बहवः सिद्धान्ता प्रकाशिताः। तस्मिन् ग्रन्थे श्रीकृष्णलोलाविषयस्तान्त्रिकदृष्ट्या साधनागतदृष्ट्या च आलोच्यते। प्रसङ्गतया प्राथमिकलीलाव्यावहारिकलीला-प्रातिभासिकंलीलानाञ्च सूक्ष्मं विवरणं तस्मिन् ग्रन्थे वर्तते।
तत्र प्राचीनवैष्णवसम्प्रदायस्य कतिपये प्राचीनग्रन्था अपि उद्धृताः सन्ति।

१. सं० २४५३४, २४५३५, २४८७५, २६६७८ । २. सं० २६२३६ ।

३. नोटिसेज आफ संस्कृत मैन्यु० बाई राजेन्द्रलाल मित्र, सं० ७५५।

४. नोटिसेज आफ सं० मैन्यु० बाई राजेन्द्रलाल मित्र, सं० २४८१।

५. तान्त्रिक साधना और सिद्धान्त : गोपीनाथ कविराज, पृ० २९०।

अनेन विवरणेन स्पष्टिमदं प्रतिभाति यद् वैष्णवसम्प्रदाये साधनायामिष लीलारहस्ये मूलतान्त्रिकरहस्यानि प्रतिपादितानि । प्रसिद्धवेदान्ताचार्यश्रीमद्भगवत्-पादस्य श्रेष्ठगुरुणा गौडपादेन "श्रीविद्यारत्नसूत्रम्" इति नाम्ना उत्कृष्टतमतान्त्रिकग्रन्थो लिखितः । श्रीकृष्णयामलतन्त्रेऽपि योगस्य साधनायाश्च दृष्ट्या तान्त्रिकदृष्टिवैष्णव-दृष्टिश्च सम्मिलिता प्रतिपाद्यते ।

श्रीकृष्णयामलतन्त्रे इदम् उल्लिखितमस्ति यदूर्ध्वलोकस्यान्तर्गते स्वर्ग-महर्लोक-जनलोक-तपोलोक-सत्यलोकाश्च प्रसिद्धाः सन्ति । ब्रह्मलोकस्योपरि चतुर्व्यहस्थान-मस्ति । वैकुण्ठस्य दक्षिणतः संकर्षणो विद्यते । वैकुण्ठस्य अधस्तात् प्रद्यम्नः कामदेवो वा । कामस्योपरि उत्तरतश्च अनिरुद्धो वास्देवश्च पूर्वे । इमानि स्थानान्येव सत्यलोकस्योपरि वैकुण्ठस्याधव्च अवस्थितानि सन्ति । चतुर्व्यहस्योपरि ज्योतिर्मयवैकुण्ठधाम परमव्योम वा अस्ति । इदं चतुर्व्यहमुपलक्षितानां चतुरस्राणां मध्येऽवस्थितमस्ति । अस्योपरि कौमारलोकः, यत्र बह्याण्डरक्षकः कार्तिकेयोऽवस्थितः । एषामुपरि महाविष्णोः स्थानमस्ति । स एव सहस्रशोर्षा पुरुषः, तथा श्रीकृष्णस्यां-शस्यांशाद् उद्भूतः । महाविष्णोर्मुखात् कारणसलिलम् उद्भूतम् । तस्मिन् सलिले महासंकर्षणोऽवस्थितः । एष संकर्षणः शेषस्यावतारभूतः, यमाश्रित्य शेषशायी भगवान् जाग्रत्स्वरूपे सुप्तवत् तिष्ठति । जगतः सृष्टिः प्रलयश्च अस्य भगवतो निःश्वास-प्रश्वास-रूपे स्तः। कारणसमुद्रे अर्द्धोन्मीलितै नेत्रैः महायोगिनो गोविन्दपादानां ध्याने मग्नाः सन्ति । तस्य वामपाःर्वे श्रीराधाया अङ्गाद् उद्भूता महालक्ष्मीरद्धान्मीलित-नेत्रैर्व्यजनयति । परमपुरुषस्य गोविन्दस्य ध्यानेन महाविष्णोः पुलकोद्गसो जायते । प्रत्येकं रोमकूपे ब्रह्माण्डा आविर्भवन्ति । अन्तराले श्रीराधायादिचन्तनेन नेत्रकोणे-भ्योऽश्रुधारा निर्गता भवति । वामचक्षुषो यमुना, दक्षिणचक्षुषो गङ्गा, मध्यतश्च गोमती उद्भूता भवति । तिस्रो धाराः पुनः कारणसमुद्रे प्रविष्टा भवन्ति । जगित ता घारास्तमः (कृष्णवर्णः), सत्त्वम् (शुभ्रवर्णः), रजश्च (रक्तवर्णः) इति नाम्ना प्रसिद्धाः सन्ति ।

इत उपरि त्रिपुरसुन्दरीलोकोऽस्ति । अस्याः श्रीयन्त्रनाम्ना प्रसिद्धं पूर्णयन्त्रमत्र विराजते । सा कृष्णोत्पन्ना कृष्णरूपा च स्वयम्, रक्तवर्णा चतुर्भुजा चापि । सा एव शुक्लवर्णा वाणी, पीतवर्णा भुवनेश्वरी, रक्तवर्णा त्रिपुरसुन्दरी, श्यामवर्णा कालिका, कृष्णवर्णा नीलसरस्वती चास्ति । पराशक्तिर्दुर्गा साक्षात् कृष्णस्वरूपा । उक्तञ्च— 'दुर्गाख्या पराशक्तिः साक्षात् कृष्णस्वरूपिणी' ।

राधाक्तृष्णयोर्विपरीतरत्या दुर्गा रामश्च सम्भवतः । दुर्गैव गोविन्दो रामश्च, संकर्षण एव राधा वा। नित्यसृष्ट्यर्थं महाविष्णोरुदरे संकर्षणः प्रविष्टो भवति । महाविष्णोनिष्ट्यां गरवा संकर्षणः कुण्डल्याकारो भवति। एवं सहस्रमुखो भूत्वा मुखरन्ध्राद् बहिर्गतो भवति । महाविष्णुरिखलब्रह्माण्डस्य सर्जनं धारणं संहारं च करोति । तदूध्वं मध्यफणाचक्रे गौरीकूलनामको चक्रो विद्यते । तत्र भुवनेश्वरीरूपा दुर्गा विराजते। तत्र या देवी निवसति, सा कदाचित् इयामा, कदाचित् कनकप्रभा चतुर्भुजा तथा कदाचित् शङ्कचकगदामुद्भरध.रिणी भवति । तस्या निकटे च काल-रूपा कालिका तिष्ठति । चक्रस्य दक्षिणतो नीलसरस्वत्या उग्रताराया वा जटाया वा स्थानमस्ति । ततः पश्चिमतः शुक्लवर्णा, शुश्रसत्त्वमयी, ब्रह्मवाग्वादिनी नित्या अव-स्थिता । पीतवर्णा भुवनेश्वरी छिन्नमस्तारूपेण परिणता । चक्रस्यास्योत्तरतो योगिनी-गणो डाकिनीलाकिन्यादिभिरावृतस्तिष्ठति । तस्य उत्तरतो भवनेश्वरी, पश्चिमत-रिछन्नमस्ता, दक्षिणतो नीलसरस्वती वाणी तथा पूर्वतः श्यामा दुर्गा कालिका वा तिष्ठति ।

अनेन प्रकारेणोत्तरोत्तरलोकसंस्थानानां तथा दिव्यमण्डलावस्थानानां विशदं वर्णनं श्रीकृष्णयामलतन्त्रे प्राप्यते । अयं ग्रन्थः कृष्णतत्त्वरहस्यप्रतिपादनायैवाविर्भूत इति तन्त्रविदामाशयः। संक्षेपत उपर्युक्तं विवरणं श्रीकृष्णयामलतन्त्रस्य दिङ्मात्र-निर्देशकम् । अस्य विस्तृतं व्याख्यानं प्रकृतशोधनिबन्धे विविधप्रमाणपुरस्सरमुपस्था-पितं वर्तते ।

## श्रोकृष्णयामलस्य पाण्डुलिपीनां वर्णनम्

- (१) वाराणस्यां सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालये सरस्वतीभवनपुस्तकालये चतस्रः पाण्डुलिपयः क, ख, ग, घ-संख्याका विराजन्ते ।
- (क) पाण्डुलिप्याम् २०७० रलोकाः सन्ति, १४-१०३, १०३-१३१ पत्राणि च देवनागरीलिप्याम् ।
  - (ख) पाण्डुलिप्याम् २७ रलोकाः सन्ति, १ पत्रमस्ति च देवनागरीलिप्याम् ।
- (ग) पाण्डुलिप्याम् १४०८ रलोकाः सन्ति, २-१३ पत्राणि च देवनागरी-लिप्याम् ।
- (घ) पाण्डुलिप्याम् ३१२ रलोकाः, ७८-७९, ८३-८४, ८६-८९, ९१-९५ पत्राणि बंगलिप्याम्; परन्तु तत्रस्थाश्चतस्रोऽपि पाण्डुलिपयोऽपूर्णाः सन्ति ।
- (२) नारदव्याससंवादरूपेयं लिपिः । अस्याम् १४६० २लोकाः सन्ति । अस्यां कृष्णस्य महिम्नः प्रतिपादनं कृतम् । वर्णिता विषयाः सन्ति—व्यासस्य नारदं प्रति

१. (क) सं० २६६७८, (ख) सं० २४५३४, (ग) सं० २४५३५, (घ) सं० २४८७५।

प्रश्नाः, शम्भोर्ब्रह्माणं प्रति प्रश्नाः, कृष्णरहस्यविषये ब्रह्मणो विष्णुं प्रति प्रश्नाः। आराध्येश्वरः कः ? अस्मिन् निर्णये विष्णोर्महाविष्णुं प्रति प्रश्नाः, वृन्दावनारोहण-वर्णनम् विद्यायराणामागमनम्, विद्यायरेभ्यः कृष्णस्य शापः, विद्याधरेण सह नारदस्य निर्णमनम्, कृष्णस्य किङ्करोत्पत्तिः, मदालसोपाख्यानादिकम्, ऋतध्वजस्य पितृपुरप्रवेशः, कालयवनस्य भस्मीभूतवर्णनिम्त्यादि।

- (३) इदं वैष्णवतन्त्रमस्ति । अस्यां लिप्यां कृष्णस्य महिमा, पूजाविधिरित्या-दिकं विणतम् । (अनूपपुस्तकालये, बीकानेरे, १२८४) ।
- (४) अस्यां लिप्यां ११२ क्लोकाः सन्ति । त्रिभङ्गचरितमात्रमेव पूर्णं प्राप्यते । (एशियाटिक सोसायिटी आफ बंगाल, ५८९१) ।

0 5 0

# श्रीमद्भागवते श्रीकृष्णावतारतत्वविमर्शः

डॉ॰ विन्ध्येश्वरीप्रसादमिश्रः 'विनयः' प्राध्यापकः,

संस्कृतविभागे, सागर वि० वि०, सागरम् (म० प्र०)

\$ \$ \$

अष्टादशपुराणेष्वन्यतमं भगवतः श्रीकृष्णचन्द्रपरब्रह्मणो लीलावतारचरितस्य चारुनिबन्धनं भयबन्धनध्वंसकरं भिक्तशास्त्रमिति विदित्तमेवास्ति शेमुषीजुषां विदुषाम्। भिक्तित्त्वस्य सहजसंसिद्धचर्थमवाङ्मनसगोचरं परतत्त्वं यया लीलया गोचरीभूतं सद् भजनीयतामायाति, सा ह्यवतारलोलेति निगद्यते विपिश्चिद्धः। यद्यप्यवतारलीलायाः सद्भावो वैदिकेषु ब्राह्मणग्रन्थेषूपनिष्यत्विष् च ववचन मूलकृषेणान्विष्यते विद्विद्धः, परं विस्तरं त्वस्य रामायण-महाभारत-पुराणप्रभृतिग्रन्थेष्वेव संदृश्यते। महाभारते (तस्य हरिवंशाख्यखिलभागे च) भगवतो 'वराह-नृसिह-वामन-परशुरामश्रीराम-कृष्णादीनां षण्णामेवावतारलोलानां वर्णनं दृष्टिपथमायाति। परवितपुराणग्रन्थेषु चेयं गणना क्रमशो वृद्धिगता चतुर्वशितिकोटिमाटोकते, तद्यथा —

- १. वाराहपूराणे—दशावताराः;
- २. नृसिंहपुराणे दशावताराः;
- ३. अग्निपुराणे दशावताराः;
- ४. वायुपुराणे द्वादशावताराः ।

श्रीमद्भागवतमवतारविषयकं सर्वतोऽप्यधिकं लोकसम्मतं पुराणम् । अस्मिन्न-वतारवर्णनस्य त्रयः सन्दर्भा दृश्यन्ते, यथा—

- (१) प्रथमस्कन्धे तृतीयेऽध्याये द्वाविंशावताराणां वर्णनम् ।
- (२) द्वितीयस्कन्धस्य सप्तमेऽध्याये त्रयोविशावताराणां वर्णनम् ।
- (३) एकादशे, चतुर्थेऽज्याये षोडशावताराणामेव सङ्कलनम् ।

सत्यप्येवंविधे वर्णनवैविध्ये प्रायशश्चतुर्विशत्यवताराणां मान्यता एवात्राप्यूरी-कृता प्रतीयते ।

अवतरणम्—'अव' इत्युपसर्गपूर्वं 'तृ' धातोर्ल्युट्प्रत्ययेन निष्पद्यते व्याकरण-दृशा । अस्य दार्शनिकोऽर्थः परतत्त्वस्य प्रपञ्चे आगमनं क्रोडनं वा भवति । श्रीमद्भा-गवतानुसारेण भगवत्ताप्रकाशमेदेनावतारप्रकारा अपि भिद्यन्ते । अत्र आद्योऽत्रतारः पुरुषसंज्ञकः , यस्मिन्नवतारे महत्तत्त्वादिप्राकृतपदार्थानूरीकृत्य षोडशकलोपवृंहितं लोकसिसृक्षाहेतुकं किमप्यलोकसामान्यं वपुः प्रादुर्भवित, तत् परमेष्ठीप्रजापतेर्ब्रह्मणो जन्मस्थानभूतस्यादिपद्मस्यापि कारणम्, सर्वेषां प्राणिपदार्थतत्त्वानामादिप्ररोहमिति कथ्यते । इदमेव कारणार्णवद्यायो विराडिति व्यपदिश्यते । अयमेवाद्यपुरुषविग्रहः सर्वेषामवताराणामाश्रयः, मूलप्रकृतिश्च, यथा—

'एतन्नानावताराणां निधानं वीजमव्ययम् ।' (श्रीमद्भा० १।३।५)

देविषमनुष्यतिर्यक्ष् भगवतो ये खल्ववतारा भवन्ति, ते सर्वेऽस्यैव भूम्नो लीलाऽवतारत्वेन स्वीक्रियन्ते, एतेषु केचन तदंशभूताश्चान्ये कलारूपाः; किन्तु श्रीष्णस्तु साक्षात् स्वयं भगवानेवेति सिडिण्डिमं समुद्वुष्यते श्रीमद्भागवतकारेण, यस्याः सिद्धिरग्रे सिसाधियष्यतेऽस्माभिः।

अतःपरं प्रकृतेः सत्त्वरजस्तमोगुणानां स्थितिसृष्टिमंहारप्रयोजकानां पृथक्पृथगा-ध्यक्ष्यं विधातुं यदा पुरुषोऽयं ब्रह्मविष्णुशिवेति संज्ञां त्रिमूर्तित्वं च भजते, तदाऽस्य गुणावतारोऽयमिति कथियतुं शक्यते । इत्यं श्रोमद्भागवतमते पुरुषावतारगुणावतार-लीलावताराश्चेत्यवतारस्य कोटित्रयी एव सम्मताऽनुमीयते ।

एषु पुरुषावतारस्तु, क्षीरिसन्धुशायी विराड्विग्रहः श्रीनारायण एव, अस्यैव गुणावतारमध्ये पठितः सत्त्वगुणाभिमानी वैकुण्ठाधिपतिस्तत्तद्ब्रह्माण्डस्य पालयिता विष्णुः पृथ वृथ्य वृथ्य वृथ्य पृथ्य पृथ

अंशकलयोरियं परिभाषा दीयते सम्प्रदायविद्भिर्यथा—'अंशस्तुरीयभागः स्यात् कला तु षोडशो मता' (सात्त्वततन्त्रम्-३।९) ।

#### श्रीकृष्णावतारकोटिविषयकः प्रश्नः

इदानीमुदेत्ययं प्रश्नो यच्छ्रीमद्भागवते श्रीकृष्णस्यावतरणं भगवतः क्रीदृशोऽ-वतारः ? ग्रन्थेऽस्मिन् एकतस्तु—'कृष्णस्तु भगवान् स्वयम्' इति प्रतिज्ञावाक्यपरत-स्त्वंशकलाऽऽदिरूपेणापि श्रीकृष्णस्य वर्णनमिति मिथो विरोधः समुत्पद्यते । श्रीकृष्णस्य क्वचन पुरुषरूपेण, क्वचन वैकुष्ठाधिपतिविष्णुरूपेणापि वर्णनं दृश्यते । तद्यथा—

१. आद्योवतारः पुरुषः परस्य \*\*\*\*\* (श्रीमद्भागवतम् - २।६।४१)।

२. तत्रैव, ११३११,२,३,४। ३. तत्रैव, ११२१२३।

#### (१) पुरुषावतारवद्वर्णनम्

- (क) वसुदेव गृहे साक्षाद्भगवान् पुरुषः परः । जनिष्यते तित्प्रयार्थं सम्भवन्तु सुरस्त्रियः ॥ (श्रीमद्भा० १०।१।२३) ।
- (ख) दिष्ट्याम्ब ते कुक्षिगतः परः पुमान् .... ... । (तत्रैव -१०।२।४१)
- (ग) इत्यभिष्ट्रय पुरुषं यद्रूपमिनदं यथा। ब्रह्मोशानौ पुरोधाय देवा प्रतिययुदिवम् ॥ (तत्रैव —१०।२।४२)
- (घ) 'विदितोऽसि भवान् साक्षात् पुरुषः प्रकृतेः परः।' (तत्रैव-१०।३।१३)
- (ङ) अथैनमात्मजं वीक्ष्य महापुरुषलक्षणम् । देवको तमुपाधावत् ··· ··· ।। (तत्रैव—१०।३।२३)
- (च) ''रूपं यत्तत्प्राहुरव्यक्तमाद्यम् ।'' (तत्रैव-१०।३।२४)
- (छ) "रूपं चेदं पौरुषं ध्यानिधष्ण्यम् "।" (तत्रैव-१०।३।२८)
- (ज) विश्वं यदेतत् स्वतनौ निशान्ते यथाऽत्रकाशं पुरुषः परो भवान् । (तत्रैव—१०।३।३१)

## (२) परब्रह्मणो गुणावतारान्तर्गतप्तन्तवाधिष्ठातृश्रीपतिविष्णुरूपवद्ववर्णनम्

- (क) देवक्यां देवरूपिण्यां विष्णुः सर्वगुहाशयः। आविरासीद् यथा प्राच्यां दिशोन्दुरिव पुष्कलः॥ (श्रीमद्भा०-१०।३।८)
- (ख) तमद्भुतं बालकमम्बुजेक्षणं चतुर्भुजं शङ्खगदार्युदायुधम् । श्रीवत्सलक्ष्मं गलशोभिकौस्तुभं पीताम्बरं सान्द्रपयोदसौभगम् ॥ (तत्रैव—१०।३।९)
- (ग) "स त्वं साक्षाद् विष्णुरध्यात्मदीपः"। (तत्रैव-१०।३।२४)
- (घ) ''उपसंहर विश्वात्मन्नदोरूपमलौकिकम् । शङ्ख<del>चक्रगदापद्मक्षिया जुष्टं चतुर्भुजम् ॥''</del> (तत्रैव—१०।३।३०)
- (ङ) "अदृश्यतानुजा विष्णोः … … ।" (तत्रैव १०।४।९) एवमन्येष्वपि प्रसङ्गेषु द्रष्टव्यम् ।

#### (३) लीलावतारमध्ये अंशरूपेण वर्णनम्

केचन श्लोका उदाह्रियन्ते, यथा-

- (क) "तत्रांशेनावतीणंस्य दिष्णोर्वीर्याणि शंसनः।" (श्रीमद्भा०-१०।१।२)
- (ख) "अथाहमंशभागेन देवन्याः पुत्रतां शुभे । प्राप्स्यामि" " " " " ॥" (तत्रैव—१०।२।९)
- (ग) ''भगवानिप विश्वात्मा भक्तानामभयंकरः। आविवेशांशभागेन मन आनक दुंदुभैः॥'' (तत्रैव—१०।२।१६)

- (घ) 'ततो जगन्मञ्जलमच्युतांशं समाहितं शूरसुतेन देवी । दधार.... ... ... ... ... ... ... ।।' (तत्रैव-१०।२।४१)
- (ङ) ''प्रधानपुरुषावाद्यौ जगद्हेतू जगत्पती । अवतीर्णी जगत्यार्थे स्वांझेन बलकेशवी ॥'' (तत्रैव—१०।३९।३२)

## (४) लीलावतारान्तर्गतकलारूपेण वर्णनम्

(क) भूमेः सुरेतरवरूथविमर्दितायाः
 वलेशव्ययायकलया सितकृष्णवेशः।
 जातः करिष्यति जनानुपलक्ष्यमार्गः
 कर्माणि चात्ममहिमोपनिबन्धनानि॥ (श्रीमद्भा०—२।७।२६)
 वलोके देवर्षिनारदं प्रति भगवतो भविष्यदेवतारवः

इत्यस्मिन् क्लोके देवर्षिनारदं प्रति भगवतो भविष्यदवतारवर्णनप्रसङ्गे प्रजापतिर्व्रह्मा, ''श्रीकृष्णवलरामौ पुंसः क्वेतक्यामकेशाद्युपलक्षितकलाविशेषाविति'' सूचयित ।

अन्यत्रापि,

(ख) तावाह भूमा परमेष्ठिनां प्रभुः ""। विजात्मजा मे युवयोर्दिदृक्षुणा मयोपनीता भुवि धर्मगुप्तये। कलावतीर्णाववनेर्भरासुरान्

हत्वेह भूयस्त्वरयेतमन्तिमे ॥ (तत्रैव-१०।८९।५९)

एतस्य समाधानम्-वस्तुतः श्रीमद्भागवतस्य विशिष्टां पारिभाषिकतां बिभर्ति । विद्वांसो यत्तत्त्वमद्वयज्ञानं वा ब्रह्मपरमात्मेति वा ह्यामनन्ति, तदेव महर्षिद्वेपायनः श्रीमद्भागवते भगवच्छब्देन व्यपदिशति, उक्तं च तेनैव—

> "वदन्ति यत्तत्त्वविदस्तत्त्वं यज्ज्ञानमद्वयम् । ब्रह्मेति परमात्मेति भगवानिति शब्द्यते ॥" (श्रीमद्भा० १।२।११)

शब्देऽस्मिन् परब्रह्मणो निर्गुणनिराकारसगुणनिराकारसगुणसाकारादयः स्वरूपभेदाः, सर्वे च लीलाऽवताराः प्रयोजनमनुग्रहीतुं शक्यन्ते । कार्यभेदात्स्थलभेदाः च्चेदमेकमेव तत्त्वं नानादारुषु विह्निरिव परिव्याप्तं विद्योतितं च दृश्यते । श्रीकृष्णस्तु सर्वेषां प्राणिजातानामात्मा एव, क्रीडनार्थमेवायं योगमायामाश्रित्य देहवानिव प्रतीयते । तस्य क्रीडासु भगवत्तत्त्वस्य सर्वेमिष विलासं यथास्थिति स्फुरितमवलोक्यते ।

१. नानेव दारुषु विभावसुवद् विभासि । (श्रीमद्भा० ४।९।७) यथा ह्यवहितो वह्निर्दारुष्वेकः स्वयोनिषु । नानेव भाति विश्वात्मा भूतेषु च तथा पुमान् ।। (श्रीमद्भा० १।२।३२)

अतः 'कृष्णस्तु भगवान् स्वयम्' इति कथने नास्ति तत्त्वदृशा काचिद्विप्रतिपत्तिः। भगवता कृष्णेन स्वीयावतारस्रीस्रायां यथाऽवत्तरं सर्वी भगवत्तत्त्वविचिष्ठत्तयः प्रदर्शिताः क्रमेण, ता दिङ्मात्रमत्रोदाह्नियन्ते, यथा—

## श्रीकृष्णस्य पुरुषावतारवद्वर्णनं तल्लीलायां च पौरुषीशक्तेविनियोगः

सर्वेऽवताराः पुरुषस्वरूपादेव समुन्मिषन्तीतिकृत्वा भगवतः पौरुषीशिकः सर्विपक्षया विशिष्य वर्तंत एव । प्रत्येकस्मिन्नवतारे आपाततो भूभारहरणं प्रधान-प्रयोजनत्वेन स्वीकुर्वते तज्ज्ञाः । भूभारहरणन्तु पौरुषी शक्तरेव कार्यम् । श्रीकृष्णस्य पूर्णावतारेऽपि तस्यैव 'कला' काचिद् भूभारहरणायालं स्यादिति विचिन्त्य निपुण-मुपावणि महर्षिणा यत् —'पुरैव पुंसावधृतो धराज्वरो भविद्ध्रिरंशैर्यदुषूपजन्यताम्' (श्रीमद्भा० १०।१।२२) इति ।

यत्र श्रीकृष्णः पुरुष इति व्यपदिश्यते, तत्रैव व्यवस्थीयते यच्छ्रीकृष्णलीलासु यथाऽवसरं विराट्पुरुषस्यापि शक्तेविनियोगः समुल्ललास । दशमस्कन्धस्य केचन प्रसङ्गाः संख्यावतां विषयस्यास्य परिचयमाचेतुं क्षमन्ते, तद्यथा—

- (क) श्रीमद्भागवते दशमस्कन्धस्य सप्तमेऽध्याये चतुर्क्षिशच्छ्लोकादारभ्य सप्तत्रिशत्पर्यन्तं बालकृष्णो जननीं यशोदां जृम्भणव्याजेन मुखं व्यादाय निखिलपि ब्रह्माण्डभाण्डं भावयाञ्चकार । इयं पुरुषस्यैव स्वरूपशक्तिः ।
- (ख) तत्रैव मृद्धक्षणलीलाप्रसङ्गेऽप्येवमेव चराचरं प्रयञ्चजातं स्वस्मिन्नेव वदनसदने तेनादिश. येन भृशमुद्विविजे यशोदा, स्वीयमात्मजं चालौकिक-मजिज्ञपत्, यथा हि—

कि स्वप्न एतदुत देवमाया कि वा मदीयो बत बुद्धिमोहः। अथो अमुष्यैव ममार्भकस्य यः कश्चनौत्पत्तिक आत्मयोगः।।।

इदमपि पुरुषमाहात्म्यं, यतस्तिस्मिन्नेव स्थास्नुजगदात्मकस्य विश्वस्य सद्भावः प्रत्यविष्ठिते । श्रीकृष्णावतारे पौरुषीशक्तेः पर्यविसितिः प्रमाणयित प्रसङ्कोऽयिमिति निश्चप्रचमेव ।

- (ग) उल्रूखलबन्धनलीलायां श्रीकृष्णकटिनिबन्धने रज्जुसमूहानामपि द्वयङ्गुल-न्यूनत्विमममेवाध्यात्मिकं भावं विशदयति ।
- (ध) दशमस्कन्धस्य त्रयोदशेऽध्याये विधिकृतवत्सगोपापहरणप्रसङ्गे, चतुर्दशेऽध्याये तत्कृतायां स्तुतौ चाप्यदसीयं विराड्वपुष्मत्त्वं सुतरां जरीजागर्त्येव । तत्र स्तुतिमातन्वता ब्रह्मणाऽभ्यधायि, यत्—

१. श्रीमद्भागवतम्-१०।८।४०। २. तदेव-१०।९।१२-१८।

क्वाहं तमोमहदहं खचराग्निवार्भूसंवेष्टिताण्डण्टसप्रवितस्तिकायः । क्वेदृग्विधाऽविगणिताण्डपराणुचर्यावाताब्वरोमविवरस्य च ते महित्वम् ।।

(ङ) यमुनाम्भिस निमञ्जन्तमक्रूरं श्रीकृष्णेनासकृत् स्वीयं पौरुषं रूपं प्रदर्शित-मित्यपि तस्य पूर्णावतारत्वमाकलियतुमलम्, यहि—

> नतोऽस्म्यहं त्वाखिलहेतुहेतुं नारायणं पूरुषमाद्यमव्ययम् । यन्नाभिजातादरविन्दकोञाद् ब्रह्माऽऽविरासीद् यत एष लोकः ।।

इति स्तुवश्नक्र्रस्तस्य कारणार्णवशायित्वं जगतो मूलकारणत्वमेव च द्रढयतीति वचनं नासमीचीनम् ।

श्रीकृष्णस्य विष्णुरूपता, तल्लीलासु च वैष्णवीशक्तेः विनियोगः—

अवतारप्रयोजनं सृष्टिसंरक्षणं साधुजनसम्पोषणमेव, तन्न संभाव्यते सत्त्वगुणाश्रयित्वं श्रीवष्णुविग्रहं व्यतिरिच्य । श्रीकृष्णः स्वावतारलीलायां यत्र तत्र जगत्पालकत्वेन परिकीर्तितस्तत्र तत्र विष्णुहरिश्रीपितरित्यादिविशेषणैः विशेषेण विभूषितो
विश्राजते, यथाऽस्मिन् रलोके—

अप्यद्य विष्णोर्मनुजत्वमीयुषो भारावताराय भुवो निजेच्छया। लावण्यधाम्नो भवितोपलम्भनं मह्यं न न स्यात्फलमञ्जसा दृशः³॥

भागवतस्य सूक्ष्मिधयाऽनुशोलनेन एकं रहस्यं बोभवोति पुरतो यच्छ्रीकृष्णस्य शङ्ख्यकगदापद्माद्युपलक्षितं चतुर्भुजिवग्रहं मथुराद्वारकाकुरुक्षेत्रादिस्थलेष्वेव प्रादुर्भवित, वर्जे त्वसौ द्विभुजः कमनीयगोपवेश एव । चतुर्भुजत्वमैश्वयंपरिचायकम्, द्विभुजत्वं च माधुर्यसम्पोषकमिति माधुर्यमङ्गलस्थले व्रजवृन्दावने वंशीविभूषितं द्विभुजगोपवेष-मेवामुना जग्नाहि । तत्र मधुरभाव एव वैशिष्ट्यमावहित, ऐश्वरभावस्यावश्यकता वृजातिरिक्तमिदं प्रथमतया मथुरायामेवानुभूयते । तत्र श्रीकृष्णः सर्वदा चतुर्भुजो विष्णु-स्वष्ट्यः । जन्मसमयेऽपि स्वीयं वैष्णवरूपमेव रचयाञ्चकार श्रीकृष्णो यथा—

"देवनयां देवरूपिण्यां विष्णुः सर्वगुहाशयः। आविरासीद्यथा प्राच्यां दिशोन्दुरिव पुष्कलः॥ तमद्भुतं बालकमम्बुजेक्षणं चतुर्भुजं शङ्क्षगदार्युदायुधम्। श्रीवत्सलक्ष्मं गलशोभिकौस्तुभं पीताम्बरं सान्द्रपयोदसौभगम्

१. श्रीमद्भागवतम्--१०।१४।११।

२. तदेव-१०।४०।१।

३. तदेव-१०।३८।१०।

४. तदेव--१०।३।८-९।

**मृन्दावनाम्मध्**पुरोमागते सति जरासन्धयुद्धावसरे भगवतः कृष्णस्य वैष्णवः स्वरूपप्रयोजनं विस्पष्टतयाऽवभासते, यथा-

> चिन्तयामान भगवान् हरिः कारणमानुषः। तद्देशकालानुगुणं स्वावतारप्रयोजनम् ।। एतदर्थोऽवतारोऽयं भूभारहरणाय मे । संरक्षणाय साधूनां कृतोऽन्येषां वधाय

अत्रैव विष्णोर्दिव्यायुधानि दिव्यरथे निक्षिप्तानि आकाशादवतरन्ति— "एवं ध्यायति गोविन्द आकाशात् सूर्यवर्चसौ। रथावुपरिथतौ सद्यः ससूतौ सपरिच्छदौ॥ आयुधानि च दिव्यानि पुराणानि यद्च्छया<sup>3</sup>।"

भागवतकारो मुनिः प्रसङ्गेऽस्मिन् श्रीकृष्णस्य चतुर्भुजत्वं स्फुटं व्यनिक-'पृथुदीर्घचतुर्बाहुम्', 'चतुर्भुजोऽरविन्दाक्षः'।

अतः परं श्रीकृष्णस्य द्वारकानिर्माणम्, श्रीरूपिण्याः रुविमण्याः समुद्वाहश्च सर्वमेतत् तस्य वैष्णवीक्रीडामेव वितनोति । अनया दृष्ट्याऽसौ गुणावतारान्तर्गत-विष्णुरपि सिद्धचत्येव।

## श्रीकृष्णस्यांशावतारवर्णनस्वारस्यम्---

श्रीकृष्णस्यांशावतारवर्णनं सामान्यप्रतीर्ति पुरस्कृत्यैव मुनिना विहितमिति श्रोधरस्वामिसदृशा आचार्यवर्या निगदन्ति, यथा--- 'अंशेनेनि प्रतीत्यभिप्रायेणोक्तम्'।

यया कस्मिश्चित्स्थलविशेषे प्रज्वलितोऽपि विह्निरन्यस्मिन् नात्यन्ताभावमवा-प्नोतीति व्याप्तस्य तस्य तद्देशेंऽशरूपतैदाङ्गोक्रियते, तथा विश्वद्रीची भागवता-शक्तिरप्येकतः प्रादुर्भूताऽप्यन्यतः अप्रकटिता सती प्रादुर्भावप्रतीतिमंशरूपतामेव गमयति तत्त्वदृशा। प्रयोजनानुसारमेव शक्तिविस्तारमवताराणां भवति श्रीकृष्णा-वतारसमये भगवान् प्राथम्येन वसुदेवमनसि प्रविश्य पश्चाद् देवक्यां बुभूषति— 'आविवेशांशभागेन मन आनकदुन्द्रभे:।'

१. श्रीमद्भागवतम्-१०।५०।६। २. तदेव-१०।५०।९।

३. तदेव--१०।५०।११-१२।

 <sup>&#</sup>x27;वैदर्भी भीष्मकसुतां श्रियो मात्रां स्वयंवरे' (श्रीमद्भा० १०।५२।१६) । 'रुक्मिण्या रमयोपेतं हृष्टा कृष्णम् "" (तन्नैव-१०।५४।६०)। 'तां रूपिणीं श्रियमनन्यर्गीत निरीक्ष्य' (तत्रैव-१०।६०।९)। 'तावच्छी जगृहे हस्तं तत्परा परमेष्ठिनः' (तत्रैव-१०।८१।१०) । इत्यादौ रुक्मिण्यां श्रीरूपता मुखरतरैव।

एवञ्च —'दिष्ट्याम्ब ते कुक्षिगतः परः पुमानंशेन साक्षाःद्भगवान् भवाय नः' इति भगवतो मनसि कुक्षौ वा प्रवेशोऽशविशेषेणैव संभाव्यते, अतोऽत्र 'अंश'-शब्द-स्वीकार एवोचितम्, देशकालादिपरिच्छिन्ने मनसि कुक्षौ वा कथं कालकलातीतस्य विश्वात्मनस्तत्त्वतः प्रवेशौ वक्तुं शक्यते ?

एवमवतरणक्रमेंऽशरूपतां स्वीकुर्वन्निप श्रीकृष्णः स्वी<mark>यानेकलीलाष्विल-</mark> भगवत्ताप्रकाशमाहात्म्येन साक्षाद्भगवानेवेत्यस्मिन् सिद्धान्तिते तत्त्वे न काचिद् विसंगतिरिति सुवचमेव।

## भगवतः कृष्णस्य कलाऽवतारवर्णनस्वारस्यम् —

पूर्वोद्धरणेषु यत्र श्रीकृष्णः पुरुषस्य कृष्णकेशकलाद्युपलक्षितोऽवतार इति निगद्यते, तत्राप्ययमेवार्थो ग्राह्यः प्रेक्षाविद्धर्यच्छि कृष्णचन्द्रभगवतो या भूभारापनो-दनादिक्रीडाः समभूवन्, तास्तस्य पुरुषविग्रहस्य लघीयस्यः कला एवासन् । परिपूर्णतमे कृष्णावतारे तादृक्कार्यजातानां तान्त्रिकिध्या नाधिकं महत्त्वमिति पुंसः कृष्णकेशत्वे-नैव ब्रह्मणा ता व्ययदिष्टाः । केशशब्दस्त्वंशुवाचको यथा महाभारते—

अंशवो ये प्रकाशन्ते ममैते केशसंज्ञिताः। सर्वज्ञा केशवं तस्मान्मामाहुर्मृनिसत्तनाः ॥

तत्त्विमदं नृसिहपुराणे स्पष्टतया विवियते, यथा— देवक्यां वसुदेवाच्च ह्यवतीर्य महीतले । सितकृष्णे च मच्छक्ती कंसादीन् घातियाध्यतः ॥

इमं विवृष्विद्भगींडीयवैष्णवाचार्यः साधु निरधारि, यथा—'सितासिते च मच्छक्ती इति तच्छक्तिद्वारैव श्रीकृष्णेन तद्घातनापेक्षया' इति ।

तात्यमिस्ति यच्छ्रीकृष्णविग्रहे याऽमुरसंह।रिणी शक्तिः, सा तस्यैव पुरुषरूपस्य कलामात्रात्मिका। एतेन कृष्णावतारस्य दुष्टरलनात्मकप्रयोजनातिरिक्तं परमानन्दरस-विस्तारकत्वं परमं प्रयोजनमेवोल्लसति, न तु तस्य भगवत्तायाः काचिद् हानिरिति भागवतकृन्मुनेरिभप्रायः। श्रीमद्भागवते श्रीकृष्णावतारः साक्षाद्भगवतः परब्रह्मण एव लीलाविलास इत्यात्मवित्सम्मतं वचो न जातु विस्मृतिपथमानेतव्यं परिणत-शेमुषीकैः पण्डितैः।

१. श्रीमद्भागवतम्-१०।२।४१।

३. नृसिंहपु०-५३।३२।

२. महाभारतम्-शान्तिप० ३२८।४३।

४. श्रीकृष्णसन्दर्भः-२९।

# कालसमीकरणम्

विद्यावारिधिः कृष्णचन्द्रद्विवेदी ज्योतिषविभागाध्यक्षः,

सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयस्य

\* \* \*

कालसमीकरणशब्दस्यायमर्थो यत् कालयोः मध्यमस्फुटकालयोः समीकरणं तुल्यतासम्पादनम् ।

तत्र को नाम मध्यमकालः, स्पष्टकालश्चेत्यस्य विवेचनमत्रार्थादापति । कालो हि रिविश्रमणेन सञ्जायते । रिविश्य क्रान्तिवृत्ते भ्रमित, कालश्च नाडीवृत्ते गण्यते । तेन कालगणनायां वैषम्यं सञ्जायते । यदि रिवः केवलं नाडीवृत्त एव भ्रममाणोऽभिवष्यतदा नाडोक्रान्तिवृत्तोभयजन्यकालवैषम्यं तत्र नाभविष्यत् । अतः काल-कलनार्थमिदं प्रथमं वैषम्यम् । अपरवैषम्यस्वरूपं त्वीदृग्विधं यत् सूर्यो न खलु तादृशे वृत्ते भ्रमित, यस्य केन्द्रं भूकेन्द्रं स्यात् । अतो हि मध्यमरिवभ्रमणजन्यकालः स्पष्टरिवभ्रमणजन्यकालतो वैषम्यमुपेतो भवति । आभ्यामेव वैषम्याभ्यां रवेर्मध्यम-कालः स्पष्टकालतोऽन्तरितो भवति ।

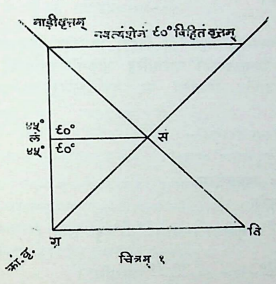
तत्र मध्यमकालस्तु मध्यमगत्या नाडीवृत्ते मध्यमरवेर्भ्रमणेन सञ्जातो मन्यतेऽभियुक्तैः । तद्यथा वेङ्कटेशकेतकरः केतकीग्रहगणिते —

ज्योतिर्विदो मध्यमकालमानं ज्ञातुं सदा मध्यमसायनार्कः। नाडीवृत्तौ सञ्चरतोति मत्वा तस्योदये वासरमारभन्ते।।

अस्यायमाशयो यन्नाडीक्रान्तिवृत्तसम्पातात् क्रान्तिवृत्ते चिलतो मध्यमग्रहो यावतोऽशानितकामित, तावन्त एव नाडीवृत्तेऽपि भागा गृहीताश्चेत् तत्रस्थो रिवः नाडीवृत्तीयसायनमध्यमार्कः; किन्तु रिवः क्रान्तिवृत्ते भ्रमित । कालश्च नाडीवृत्ते गण्यते । तेन तादृशमध्यमरन्युपरि कृतं ध्रुवप्रोतवृत्तं नाडीवृत्तं यत्र स्पृशित, ततो मध्यमरवेश्चान्तरं नाडीवृत्ते क्रान्तिवृत्तीयमध्यमसूर्ययोरन्तरम् । एतच्चान्तरं भास्करादिज्योतिर्विद्धिरुदयान्तरिति कथ्यते । यथोक्तं भास्कराचार्येण —

मध्यमार्कभुक्ता असवो निरक्षे ये ये च मध्यमार्ककलाः समानाः।
तदन्तरं यत्स्फुटमध्ययोस्तद् द्युपिण्डयोः स्याद्विवरं गतिष्टनम्।।
हृतं द्युरात्रासुभिराप्तिलप्ता होना ग्रहाश्चेदसवोऽल्पकाः स्युः।
तदन्यथाढचास्तुः कर्मग्रहणामुदयान्तराख्यम्।।

अनया परिभाषयेदमवगतं यद् मध्यमरवेविषुवांशभुजांशयोरन्तरमुदयान्तरम्; अतोऽत्रोदयान्तरानयनं प्रस्तूयते। तत्र विषुवांशभुजांशयोरन्तरज्यारूपमुदयान्तरं यद्यप्यन्तरज्यानयनप्रकारेण साधितम्; तथापि तस्य गौरवग्रस्तत्वात् संक्षिप्तामुद-यान्तरज्यानयनप्रकियामेव दशंयामः—



क्षेत्रपरिचयो यथा — सं वि = विषुवांशो नाडीवृत्ते सं रं = भुजांशाः क्रान्तिवृत्ते सं उ = भुजांशा नाडीवृत्ते सं उ – सं वि = वि उ चापांशा उदयान्तरम् ।

तस्य ज्या उदयान्तरज्या। तस्यानयनमत्र क्रियते-विषुवांशः, भुजांशः, क्रान्त्यंश इत्यवयवत्रयात्मके चापजात्ये त्रिसक्तावयवगणितप्रसक्त्या—

 $\frac{?}{\text{कोज्या}} = \frac{\text{रिवभुजास्प}}{\text{रिविषुवास्प}} \quad \text{योगान्तरितष्पत्त्या}$   $\frac{? + \text{कोज्या} \times \text{प} \quad \text{कोज्या}}{? - \text{कोज्य!} \times \text{प} \quad \text{कोज्या}} = \frac{\text{भुस्प} + \text{विस्प}}{\text{भुस्प} - \text{विस्प}} = \frac{\text{ज्या} \quad \text{भु} + \text{व}}{\text{ज्या} \quad \text{भु} - \text{व}}$  तत:  $\text{ज्या } \text{भु} - \text{वि} = \frac{? - \text{कोज्या}}{? + \text{कोज्या}} \times \text{ज्या} \quad \text{(भु + व)}$   $\text{तत:} \quad \text{सरलिविकोणिमित्या}$   $\text{ज्या } (\text{भु} - \text{व}) = \text{स्प}^2 \frac{?}{?} \text{ प} \quad \text{कोज्या} \times \text{ज्या} \quad \text{(भु + व)}$ 

विषुवभुजांशसमासिशिक्षिनीघ्नी परमापमदलभा कृतिर्हि सूक्ष्मा । उदयान्तरस्य जीवा भवति गणितगोलवितुष्ट्यै ॥

अत्रैव यदि विषुवांशभुजांशयोर्योगो नवत्यंशेन तुल्यस्तदा परमोदयान्तरज्या=
स्प<sup>र</sup>्वै प कां ×ित्र ।

अतः--

परमापमदलभाकृतिरिह निहता त्रिभजीवया सुसूक्ष्मा । परमोदयान्तरज्या सास्मादिह गोलमधिजिगांसूनाम्।।

उपर्युक्तसिद्धान्तेन सिद्धिमदं यद् भुजांशः+विषुवांशः=९० तदैव परमो-दयान्तरमिति ।

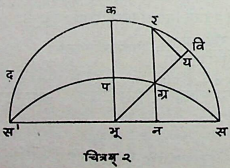
एवं परमोदयान्तरस्थले—
भुजांशः+विषुवांशः=२०=भु+वि
भु-वि=प० उदयान्तरम्
ततः संक्रमणेन

 $\frac{90+90 \text{ GO}}{7}$ =भुजांशः  $\times 840+\frac{90 \text{ GO}}{7}$ =वृ० राशिः ।

अत्र कियन्मिते भुजांशे परमोदयान्तरिमिति विषये निजगाद महामहोपाध्यायः सुधाकरः —

त्रिज्येषु वेदांशगुणेन निष्नी जिनार्धकोटिज्यकया विभक्ता। लब्धस्य चापेन समा भुजांशा यदा तदा स्यात्परमोदयान्तरम्॥

अस्यायमाशयो यथा-



ग्र स ट=क्रांवृत्तम् । अत्र ग्र=ग्रहः अस्य भुजांशाः=संग्र विषुवांशाः=संवि-नाडीवृत्ते ग्रहस्थानान्नवत्यंशेन विहितं क प ट न वृत्तं ग्रसक्षितिजम् । अथात्र ग सं+संवि=९०० परमावस्थायामुदयान्तरस्य तथा ग्र ट=९०० अतः सं ट विषुवांशसमं जातम् ।

विप=९०=भू+वि

ततः ९०°-विषुवांश-भुजांश=पवि-संवि=सं प

अतः संग्र संप भुजयोः समत्वाल्लम्बकरणेन

प ल=ग्र ल=४५°

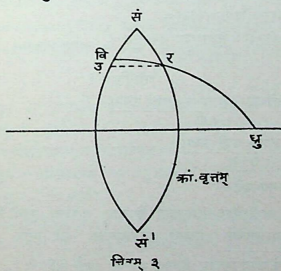
$$L$$
ल सं  $y = \frac{१८०-२४}{2} = \frac{१८०-जिनांश:}{2} = 90 - \frac{ज}{2} = 5 - \frac{3}{2}$ 

ततः लसंग्र त्रिभुजेऽनुपातः

$$\frac{84^{\circ} \text{ ज्या} \times \varnothing}{\text{जिनदल कोज्या}} = \frac{84^{\circ} \text{ ज्या} \times \boxed{\pi}}{\text{जिनदल कोज्या}} = \frac{3}{1}$$

चापं भुजांशाः, परमोदयान्तरस्थाने।

यस्मिन् कस्मिन्निप भुजांशे उदयान्तरस्यानयनं पूर्वोदितप्रकारतो भिन्निविधना संशोधकेनानीतः। तस्योपपित्तश्च यद्यपि चापोयित्रकोणिमत्या विषुवांशभुजांशयोरन्तर-ज्यास्वरूपे विषुवांशानां ज्याकोटिज्ययोः स्वरूपपिरवर्तनेनापि भवति; तथापि शङ्क्ष्विन्निक्षेत्रप्रकारेण सुगमतया तदानमनं सम्भवति।



यथात्र—

कल्प्यतां सं क र वि० सं=नाडीवृत्तम् । सं प म सं=क्रान्तिवृत्तस्य प्रत्येक-बिन्दुतो नाडीवृत्तधरातले विहितानां लम्बरूपकान्तिज्यानां मूले समुत्पन्नं क्रान्ति-वृत्तीयं दीर्घवृत्तम् । ततो हि प क≕परमक्रान्त्युत्क्रमज्या=भूक-भूप=क प, म=कस्यापि भुजांशस्य मूलबिन्दुः । अत्र ''म'' बिन्दोः भूपलवुष्याससमानान्तरा रेखा न म र विहिता ।

∴ भून=भुजांशकोटिज्या,

ततः संर=भु गंशः, भूभ=द्युज्या–विधता सित नाडीवृत्ते 'वि' बिन्दो लगित । अतः संवि चापांशाः=विषुवांशास्तेन रिवच।पांशा विषुवांशभुजांशान्तररूपा उदयान्तरचापांशाः ।

'र' बिन्दुतो भू वि त्रिज्यायां विहितो 'र य' लम्बः उदयान्तरज्या । ततः त्रिभुज △म भू न, त्रिभुज △म र य अनयोः सरलजात्ययोः साजात्येन-

 $\frac{\frac{y}{\eta} + x + \tau}{y} = \frac{y}{\eta} = \frac{y}{\eta} = \frac{y}{\eta} = \frac{y}{\eta} = \frac{y}{\eta}$ ततो हि 'म र' मानं साध्यते—

दीर्घवृत्तलक्षणेन  $\frac{भू क}{q \cdot m} = \frac{\pi \cdot \tau}{\tau \cdot \mu}$ 

 $\therefore \tau = \frac{q \times \pi \times \pi}{q} = \frac{(?-q \cdot q) \times q \cdot q \cdot q}{q}$ 

त्रिस्योत्थापनेनोदयान्तरज्या =

 $=\frac{मुज कोज्या \times मुजांशज्या (१-पद्य)}{ = उदयान्तरज्या । }$ 

अत्र त्रि = १

२ भुज कोज्या × भुजज्या × पकां उज्या २ द्यु

ज्या २ भुज × पक्रां उज्या = उदयान्तरज्या । २ द्युज्या

अत्र संशोधकपद्यमुपपद्यते-

मध्यात् खरांशोरयनांशयुक्ताद् द्विघ्नाद् भुजज्या बृहती विनिघ्नी। परापमव्यस्तगुणेन दृग्ज्या द्युजीवयाप्ता उदयान्तरं स्यात्।।।

१. मध्यात् खरांशोरयनांशयुक्ताद् द्विघ्नाद् भुजज्या वृह्ती विनिघ्नी । परापमव्यस्तगुणेन दृग्ज्या चुजीवयाप्ता ग्रहभुक्तिनिघ्नी ।। हृता चुरात्रासुभिरालिसा ग्रहे विधेयाः स्वमृणं क्रमेण । सहस्रदश्मी युगयुक्पदस्थैः सुसूक्ष्ममेव हच्चदयान्तरं स्यात् ।।

(सि॰ शि॰, ग्रहगणिताध्याये, पृ॰ ६५)।

अथवा-

१ कोज्यापा स्पवि

योगान्तरनिष्पत्या

 $\frac{2+\pi \log n}{2-\pi \log n} = \frac{\pi n}{\pi} + \frac{\pi}{\pi} + \frac{\pi}{\pi} = \frac{\pi}{\pi} =$ 

ज्या भु-वि=१-कोज्या पा ज्या भु-वि

सरलिकोणिमत्या ।

ज्या भु-वि=स्प<sup>२</sup> नै प म० ज्या (भु+वि)=परिणतज्या ज्या वि-भु=स्प<sup>२</sup> नै पा० ज्या (भु+वि) । अत्र यदि—

भुजकोटिः क्रांतिवृत्तीयभुजांशास्तथा विषुवांशकोटिविषुवांशाः, एवं पा = परम-क्रान्तिः स्वीकियते, तदा—

भु-वि=उदयान्तरम् । इत्यनेन मदुक्तं पद्यमुपपद्यते--

परमापदलभाकृतिरिह निहता त्रिभजीवया सुसूक्ष्मा । परयोदयान्तरज्या भवति गणितगोलवितुष्टचै ।।

#### भुजान्तरसंस्कारः--

पूर्वमभिहितं यद् रवेर्मध्यमस्पष्टकालयोर्यदन्तरं पतित, तस्य खण्डद्वयम् । प्रथमं तूदयान्तरसंज्ञकं व्याख्यातमेव । द्वितीयं भुजान्तरं मध्यमस्पष्टरव्योरन्तररूपं मन्दफलाख्यम् । मन्दफलस्यास्य यत्स्वरूपं पुरातनैः प्रतिपादितम्, तदधुना दृक्संवादं न भजत इति बहुशः परीक्षितचरम् । अतोऽधुनातनैर्दीर्घवृत्तीयसमोकरणेन यन्मन्दफल-स्वरूपं प्रतिपादितम्, तदेवात्र गृह्यते ।

रवेरुच्चनीचस्थानयोर्मन्दफलाभावादस्य संस्कारस्य सत्तेव नास्ति । अनन्तरं तूच्चरेखयोरन्तरेणास्य समुत्निः । तत्र यदि मन्दकेन्द्रम्=म तदा दीर्घवृत्तीयसमीकरणेन मन्दफलज्या ।

=२ इ×ज्या म, ततो मध्यमरवि:=स्पष्टरवि: ±२ इ ज्या म।

स्पष्टमध्यमरव्योरन्तरमेव मन्दक्तस्य । तस्य च वर्षस्य प्रत्येकस्मिन् दिवसे भिन्न-भिन्नरूपत्वाद् रवेर्मध्यमस्पष्टकालयोरन्तरे भिन्नरूपता समायाति । रवेर्मध्यमकालस्तु १० सदा समक्ष्यतामेव भजते। स्पष्टकाले हि मन्दफलजन्यवैषम्यं लक्ष्यते। मिथुनार्कं-स्याष्टादशभागे रवेदच्चगतस्वात् तत्रानेन संस्कारेण रवेर्मध्यमस्पष्टकालयोरन्तरं न पति । साम्प्रतं धनुरकंस्याष्टादशांशेऽपि रवेनींचगतस्वादस्य संस्कारस्य शून्यस्वमेव। षण्मासाभ्यन्तरं संस्कारस्यास्य ऋणस्वान्मध्यमकालः स्पष्टकालतोऽधिकमेव भवति।

एवमेव धनुरर्कस्याष्टादशभागतो मिथुनार्कस्याष्टादशभागं यावद् मन्दफल-संस्कारस्य धनगतत्वाद् रवेर्मध्यमकालः स्पष्टकालतो न्यून एव भवति ।

कन्याकिष्टादशभागे संस्कारस्यास्य परमत्वं भवति, तेन तत्र रवेर्मध्यमस्पष्ट-कालयोरेतत्संस्कारजन्यमन्तरं परमृणं ७.७ मिनटात्मकं भवति, तथैव मीनार्कस्याष्टा-दशांश एतावदेवान्तरं स्पष्टमध्यमकालयोर्धनात्मकं भवति ।

पूर्वोक्तमुदयान्तरसंस्कारजन्यं रिवमध्यमस्पष्टकालयोरन्तरं २१ मार्च २२ सितम्बरयोर्नंपन्तरारत्सम्पातकालयोः शून्यं भवित, तथैव २१ जून २१ दिसम्बरिदवस-योरिप दक्षिणायनोत्तरायणारम्भकालयोरप्येतदन्तरं शून्यं भवित । मध्ये प्रथमपदे मध्यमकालतः स्पष्टकाल ऊनो भवित, द्वितीयपदे चाधिकः । पुनस्तृतीयपद ऊनः, चतुर्थपदे चाधिकः ।

अतो वर्षस्य प्रत्येकदिनाङ्क उभयोः संस्कारयोर्धनर्णतावशेन मध्यमस्पष्टरवेः कालयोर्यदन्तरं पतित, तत्कालसमीकरणमिति व्यपदिश्यते ।

तत्र परमोदयान्तरमानं तु पूर्वसमीकरणेन—
परमोदयान्तरज्या=स्प<sup>२</sup> नै परमक्रांति × त्रिज्या
परमक्रांति:=२३° । २६' । ४०''
अस्यार्ध नै=११° । ४३' । २०''
लघुरिवथ्यं स्पन्ने २३° । २६' । ४०''=९.३१७००६६
लघु स्प<sup>२</sup>११° । ४३' । २०''=१०-८.६३४०१३२-१० परमोदयान्तरज्या
तदा ८.६३४०१३२= प० उ० अंज्या लघु०
अस्याश्चापं=२° । २८' । ५५'' अस्य मिनटात्मकम् मानम्= मि० ९।५५
से० । ४० प्र० से०=परमोदयान्तरकालः
परमोदयान्तरकालः=९.९ मिनटात्मकः ।
परममन्दफलम्=७.७ ।
परममुजान्तरकालः=७.७ मिनटात्मकः ।

रवे: "२ इ" इदं १°। ५६ 'इत्यस्य ज्या भवति, तेनैतत्समृत्थः' कालः ७.७ मिनटात्मको भवति । तत्कालसमीकरणम्=मि० ९.९ ज्या २ भु=मि० ७.७ ज्या म० के०। अत्र हि स्वल्पान्तराद् द्विगुणद्युज्याहरस्त्रिज्यातुल्यः कल्पितः । त्रि=१।

अथवा भास्करीयपद्धत्योदयान्तरज्या=प० उ० x ज्या २ भु । अतः कालसमीकरणम्=९.९ मि० x २ भु + ७.७ ज्यारिवमन्दकेन्द्रम् =९.९ मि० x ज्या २ भु ± ७७ ज्या रिव मं०के० ।

कालसमीकरणं हि वर्षे वारचतुष्टयं शून्यतामुपयाति । एतदुक्तं भवित यद् वारचतुष्टयं स्पष्टकालो मध्यमकालेन तुल्यो भवित । अत इदं परिलेखपद्धत्याऽपि (Graphical Method) व्यक्तीकर्तुं शत्रयते ।

एतदर्थमधोलिखितं चित्रं दर्शनीयम्-

कदा कदा शून्यो भवति

१ सितम्बर

२५ दिसम्बर

१४ जून

१६ अप्रैल

एवमत्र संक्षेपेण कालसमीकरणं विवेचितम्।

कदा कदा परमो भवति

१२ फरवरी

४ नवम्बर

१६ जुलाई

१६ मई

## स्वरशास्त्रपरिचयः

डॉ॰ नागेन्द्रपाण्डेयः

प्राध्यापकः, ज्योतिषविभागे, सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयस्य, वाराणसी

\$ \$ \$

स्वरव्यक्षनेति भेदेन वर्णानां द्वौ विभेदौ। तत्राकारादि वर्णा स्वरनाम्ना प्रसिद्धाः सन्ति, ये माहेश्वरसूत्रस्य 'अच् प्रत्याहारे समागच्छन्ति। व्यञ्जनानि तु कादि वर्णाः सन्ति, ये माहेश्वरसूत्राणां 'हल्' प्रत्याहारे गण्यन्ते। अत्र ये स्वराः सन्ति, तेषां विषये प्राचीनभारतीयज्यौतिष एकः स्वतन्त्रो विषयः स्वरशास्त्रमिति नाम्ना सुप्रसिद्धः। तत्र स्वरवर्णने षोडशस्वराणां वर्णनं विद्यते स्वरशास्त्रेषु। यथा नरपतिजयचर्चायाम् —

मातृकायां पुरा प्रोक्ताः स्वराः षोडशसंख्यया। अजाइई उऊऋ ऋ ॡ लृ एऐओ औ अं अः॥

तत्र अं अः इति अन्तिमौ द्वौ स्वरौ त्याज्यौ भवतः, तथा चत्वार ऋ ऋ छ ॡ इमे स्वरा नपुंसकाः कथ्यन्ते । अत एव षोडशिभिरिमे षड् रहिताः स्वराः क्रियन्ते, तदाऽविशिष्टा दशसंख्याकाः स्वरा भवन्ति । पुनरत्र पञ्च ह्रस्वाः, पञ्च च दीर्घस्वराः सन्ति । ह्रस्वस्वरा ये पञ्चपिरिमिताः, त एव स्वरशास्त्रे गृह्यन्ते । ते 'अ इ उ ए ओ' इति सन्ति । इम एव पञ्च स्वराः स्वरशास्त्रे प्रचिलता भवन्ति ।

एतेषां स्वराणामाधारभूतेन स्वरशास्त्रेण कालत्रयस्य सर्वविधं ज्ञानं कर्तुं शक्यते । स्वरशास्त्रविज्ञस्य दैवज्ञस्य साहाय्येन कोऽपि जनो दुःसाध्यमपि कार्यं सारल्येन कर्तुं शक्नोति, तथा दुर्बलोऽपि राजा सबलं शत्रुं जेतुं समर्थो भवति । यथा स्वरशास्त्रस्य महत्त्ववर्णनप्रसङ्गेषु इमा उक्तयः सन्ति—

> लाभालाभं सुखं दुःखं जीवितं मरणं तथा। जयः पराजयश्चेति सर्वं ज्ञेयं स्वरोदये॥

१. नरपतिजयचर्या-२।२।

२. 'ऋ ऋ लृ लृ नपुंसको'-नरपतिजयचर्या-२।२।

३. ज्ञेयास्तत्र स्वरा आद्याः -- ह्रस्वाः (अ इ उ ए ओ) पश्च स्वरोदये नरपतिजयचर्या-२।३।

यस्यैकोऽपि गृहे नास्ति स्वरशास्त्रस्य पारगः। रम्भास्तम्भोपमं राज्यं निश्चितं तस्य भूपते:॥ स्वरशास्त्रे सदाभ्यासी सत्यवादी जितेन्द्रिय:। तस्यादेशस्य यः कर्ता जयश्रीस्तं नृपं भजेत्॥ दशैकेन शतं तैश्च सहस्रं शतसंख्यया। स्वरोदयबलीराजा दशघ्नं हन्ति लोलया ॥ पूष्पैरपि न योद्धव्यं यावद्धीनस्वरोदयः। स्वरोदयबले प्राप्ते योद्धव्यं शस्त्रकोटिभिः।। स्वरे वेदाश्च शास्त्राणि स्वरे गान्धर्वमुत्तमम्। स्वरे च सर्वत्रैलोक्यं स्वरमात्मस्वरूपकम्॥ स्वरहीनश्च दैवज्ञो नाथहीनं यथा शास्त्रहीनं यथा वक्त्रं शिरोहीनं च यद्वपुः॥ ब्रह्माण्डखण्डपिण्डाद्याः स्वरेणैव हि निर्मिताः। सृष्टिसंहारकत्ती च स्वरः साक्षान्महेश्वरः॥ स्वरज्ञानात्परं गुद्धं स्वरज्ञानात्परं धनम्। स्वरज्ञानात्परं ज्ञानं न वा दृष्टं न वा श्रुतम्॥ शत्रुं हन्यात्स्व रबले तथा मित्रसमागमः। लक्ष्मीप्राप्तिः स्वरबले कीर्तिः स्वरबले सुखम्।। सर्वशास्त्रपुराणादि स्मृतिवेदाञ्जपूर्वकम् । स्वरज्ञानात्परं तत्त्वं नास्ति किञ्चिद्वरानने॥ इदं स्वरोदयं शास्त्रं सर्वशास्त्रोत्तमोत्तमम्। प्रदीपकालकोपमम् ।। आत्मघटप्रकाशार्थं स्वरज्ञानं नरे यत्र लक्ष्मीः पादतले भवेत्। सर्वत्र च शरीरेऽपि सुखं तस्य सदा भवेत्।। प्रणवः सर्ववेदानां ब्राह्मणो भास्करो यथा। मृत्युलोके तथा पूज्यः स्वरज्ञानी पुमानिप ॥

१. नरपतिजयचर्या-२।११; १।११-१४।

र. शिवस्वरोदये-१६।१७।२०।२१।२२।२५।२७।

३. शिवस्वरोदये--३८९-३९०।

एतेषां पञ्च स्वराणां क्रमशः पञ्च देवताः, पञ्च कलाः, पञ्च शक्तयः, पञ्च चक्राणि, पञ्च महाभूतानि, पञ्च विषयाः पञ्च संज्ञास्तथा पञ्चावस्था भवन्ति । यथा चक्रम् —

| अ         | इ            | ਤ         | ए        | ओ          | स्वराः    |
|-----------|--------------|-----------|----------|------------|-----------|
| ब्रह्मा   | विष्णुः      | रुद्रः    | सूर्यः   | चन्द्रः    | देवताः    |
| निवृत्तिः | प्रतिष्ठा    | विद्या    | शान्तः   | अतिशान्तिः | कलाः      |
| इच्छा     | ज्ञाना       | प्रभा     | श्रद्धा  | मेधा       | शक्तिः    |
| चतुरस्रः  | अर्धंचन्द्रः | त्रिकोणम् | षट्कोणम् | वर्तुलः    | चक्रम्    |
| धराः      | जलम्         | अग्निः    | वायुः    | आकाशः      | पञ्चभूतम् |
| गन्धः     | रसः          | रूपम्     | स्पर्शः  | शब्दः      | विषयः     |
| पिण्डः    | पदम्         | रूपम्     | रूपातीतः | निरञ्जनम्  | संज्ञाः   |
| बालः      | कुमारः       | युवा      | वृद्धः   | मृतः       | अवस्थाः   |

#### अस्योपयोगः--

कस्यापि जनस्य नामाद्यक्षरं स्वरतो व्यञ्जनतो वा प्रारभ्यते । यदि स्वरतः प्रारभ्यते, तदा कोष्ठके तस्य स्वरं ज्ञात्वा चक्रानुसारं देवताः, पञ्चभूतविषयचक्रादिकं ज्ञातुं शक्यते । यदि च नामाद्यक्षरे व्यञ्जनं स्यात्, तदा व्यञ्जने यो स्वरं संयुक्तः स्यात्, तस्यैव विचारः क्रियते ।

#### यथोदाहरणम्—

मन्यते कस्यापि जनस्य नाम सिन्धुर्वतंते । तस्य नामाद्यक्षरे 'सि' अक्षरं तर्हि सकारेऽत्र इकारोऽस्ति । अत एवास्य 'इ' स्वरः । चक्रानुसारं तस्य विष्णुः देवता, प्रतिष्ठाकला, ज्ञानाशक्तिः, अर्धचन्द्रचक्रः, जलतत्त्वम्, रसविषयः, पदसंज्ञा कुमारावस्था भविष्यति । अनेनदं ज्ञायते यदयं सिन्धुनामको जनो वैष्णवोऽस्ति । आपतौ विष्णु-पूजनेन लाभान्वितो भविष्यति । कुमारावस्थायां सुखमवाप्स्यति । सदैव मनसि कौमारगुणं स्थास्यतीति सर्वं नामानुसारं फलमवगम्यते । एवमेत्र विविधप्रकारकाणि चक्राणि निर्मीयन्ते स्वरविचारे । यथा वर्णस्वरचक्रम्, ग्रहस्वरचक्रम्, जोवस्वरचक्रम्, राशिस्वरचक्रम्, नक्षत्रस्वरचक्रम्, पिण्डस्वरचक्रम्, योगस्वरचक्रमित्यादि, तथैव द्वादशवाधिकम्, वाधिकमयनम्, ऋतुः, मासः, पक्षः, दिनम्, घटीत्यादीनि चक्राणि भवन्ति, येषां प्रयोगः पृच्छकस्य प्रश्नानुसारं फलज्ञानाय भवति ।

## यौगिकं स्वरम्-

योगाभ्यासवलेन प्राणायाम।दिविधिना श्वासस्य प्रवेशे निर्गमने च नियन्त्रणं कृत्वा यो जनः स्वररहस्यं वेत्ति, स यौगिकस्वरसाधनबलेन सर्वमिपि कालिकं तथ्यमवगन्तुं शक्नोति।

यौगिकं स्वरं हंसचारमपि कथ्यते । शरीरमध्ये वायुसंचार इडा-पिङ्गला-सुषुम्नाभिस्तिसृभिर्नाडोभिर्भवति ।

अत्रेडानाडी चन्द्रः, पिङ्गलायां सूर्यः, सुषुम्नायां शम्भुर्भवति । अयं शम्भुर्हंस-स्वरूपो भवति । शरीरे नासिका छिद्राभ्यां स्वरप्रवेशे शकारस्य ध्वनिर्जायते, निर्गमे च हकारस्य ध्वनिर्जायते । अत एव स्वरसञ्चारस्यास्य विवेनीम हंसचार इत्युच्यते ।

प्राणीनां नाभौ महाशक्तिरूपा कुण्डलिनी सर्पाकारा विद्यते। तस्माद् नाभिस्थानाद् दशनाड्य ऊर्ध्वं गच्छन्ति। द्वे द्वे तिर्यङ् नाड्योवर्नेते। एवं चतुर्विशित-नाड्यः सन्ति। शरीरपोषिकाः सप्तोत्तराणि सप्तशतानि (७०७) नाड्यः स्क्ष्मरूपिण्यः सन्ति। अत्र प्रधाना नाड्यो दश एव। एतेपामिमानि नामानि सन्ति—१. इडा, २. पिङ्गला, ३. सुपुम्ना, ४. गान्धारी, ५. हस्तिजिह्विका, ६. पूषा, ७. यशा, ८. व्यूषा, ९. कुहूः, १०. शङ्किनिका<sup>3</sup>।

प्राय इदं तथ्यं दृश्यते यत् श्वासग्रहणे विसर्जने वा वामविसजने नासिकाछिद्रेणाथवा दक्षिणनासिकाछिद्रेणार्थाद् एकेनापि नासिकाछिद्रेण श्वासिकया प्रवला
भवति। अन्येन च मन्दतरा। यदा कदेव नासिकायां छिद्राभ्यां द्वाभ्यां समाक्रिया
भवति, यदा वामच्छिद्रेण श्वासप्रग्रहणं विसर्जनं वा क्रियते, तदा वामनाडी चन्द्रस्वरश्च प्रचलति, यदा च दक्षिणनासिकाछिद्रेण श्वासप्रग्रहणं विसर्जनं वाधिकरूपेण
क्रियते, तदा दक्षिणनाडी स्यंस्वरश्च प्रचलतोति मन्यते ।

प्रकटो वायुसञ्चारो लक्ष्यते देहमध्यतः ।
 इडा-पिञ्जला-सुपुम्नाभिनीडीभिस्तिमृभिर्ब्धैः ॥ (नरपतिजयचर्या—३।८)

२. इडानाडीस्थितश्चन्द्रः पिङ्गला भानुवाहिनी । सुपुम्ना शम्भुरूपेण शम्भुर्हंसस्वरूपकः ॥ (नरपतिजपचर्या–३।९)

३. इडा पिङ्गला सुपुम्ना गान्धारी हस्तिजिह्निका ।
पूषा यशा च व्यूषा च कुहू: शाह्विनिका तथा ।। (नरपतिजयचर्या-३४६)

४. (क) इडानाडीस्थितश्चन्द्रः पिङ्गला भानुवाहिनी ।
सुपुम्ना शम्भुरूपेण शम्भुहँसस्वरूपकः ॥ (नरपतिजयचर्या-३।९)

<sup>(</sup>ख) इडायां तु स्थितश्चन्द्रः पिङ्गलायां च भास्करः । सुपुम्ना शम्भुरूपेण शम्भुर्हंसस्वरूपतः ॥ (शिवस्वरोदये, श्लोकः-५०)

यदा द्वाभ्यां छिद्राभ्यां समानरूपेण स्वासिकया जायते, तदा मध्यमानाडी सुषुम्नागता भवति । या दश नाड्यः पूर्वं कथिताः, ताषां शरीरे स्थानान्येवं सन्ति ।

वामे इ.डा, दक्षिणे पिङ्गला, मध्ये सूपम्ना, वामचक्षपि गान्धारी, दक्षिणे हस्तिजिह्निका, दक्षिणकर्णे पूषा, वामकर्णे यशस्विनी मुखे, व्यूषा, लिङ्गे कुहुः, गुदा-स्थाने शङ्किनी । एवमत्र शरीरे नाड्यस्तिष्टन्ति ।

अत्र तिस्रो न।ड्य इडा, पिङ्गला, सुपुम्ना, प्राणमार्गे स्थिताः कथ्यन्ते, क्रमशः सर्वासां दश नाडिकानां मध्ये इमे वायवस्तिष्ठन्ति, तद्यथा-

१. प्राणः, २. अपानः, ३. समानः, ४. उदानः, ५. व्यानः, ६. नागः, ७. कूर्म:, ८. कृकलः, ९. देवदत्तः, १०. धनञ्जयश्चः ।

अत्र हृदये प्राणवायुस्तिष्ठति । गुदास्थाने अपानवायुः, नाभिदेशे समान-वायुः, कण्ठमध्ये उदानवायुः, सम्पूर्णशरोरे व्याननामको वायुस्तिष्ठति ।

परन्तु स्वरशास्त्रविचारे प्रधानरूपा इडापिङ्गलासुषुम्नाख्यास्तिस्रो नाड्यो दक्षिण-वाम-मध्यगताः सूर्यं-चन्द्र-शिवाश्रिताः सन्ति याभिः फलादेशे प्रयोजनं दृश्यते । अस्य विचारोऽग्रे करिष्यते।

#### स्वरफलम्-

शुक्लपक्षस्य प्रतिपदातः प्रारभ्य तृतीयातिथि यावच्चन्द्रस्वरश्चलि । तत्पश्चात् पुनः दिनत्रयं यावद् अर्थाच्चतुर्थी-पञ्चमी-षष्ठी-तिथिषु सूर्यस्वरश्चलति । एवमपि तदग्रे त्रिषु (७,८,९) तिथिषु चन्द्रस्वरः प्रचलति । एवमेवाग्रेऽपि त्रिषु तिथिषु क्रमशः सूर्य-चन्द्रस्वरयोः क्रमेण सञ्चरणं जायते ।

अथ कृष्णपक्षस्य प्रतिपदातो तृतीयां यावत् सूर्यस्वरः प्रचलति, पुनरग्रे त्रिषु (४. ५, ६) तिथिषु चन्द्र स्वरः प्रचलति । एवमग्रे त्रिषु त्रिषु तिथिष्त्रयं क्रमः प्रचलित । यथा च नरपतिजयचर्यायाम्-

> आदौ चन्द्रः सिते पक्षे भास्करस्तु सितेतरे। प्रतिपदादितो हानिस्त्रीणि त्रोणि क्रमोदयः ॥

अस्य नरपतिजयचर्यायाः सुबोधिनीटीकायामस्य भावार्थो न सम्यक् प्रकारेण कृतोऽस्ति । यतो हि यस्मिन् काल एती चन्द्रसूर्यस्वरी शुवल-कृष्णपक्षे वा प्रचलिष्यंत-

१. शिवस्वरोदये-३१४०।

२. प्राणोऽपानः समानक्च उदानो व्यान एव च। कूर्म: कृकलश्चैव देवदत्तो धनन्त्रय: ॥ (नरपतिजयचर्या-अ० ३०।७) ।

नरपतिजयचर्या-३।१५।

स्तदा अथवा यस्मिन् दिने तिथ्यारम्भो भविष्यति, तस्मिन् दिने सूर्योदयकाले यदि न्यारात्री मध्यदिवसे सायंतिने वा तिथ्यारम्भः स्यात्, तदा कल्प्यते स्वरसञ्चारे एकह्वता न भविष्यति । तथाऽग्रे फलादेशकथनेऽपि अनियमितता सम्भविष्यति । तथा

# चन्द्रोदये यदा सूर्यश्चन्द्रः सूर्योदये यदा। अञुभं हानिरुद्वेगस्तिह्ने जायते ध्रुवम्'॥

अतस्तिह्ने जायते ध्रुविमत्यनेन यदि निशि तिथ्यारम्भः स्यात्, तथा दिनस्य परिभाषा का भविष्यति ? अत एव मन्यते सूर्योदयकालिक्येव तिथिर्प्राह्या। तथा हि 'यस्य दिनं तस्यैव रात्रिः' इति परम्परया सूर्योदये या तिथिर्भविष्यति, तस्या एव ग्रहणमग्रिमसूर्योदयात् पूर्वं यावत् स्वीकर्तव्यम्। तथा हि प्रातः काले सूर्योदयसमये स्वरस्य विचारः कर्त्तव्यः।

पूर्वोक्तं यच्छुक्रलपक्षस्य प्रतिपदादितस्तु त्रिषु त्रिषु तिथिषु चन्द्रसूर्यस्वरौ, (वामदक्षिणस्वरौ) तथा कृष्णपक्षप्रतिपदादितो त्रिषु त्रिषु तिथिषु क्रमशः सूर्यचन्द्र-स्वरौ (दक्षिणवामस्वरौ) प्रचलतः । सामान्यनियमोऽयम् ।

यस्य जनस्यैवं क्रमेण सर्वाषु तिथिषु स्वरसञ्चारो भवति, तस्य कृते सर्वं फलं शोभनं जायते।

शुक्लपक्षस्य प्रथमाद्यासु तिसृषु तिथिषु चन्द्रस्वरः, तत्पश्चात् क्रमशः तिसृषु तिथिषु सूर्यचन्द्रस्वरौ स्याताम् । तथैव कृष्णपक्षस्य प्रथमाद्याषु त्रिसृषु तिथिषु सूर्यस्वरः, तत्पश्चात् क्रमशस्तिसृषु, तिसृषु तिथिषु चन्द्रसूर्यंस्वरौ स्याताम्, तदा शुभं स्यात् । यद्येवं न भवति, अर्थाच्चन्द्रस्वरस्य समये सूर्यस्वरः प्रचलितो भवेत्, तथा स्यंस्वरस्य समये चन्द्रस्वरः प्रचलितस्तदा अशुभं जायते ।

अत्राभ्यासबलेन सिद्धः साधकः पूर्वविणितिनर्देशानुसारं यथेच्छं चन्द्रसूर्यस्वरयोः सञ्चालनं कर्तुं समर्थो भविष्यति । एकोऽयमिप सामान्यो नियमो यद् रात्रौ चन्द्रस्वरस्य सञ्चालनम्, दिवा सूर्यस्वरस्य सञ्चालनं श्रेयस्करं भवति ।

१. नरपतिजयचर्या-३।१६;

२. तदेव--३।१६।

३. शशाङ्कं चारयेद्रात्री दिवाचार्यो दिवाकर:। इत्यभ्यासरतो नित्यं स योगी नात्र संशय:॥ (नरपतिजयचर्या-३।१७)

## कार्यवशेन स्वरसञ्चालने फलम्

यात्रा, विवाहः, वस्त्रालङ्कारादिभूषणादिधारणं शुभकर्मारम्भः सन्धिवाता, नवीनगृहप्रवेशः, होमादिकं शान्तिकमं, रसायनाद्यौषधिनिर्माणम्, विद्यारम्भस्तथा स्थिरं कार्यमपि चन्द्रस्वरे प्रशस्तं भवति ।

सूर्यस्वरस्य सञ्चारकाले विग्रहः युद्धादिकार्यम्. स्नानम्, भोजनम्, मैथुनम्, व्यवहारादिकं प्रशस्तं स्यात्। यदि दूरस्थः शत्रुः स्यात्, तस्योपिर विजयं प्राप्तं चन्द्र-स्वरे युद्धारम्भो विजयप्रदो भवति। यदा शत्रुरासन्न एव स्यात्, तदा सूर्यस्वरे युद्धे सित साफल्यं प्राप्यते।

#### यात्रायां विशेषः

यात्रा काले यदा वामस्वरः स्यात्, तदा वामचरणं प्रथममग्रे कृत्वा यात्रा कियते। यदि च दक्षिणस्वरः प्रचलति, तदा दक्षिणपादमग्रे कृत्वा यात्रा प्रारभ्यते। एवं कृते सित यात्रा सिद्धिप्रदा भवति। यदा वामस्वरे यात्रा कियते, तदा प्रथमं समसंख्याकं यावद् वामपादं सञ्चाल्यते, दक्षिणस्वरे सित विषमसंख्याकं यावद् दक्षिण-पादेन प्रथमं यात्रा प्रारभ्यते।

युद्धकाले यदा चन्द्रस्वरः स्यात्, तदा स्थायी जयित। यदा च सूर्यस्वरः प्रवहित, तदा यायी जयित। यदि वामस्वरस्य प्रवाहः स्यात्, तदा स्थायी योद्धा पूर्वस्यामुत्तरस्यां वा युद्धं कृत्वा विजयी भवित। दक्षिणस्वरप्रवाहे यायी योद्धा पश्चिमस्यां दक्षिणस्यां वा दिशि युद्धं कृत्वा विजयी भवित। अयमि विचारो यद् यदि युद्धकाले वामस्वरस्य प्रवाहः स्यात्, तदा चन्द्रमसः सम्मुखे वामे वा कृत्वा युद्धं कृर्यात्। यदा च सूर्यस्वरप्रवाहः स्यात्, तदा सूर्यं पृष्ठे दिक्षणे वा कृत्वा युद्धारम्भं कृर्यात्, तदा विजयो भविति।

#### स्वरवशेन रतिविचारः, सन्तानविचारश्च

रितकाले यदा स्त्रियो वामस्वरो भवति, पुरुषस्य च दक्षिणस्वरो भवति, तदा मकरध्वजतुल्यः प्रसङ्को जायते । अयम प सामान्यो नियमो यत् पुरुषो वामपार्श्वेन शयनं करोति, तदा तस्य दक्षिणस्वरः प्रचलति । स्त्री यदा दक्षिणपार्श्वेन शयनं करोति, तदा तस्या वामस्वरः प्रचलतीति वायुनियमः । तद्यथा—

दिग्ज्ञानं सूर्यंचन्द्रमाराशिवशेन क्रियते । तथा च—मेपसिह्धनुराशि पूर्वदिशा, वृषकन्या-मकरेषु दक्षिणदिशा, मिथनतुलाकुम्भेषु पश्चिमदिशा, कर्कवृश्चिकमीनेषु उत्तरदिशा भवति ।

शयने वा प्रसङ्गे वा युवत्यालिङ्गनेऽपि वा। यः सूर्येण पिबेच्चन्द्रं स भवेन्मकरध्वजः ।।

यदा शरीरे विषस्य प्रभावः स्यात्, तस्मिन् समये यदि अभ्यासबलेन वाम-स्वरस्य सञ्चालनं कियते, तदा तस्य प्रभावो विनश्यति । रतौ सूर्यस्वरस्य सञ्वारेण कामिनी वशमायाति । मोक्षकाले यदि मध्यमवायोः (सुपुम्नायाः) सञ्चालनं कियते, तदा सारल्येन मोक्षप्राप्तिः सञ्जायते ।

यदि पृच्छको गर्भप्रश्नं करोति, तदा तिसम् काले पूर्णस्वरोदये पुत्रो भवति । यदि प्रश्नकाले स्वरसञ्चरणं निर्वलं मन्दगत्या भवेत्, तदा कन्या भवति । यदा च प्रश्नकाले शून्यस्वरस्य पश्चात् पूर्णस्वरः प्रचलेत्, तदा प्राक् कन्या, पश्चाच्च पुत्रो भवति । यदा च संक्रमणकालः स्यात्, अर्थात् पूर्णसम-शून्य-स्वराणां सहैव चलनं भवेत्, तदा गर्भपातो भवति ।

एवमेव प्रकारेण चन्द्रसूर्यस्वरयोरभ्यासेन विविधानि कार्याणि इच्छानुसारेण कर्तुं शक्यन्ते । यथोक्तम्—

चन्द्रसूर्यस्वराभ्यासं ये कुर्वन्ति सदा नराः। अतीतानागतं ज्ञानं तेषां हस्तगतं सदा³॥

#### स्वरशास्त्रस्य प्रणेता

इदं स्वरशास्त्रं शिव । वित्यो संवाद रूपं शिवस्व रोदये विणतमस्ति । यथा शिववाक्यं पार्वतीं प्रति—

गुह्याद्गुह्यतरं सारमुपकारप्रकाशनम् । इदं स्वरोदयं ज्ञानं ज्ञानानां सस्तकं मणिः ॥

स्वरिवषयकं योगिकं ज्ञानं तन्त्रशास्त्रेऽपि दृश्यते । तत्रापि तन्त्रशास्त्रस्या-धारभूतो देवः शिव एव । यथा नरपितजयचर्यायां ब्रह्मयामलनामकस्य तन्त्रग्रन्थ-स्योद्धरणमस्ति । तद्यथा—

> अथातः सम्प्रवक्ष्यामि ख्याता ये ब्रह्मयामले। मात्रादिभेदभिन्नानां स्वराणां षोडशोदयान् ।।

१. नरपतिजयचर्या-३।२१।

२. चन्द्रचारे विषं हन्ति सूर्ये वालां वशं नयेत् ।

सुपुम्नायां भवेन्मोक्ष एको देवस्त्रिया स्थितः ॥ (नरपतिजयचर्या-३।३५)

३. तदेव-३।५६; ४. शिवस्वरोदये-श्लो० ११; ५. नरपतिजयचर्या-२।१।

संग्रामविजयोदयेऽपीदं स्वरशास्त्रं शाम्भवाद् निःसृतम् । यथा च — 'संक्षेपाद् वक्ष्येऽहं समरजयं शाम्भवात् सारम्' इति ।।

जैनग्रन्थेऽपि स्वरशास्त्रस्य विवेचनं वर्तते। भगवतो महावीरस्य चतुर्दश उत्तराधिकारी भद्रबाहुः योगाभ्यास-प्राणायामबलेन स्वरिवषयस्याभ्यासं कृतवानिति ज्ञायते। एतद् विषयकं वर्णनं 'स्वरज्यौति" ग्रन्थे श्रीमतः सूरिमहोदयस्य गुरुशिष्य-वार्तालापप्रसङ्कोन ज्ञायते।

अनेनायं विज्ञायते यद् योगाभ्यासबलेन स्वरसंसाधनं भवति, यस्य प्रवर्त्तको योगिराजशङ्कर एव सिद्ध्यति ।

स्वरशास्त्रान्तर्गता बहुवो विषयाः सन्ति । बहूनि च चक्राणि ग्रहनक्षत्रादि-वशेन भवन्तिः परन्तु प्रस्तुतनिबन्धे मुख्यतश्चन्द्रसूर्यस्वरयोः परिचयस्तस्योपयोगश्च प्रदर्शितः । यतः संक्षिप्तरूपेण स्वल्पपरिश्रमेण सुगमरीत्या चास्य प्रयोगः सर्वैर्जनैः कर्तुं शक्यते । अस्मिन् प्रयोगे चन्द्रसूर्यस्वरयोः (वामदक्षिणस्वरयोः) परिज्ञानमात्रेण फलादेशं कर्तुं शक्यत इति शम् ।

. . .

१. नरपतिजयचर्या-४।१।

# गणितज्यौतिषस्य श्रुतिमूलकता

श्रीसर्वनारायणझाः

पञ्चाङ्गसम्पादकः, तारामण्डलम्, पञ्चाङ्गविभागीयश्च, श्रीकामेश्वरसिंह-दरभंगासंस्कृतविश्वविद्यालये

\* \* \*

स्रवदमृतिबन्दुसन्दोहसदृशसुरससुकोमलोकिगुणागद्यपद्यमयोचतुरजनंमनश्चमत्का-रिणी वाणी भारती ज्यौतिषं पातु । वेदस्य महत्त्वं तु सित सूर्ये कीदृशः प्रकाशः, तद्वदेव प्रतिभातिः वेदाङ्गत्वेन ज्यौतिषस्यापि । अत एव महत्त्वदर्शनं विनैव किञ्चि-द्विवक्षामि ।

वेदस्यानन्तज्ञानकोषाद्विद्वद्भिरनेकानि शास्त्रतत्त्वान्याकृष्टानि । गणितज्योतिषस्य श्रुतिमूलकतायाः संदर्भे, वेदान्तर्गतगणिताङ्कुरान् प्रति किञ्चिद्विचायंतेऽत्र । गणित-फिलतिसद्धान्तरूपेण ज्योतिषशास्त्रस्य त्रैविष्यं प्रतिपादितमस्ति । व्यक्तमव्यक्तञ्च द्विविधं गणितमुक्तम् ।

व्यक्तगणितम्—कल्पिताङ्कैः संयोग-वियोग-गुणन-भजनादयो यत्र विधीयन्ते, तद् व्यक्तगणितम् (पाटीगणितम् )।

अध्यक्तगणितम्—कित्वताङ्कस्थानेऽक्षरं परिस्थाप्य संयोगवियोगगुणनभज-नादयो यत्र विधीयन्ते, तदव्यक्तगणितम् (बीजगणितम् )।

ज्योतिर्वराटकैरव्यक्तगणितं ब्रह्मस्वरूपं मन्यते । यथा सृष्ट्यादौ सृष्ट्यन्ते च क्रमशो निस्सरणमात्मसाद् भूते सत्यपि ब्रह्मणि नायाति विकृतिम्, तथैवात्र ज्योतिर्वि-द्भास्कराचार्यस्य सूत्रेण बीजगणितमपि प्रतिभाति । यथात्र —

$$9 \div 0 = \frac{9}{9} = \frac{9}{9} \pm 3$$
 अनन्तसं $0 = \frac{9}{9}$  ।

नात्र कश्चिद्विकारोऽतः-

अस्मिन् विकारः खहरे न शशावि प्रविष्टेष्वि निःसृतेषु । बहुष्विप स्याल्लयसृष्टिकालेऽनन्तेऽच्युते भूतगणेषु यद्वत् ॥

यजुर्वेदीयाधोलिखितमन्त्रे योग-वियोगयोः क्रियेऽवलोक्येते—

एकया च दशभिश्च द्वाम्यामिष्टये विशतिश्च। तिसृभिश्च विशता च नियुधिमिवीयविहता ता विमुच्ये।।

१. शु० य० २७।३३।

विमुच्यशब्देनात्र वियोगिकयायाः स्पष्टोकरणं भवति । गुणनिकयावलोक्यतेऽत्र । ऋग्वेदीयसूक्ते—'युवां देवास्त्रयः एकादशासः सत्यस्य ददृशे पुरस्तात्' इति । (देवाः) दिव्यगुणधारिणः, (त्रय एकादशासः) ११ × ३=३३ इति ।

व्यक्तनिति (इकाई, दहाई, सैकड़ा) एक-दश्च-शत-सहस्रेत्यादि प्रयोगद्वाराऽ-नेकानि गणितानि प्रतिपादितानि भवन्ति, येषां स्पष्टीकरणं यजुर्वेदे द्रष्टुं शक्यते — 'इमा मे अग्न इष्टका धेनवः सन्त्वेका च दश च शतं च शतं च सहस्रं चायुतं च नियुतं च प्रयुतं चार्बुदं च न्यर्बुदं च समुद्रश्च मध्यमं चान्तञ्च परार्धञ्चेता मे अग्न इष्टका धेनवः सन्त्वमुत्रामुह्मिंहलोके' अर्थात् (मे गावः एकैकं कृत्वा १०, १००, १०००, १००००, १००००, १०००००, १००००००, १०००००००, १०००००००, १०००००,

केषांचिद्विदुषां मतिमिति यद्रेखागणितं यूनानदेशात् प्राप्तम्; परञ्च नैतन्मतं समीचीनम् । यतो हि निम्नांङ्कितयजुर्वेदीयमन्त्रेण सुस्पष्टभवलोक्यते रेखागणितप्रयोजनं यज्ञमण्डपे —

इयं वेदिः परो अन्तः पृथिन्या अयं यज्ञो भुवनस्य नाभिः। अयं सोमो वृष्णो अश्वस्य रेतो ब्रह्मायं वाचं परमं न्योम<sup>२</sup>॥

उपर्युक्तमन्त्रे व्यासस्य परिवेश्च परिभाषा सुस्पष्टा वेदि परितः भ्राम्यमाणा रेखा परिधिः, ऊद्ध्वीधो व्यासः, इयमेव समस्तस्य जगतो नाभिः। चन्द्रः (वृष्णो अश्वः=वृष्टिकारकः सूर्यः) सूर्यादयोऽपि एतावदेव।

ऋग्वेदस्य प्रमापरिध्यादिशब्दा रेखागणितप्रमाणभूता अवलोक्यन्ते— कासीत् प्रमा प्रतिमा कि निदानमाज्यं किमासीत्। परिधिः क आसीत् "प्रडगं किमुक्थं यहेवा देवमयजन्त विश्वे³॥

( प्रतिमा, प्रमा=मापकः ) परिधिः स्पष्टमेव ।

आधुनिकगणिते "चलनकलन" (Calculus) येन सहकारेणाङ्कानां वर्गवृद्धे-गंतिः सिद्धचिति, निम्नलिखितमन्त्रेण सुस्पष्टमवलोक्यते—'एका च मे तिस्रश्च मे पञ्च च मे पञ्च च मे सप्त च मे सप्त च मे नव च मे नव च मे एकादश च मे एकादश च मे त्रयोदश च मे त्रयोदश च मे पञ्चदश च मे पञ्चदश च मे सप्तदश च मे सप्तदश च मे एकोनविंशतिश्च मे एकोनविंशतिश्च म एकविंशतिश्च म एकविंशतिश्च मे त्रयो-विंशतिश्च मे त्रयोविंशतिश्च मे पश्चविंशतिश्च मे पश्चविंशतिश्च मे सप्तविंशतिश्च मे सप्तविंशतिश्च मे नविंशतिश्च मे नविंशतिश्च मे एकिंत्रशच्च मे एकिंत्रशच्च मे त्रयिक्षशच्च मे यज्ञेन कल्पन्ताम्"।

१. शु० य०-१७।२;

२. तदेव---२३।६२।

३. ऋ० सं० १०।१३०।३;

४. शु० य० १८।२४।

निम्नरीत्या प्रयोगदर्शनेन सुस्पष्टं प्रतिभाति-

| अङ्काः | वर्गः | <b>अग्तरम्</b> | बङ्काः | वर्गः | अन्तरम् |
|--------|-------|----------------|--------|-------|---------|
| 0      | 0     | 0              | 9      | 83    | १७      |
| 8      | 8     | 8              | १०     | 800   | १९      |
| 2      | 8     | 3              | 88     | १२१   | 78      |
| 3      | ٩     | 4              | . 82   | 888   | २३      |
| 8      | १६    | 9              | १३     | १६९   | 74      |
| 4      | २५    | ٩              | 26     | १९६   | २७      |
| Ę.     | ३६    | 88             | 84     | 774   | २९      |
| 9      | ४९    | १३             | १६     | २५६   | 88      |
| 6      | ६४    | १५             | १७     | २८९   | 33      |

पूर्वोक्तमन्त्रस्योपपत्तिः गणितज्यौतिषद्वारेत्थं प्रदर्शते-

य= लघु इस 
$$y = \log^{n} yx$$

$$\frac{\pi i \tau}{\pi i u} = u^{-2} \qquad dy/dx = \frac{1}{x} = x^{-1}$$

$$\frac{\pi i \tau^{2}}{\pi i u^{2}} = (-?)^{-2} \qquad \therefore d^{2}y/dx^{2} = (-1)x^{2}$$

$$\frac{\pi i \tau^{3}}{\pi i u^{2}} = 2u^{-3} \qquad \forall u \in (-1)(-2)(n-1) = 0$$

$$\frac{\pi i \tau^{4}}{\pi i u^{3}} = 3u^{-8} \qquad = \frac{(n-1)(-1)-n-1}{xn}$$

$$\frac{\pi i \tau^{4}}{\pi i u^{4}} = \frac{\pi - ?(-?)\pi - ?}{u^{4}}$$

$$\frac{\pi i \tau^{4}}{\pi i u^{4}} = \frac{\pi - ?(-?)\pi - ?}{u^{4}}$$

$$\frac{\pi i \tau^{4}}{\pi i u^{4}} = \frac{\pi - ?(-?)\pi - ?}{u^{4}}$$

$$\frac{\pi i \tau^{4}}{\pi i u^{4}} = \frac{\pi - ?(-?)\pi - ?}{u^{4}}$$

$$\frac{\pi i \tau^{4}}{\pi i u^{4}} = \frac{\pi - ?(-?)\pi - ?}{u^{4}}$$

अनेन स्पष्टं प्रतिभाति यद्भारतीयान् वेदद्वारैव चलनकलनस्य (Calculus) ज्ञानमस्ति, न कस्माच्चिदन्यस्मादाप्तम् ।

त्रिकोणमितिरेखागणितादीनामुपयोगी वृत्तपरिधिः (३६०°) निम्नतन्त्रेणाव-गम्यते—

द्वादश प्रधयश्चक्रमेकं त्रीणि नम्यानि क उ तिच्चकेत।
तिस्मन्त्साकं त्रिशता न शङ्कवोऽपिताः षष्टिनं चलाचलासः।
द्वादश (१२) परिधयः (राशियाँ) एकश्चन्द्रस्तिस्रो नाभिः।
विद्वच्चरणारविन्देषु घृष्टता कृतोऽहमल्पमितः।
त्रुटिमवलोक्य क्षम्यतां सुधार्यताञ्चेति॥

१. ऋ० सं० १।१६४।४८।

# अयनद्वयविमर्शः

## श्रीव्रजविहारीशास्त्रिचतुर्वेदः सहतवारस्थः, बलिया ( उ॰ प्र॰ )

\* \* \*

अथायनं विमृश्यते । तत्र अयतेऽकोंऽनेनेति अयनम् । वर्त्मा, मार्गः, अध्वा, पन्थाः, पदवी, स्मृतिः, सरणिः, पद्धितः, पद्या, वर्तनीत्यादयोऽस्य समानार्थका इति । अयनशब्दो मार्गवाचकः कालवाचकश्च । उभयोरयनयोद्धी भेदौ — उत्तरायणम्, दक्षिणायनश्चेति । कालरूपमुत्तरायणं दक्षिणायनश्च कदा भवत इत्यधोलिखिते इलोके विणितम् —

# शिशिरपूर्वमृतुत्रयमुत्तरं ह्ययनमाहुरहश्च तदा परम्। भवति दक्षिणमन्यऋतुत्रये निगदिता रजनी मरुतां च सा।।

अर्थाद् मकरसंक्रान्तितः (प्रायेण १४ जनवरीतः) मिथुनसंक्रान्ति यावत् (प्रायेण १४ जुलाई पर्यन्तम्) उत्तरायणं भवति, तथा च कर्कसंक्रान्तितः (प्रायेण १४ जुलाईतः) धनुःसंक्रान्ति यावत् (प्रायेण १४ जनवरीं यावत्) दक्षिण।यनं भवति । मार्गरूपस्यायनस्य।पि द्वौ भेदौ प्राग् वर्णनमनुसृत्य । तत्र उत्तरायणं देवय।नम्, अचिर्मार्गः, शुक्लगतिरिति इमे सर्वे पर्यायवाचकाः । दक्षिण।यनं धूममार्गः, कृष्णगितरितीमेऽपि समानार्थकाः ।

मरणानन्तरं जीवस्य द्वे गती भवतः। उपासनया ये ब्रह्मणः परोक्षज्ञानं लभन्ते, त उत्तरायणेन कार्यब्रह्मणो लोकं गच्छन्ति । यथा—'तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदो जनाः ' इति । ये तु शास्त्रविहितानि कर्माणि कामनया कुर्वन्ति, ते दक्षिण-मार्गेण स्वर्गादिलोकान् प्राप्नुवन्ति ।

ये ब्रह्मलोकं गच्छिन्ति, ते पुनः मर्त्यलोकं न प्रत्यागच्छिन्ति । तथा चये स्वर्गीदिलोकं गच्छिन्ति, ते क्षीणे पुण्ये मर्त्यलोके निवर्तन्ते । तथाह्युक्तं गीतायाम्—

शुक्लकृष्णे गती ह्येते जगतः शाश्वते मते। एकया यात्यनावृत्तिमन्ययावतंते पुनः ॥ इति।

ब्रह्मलोकः पुनरावर्ती, अपुनरावर्ती वेति विचिकित्साऽत्र जायते, यतो गीतायां भगवताकृष्णेन अर्जुनं प्रति वर्णितम्—

१. श्रीमद्भगवद्गीता-८।२४;

आ ब्रह्मभुवनाल्लोकाः पुनरावर्तिनोऽर्जुन । मामुपेत्य तु कौन्तेय पुनर्जन्म न विद्यते.'।।

अन्यच्य — छान्दोग्योपनिषदि वर्णितम् — 'स खल्देवं वर्तयन् यावदायुषं ब्रह्म-लोकमभिसम्पद्यते, न च पुनरावर्तते, न च पुनरावर्तते' इति ।

'शा ब्रह्मभु बनात्' इत्यस्मिन् पद्ये आङ् (आ) अभिविधावेवार्थे प्रयुक्तः, न तु मर्यादायाम् । अस्य इल्रोकस्य शाङ्करभाष्ये आङोऽभिविधिरेवार्थोऽभिमतः । पुनइच रुओकस्योत्तरार्द्धे प्रयुक्तस्तुकारो ब्रह्मलोकस्यापि पुनरार्वातत्वं व्यनिक ।

यथाज्ञानम् अस्य समाधानं प्रस्तुयते-एष प्रश्नो विभज्य वचनीयः प्रतीयते । अस्योत्तरं सहमा निश्चित्य वक्तुं न शक्यते । अतो विचायंते । 'ब्राह्मस्त्रिभूमिको लोकः' इति योगदर्शने व्यासभाष्ये उक्तम् । 'तत्रोध्वं सत्यतपोजननामकेषु ब्रह्मणो लोकेषु सर्गो बाह्यसर्गः' इति सांख्यकारिकायाः किंस्मिश्चिद् भाष्ये भाषितम् । अतो येषां परोक्षं ब्रह्मविज्ञानम्, ते सत्यास्यं ब्रह्मजोकं गच्छन्ति; किन्तु ते न पुनः प्रत्या-गच्छन्ति; अपितु ब्रह्मणा सह विमुक्तः भवन्ति । सत्यलोकस्य सत्यत्वं तस्यापूनरावितित्व एव वर्तते । ते तस्मिन् ब्रह्मलोके सत्सङ्गत्याऽपरब्रह्मरूपस्य गुरोश्च सान्निध्येन ब्रह्म-साक्षात्कारं लभन्ते, कल्पान्ते च ब्रह्मणा सह विदेहकैवल्यं लभन्ते ।

ब्रह्मलोकश्च त्रिभूमिक इति उनतं प्राक्, तथा च ज्ञानप्रकर्षतारतम्यद्वारा त्रिभू-मिको ब्रह्मलोक उपपद्यते । तथाहि—जनलोके ब्रह्मज्ञानं जायते; किन्तु तदसम्भा-वनाविपरीतभावनाभ्यामाक्रान्तम् । ततश्च तपोलोकेऽभ्यासेन तर्कश्च श्रुत्यनुकूलै-रसम्भावनाविपरीतभावने निवर्तेते । ततश्च सत्यलोकप्राप्तिरिति । सत्याख्यो ब्रह्मलोकः साक्षात् परम्परया च लब्धं श⊀यते । जनलोकात् तपोलोकाद् वा सत्याख्यं ब्रह्मलोकं गन्तूं शक्नोति साधको ब्रह्मसाक्षात्कारे जाते । ब्रह्मसाक्षात्कारे कल्पान्ते ततो मानवं लोकं प्रत्यागन्तुं शक्नोति । ये तु जनलोकं तपोलोकं वा गत्वाऽपि प्रारब्धशेषेण सङ्घात-कामाः, तेऽस्मिन् कल्पे पुनर्जन्म अस्मिन् मानव आवर्ते न लभन्ते । आवर्तान्तरे तु तेनैव प्रारब्धशेषेण मानव आवर्ते पुनर्जन्म लभन्ते । तथा च श्रुति:-- 'न पुनः इमं मानवम् आवर्तम् आवर्तन्ते' इति । अत्र 'इमम्' इति आवर्तविशेषणेन विज्ञायते । कल्पान्तरे आवर्तन्त इति।

इत्थं ब्रह्मलोकस्य त्रिभूमिकस्य पुनरार्वातत्वम्, अपुनरार्वातत्वच्च सिद्धचतः। एवं भगवतः श्रीकृष्णस्य वाक्यद्वयस्य 'एकया यात्यनावृत्तिमन्ययाऽऽवर्तते पुनः'ड, 'आ ब्रह्मभुवनाल्लोकाः पुनरावर्तिनोऽर्जुन"' इति संगतिर्भवति ।

१. श्रीमद्भगवद्गीता-८।१६; २. छा० उ० ८।१५।१; ३. यो० सू० भा० ।

४. श्रीमद्भगवद्गीता-८।२६;

५. तदेव--८।१६।

ब्रह्मलोकाधिकारिणो यदा स्त्रियन्ते उत्तरायणे दक्षिणायने रात्रौ दिवसे 
ब्रुक्लपक्षे कृष्णपक्षे वा, तेऽवश्यमेव स्वं लोकं गच्छन्ति। तथा च स्वगंलोकाधिकारिणोऽपि यदा स्त्रियन्ते, तेऽपि स्वं लोकं प्राप्नुवन्ति। मरणकालो मनुष्यस्त मागंपरिवर्तने न क्षमः। जनानामेषा धारणा यद् ये दिवसे शुक्लपक्षे उत्तरायणे वा शरीरं
त्यजन्ति, ते देवयानेन ब्रह्मलोकं गच्छन्ति, तथा च ये रात्रौ कृष्णपक्षे दक्षिणायने वा
देहत्यागं कुर्वन्ति, ते पितृयाणेन पितृलोकं स्वर्गलोकं वा गच्छन्ति; किन्दवेषा धारणाऽज्ञानमूलिका। अस्या धारणाया आधारिभित्तिर्वाणविद्धेन भीष्मिपतामहेन उत्तरायणस्य
प्रतीक्षा एव वर्तते, यथा—

धर्मं प्रवदतस्तस्य स कालः प्रत्युपस्थितः। यो योगिनक्छन्दमृत्योर्वाञ्छितस्तूत्तरायणः॥ इति।

स्वयं भगवतो वासुदेवस्य भीष्मं प्रति वचनम्-

व्यावर्त्तमाने भगवत्युदीचीं सूर्ये दिशं कालवशात् प्रपन्ने। गन्तासि लोकान् पुरुषप्रवीर नावर्तते यानुपलभ्य विद्वान्॥

भगवतोऽनेन कथनेन आपाततः प्रकटीभवित यत् केवलम् उत्तरायणे ये शरीरं त्यजन्ति, त एव मुक्ता भवन्ति, नेतरे; किन्तु ये विज्ञानसम्पन्ना अस्मिन् काले मृताः, ते ब्रह्मलोकं गच्छन्तीत्यत्रास्य वाक्यस्य तात्पर्यम् । ये तु न विज्ञानसम्पन्नाः, अत्र काले मृताः, ते दक्षिणमार्गेणैव गच्छन्तीति ।

अन्यच्वात्र प्रसङ्गे दिवसादयः (दिवसशुक्तायणरात्रिकृष्णपक्षदक्षिणा-यनानि) कालवाचकास्तु सन्त्येत्र, तेषामभिमानिनामातिवाहिकानां देवानामपि वाचका इति । यथोक्तं ब्रह्मसूत्रे — 'आतिवाहिकास्तिल्लङ्गात्'' इति । अन्यत्र सूत्रे शाङ्करभाष्यमपि द्रष्टव्यम् — 'भोष्मस्य तूत्तरायण प्रतिपालनमाचारप्रतिपालनार्थं पितृ-प्रसादलब्धस्वच्छन्दमृत्युताख्यानार्थं च' ।

भीष्मस्योत्तरायणे मृत्यो एतत्कारणं पर्याप्तं न प्रतिभाति । यत आचारप्रति-पालनार्थं पितृप्रसादलब्धस्वच्छन्दमृत्युताख्यापनार्थं स अतोऽधिकं कालपर्यन्तं स्त्रप्राणान् धारियतुं क्षम आसीत्; किन्तु तेनेवं न कृतम् । पुनश्च 'यो योगिनश्छन्द-मृत्योविक्छितस्तूत्तरायणः' इत्यनेन वाक्येन योगिनो मृत्यौ उत्तरायणं वाक्छन्तीति प्रकटीभवति ।

१. वे० सू० ४।३।४।

२. वे० सू० ४।२।२०-शाङ्करभाष्यम् ।

स्वच्छन्दमृत्युताख्यापनमाचारप्रतिपालनं तु गौणं कारणं प्रतीयते। अस्ति किमिप मुख्यं कारणमुत्तरायणं मृत्यौ। तच्व विवायंते -बह्मलोकाधिकारिणो ये दिवसे शुक्लपक्षे उत्तरायणे च म्नियन्ते, नैतेषामिभमानिभिरातिवाहिकदेवैः क्रमाद् ब्रह्मलोको नीयन्ते स्वायासं विना। तेषां मार्गे प्रकाशो भवति ब्रह्मलोकपर्यन्तम्; किन्तु ये ब्रह्मलोकाधिकारिणो रात्रौ कृष्णपक्षे दक्षिणायने च म्नियन्ते, त आतिवाहिकदेवैः ब्रह्मलोकपर्यन्तं न नीयन्ते। तत्र गमने तेषामायासो भवति। मार्गश्चान्धकारपूर्णो भवति। यदा मृत्यौ स्वच्छन्दता स्यात्, तदा को योगी न वाञ्छेत् स्वाभीष्टं लोकं यानेन (आतिवाहिकदेवेन) प्रकाशपूर्णेन मार्गेण गन्तुम् ?

ज्ञानिवधूतपापा रात्री कृष्णपक्षे दक्षिणायने च शरीरं परित्यज्य देवयानेन ब्रह्मलोकं यान्ति । तथा हि ब्रह्मसूत्रे—'अतश्चायनेऽपि दक्षिणे' इति ।

उपरिया मुक्तिवंणिता, सा क्रमिकमुक्तिः । प्रसंगतोऽधुना सद्योमुक्तिवंण्यंते । उत्तरायणं भवतु दक्षिणायनं वा दिवसो भवतु रात्रिर्वा, अग्निभंवतु धूमो वा निष्काम आप्तकामो ज्ञानी शरीरपातानन्तरं ब्रह्मौव भवति । न स क्वचिद् गच्छिति; अपितु ब्रह्मण्येव लीयते; न तु तस्योरकान्तिः । तदुकम् — 'योऽकामो निष्काम आप्तकाम आरमकाम अत्मकामो भवति, न तस्य प्राणा उरकामन्ति, इहैव समवछीयन्ते, ब्रह्मौव सन् ब्रह्माप्येति' इति ।

सद्योमोक्षस्याधिकारिणो ब्रह्मज्ञानिनः कृते देवयानस्याप्यावश्यकता न वर्तते।
तस्य सद्यो मुक्तौ केवलं प्रारब्धकर्मणो भोग एव व्यवधायको भवति। प्रारब्धकर्मणि
भुक्ते तस्य शरीरपातकाल एव मुक्तिभंवति विदेहकैवल्यरूपा। तस्य सञ्चितानि
कर्माण्यशेषाणि ज्ञानेन नश्यन्ति। आत्मिन साक्षात्कारे सञ्चितकर्मणां क्षयो भवति।
तदुक्तम्—'क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे' इति। प्रारब्धकर्मणः क्षयो
भोगेन भवति—'भोगेन त्वितरे क्षपियत्वा सम्पद्यते' इति।

अथाधुना तेषां जोवानां गितर्गीयते, ये अयनद्वयस्य सन्ति नैवाधिकारिणः, न च सन्ति सद्योमुक्त्यधिकारिणः। एतादृशो जोवो मरणकाले शरीरं विहाय स्वकर्मानुसारेण झिटत्येवापरं शरीरं धारयति। ईश्वरः सर्वव्यापी सर्वज्ञश्च। तेन न्यायकरणे तिथिनं निर्धार्यते। तत्र न्यायालये पक्षपातो विलम्बो वा न भवति। सद्य एव तस्य निर्णयानुसारेणावशो जीवः स्वकर्मफलं भोक्तुमपरं शरीरं धारयति तत्प्रेरणया। यथोक्तम्—

१. वे० सू० ४।२।२०;

२. वृ० उ० ४।४।६।

३. मु॰ उ० राराद;

४. वे० सू० ४। १।१९।

देहे पञ्चत्वमापन्ने देही कर्मानुगोऽवशः। देहान्तरमनुप्राप्य प्राक्तनं त्यजते वपुः॥ व्रजंस्तिष्ठन् पदैकेन यथैवैकेन गच्छति। यथा तृणजलूकैवं देही कर्मगति गतः।॥

अन्यच्चोपनिषद्युक्तम्--'जायस्य स्त्रियस्य इत्येतत् तृतीयं स्थानम्' इति ।

ये जीवा रमणीयचरणाः, ते रमणीयां योनि प्राप्नुवन्ति—'तद् य इह रमणीय-चरणा अभ्यासो ह यत्ते रमणीयां योनिमापद्येरन् ब्राह्मणयोनि वा क्षत्रिययोनि वा वैश्ययोनि वा। ये अशुभाः क्रूरा नराधमाः सन्ति, ते आसुरीषु योनिषु (सूकरश्चादिषु) क्षिप्यन्ते'। यथोपनिषदि —'अथ य इह कपूयचरणा अभ्यासो ह यत्त कपूर्या योनिमा-पद्येरन् श्वयोनि वा सूकरयोनि वा चाण्डालयोनि वा' इति।

अस्माभिः क्रमाद् आसुरी प्रवृत्तिरभ्यासवैराग्याभ्यां त्याज्या। सदाचारेषु प्रवृत्तिर्विधेया। शास्त्रविहितानि कर्माणि कार्याणि। ततोऽन्ते आप्तकामाः श्रोत्रिया ब्रह्मनिष्ठाश्च भवितास्मः। उक्तञ्च—'कृधी न ऊर्ध्वं चरवाय जीवसे'।

विवेचने यत्स्खिलतं सरण्याः पूज्या विचक्षणवरास्तदु शोधयन्तु । सम्प्रार्थये मुहुरहं विनयेन नित्यं शास्त्राण्यनन्तविषयाणि च दुर्गमाणि ॥

. . .

३. श्रीमद्भागवतम्--१०।१।३९-४०।

# आयुर्वेदपरम्परासु वृक्षायुर्वेदः

डॉ॰ पारसनाथद्विवेदी,

आचार्योऽध्यक्षश्च, पुराणेतिहासविभागस्य, सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालये

\* \* \*

शरीरेन्द्रियमत्त्रात्मसंयोगो नामायुः। शरीरं ह्यात्मनो भोगायतनिमिन्द्रियाणि च भोगसाधनानि, सत्त्रं च मनःसंज्ञकं तदेवान्तःकरणमुच्यते, आत्मा च ज्ञानप्रापकः। एतेषां चतुण्णां संयोग एवायुरिति। आयुर्ज्ञानं त्रय्या विद्यया लभ्यते, स एवायुर्वेदः, यहाऽऽयुरिसम् विद्यतेऽनेन वाऽऽयुर्विन्दतीत्यायुर्वेदः। सोऽयमायुर्वेदो मनुष्यवत् पशु-पक्षि-वृक्षादिभिरिप सम्बद्धोऽस्ति।

भारतवर्षः कृषिप्रधानो देशः । तस्मादस्य कृते वनस्पतीनां प्रसवे वृक्षायुर्वेदस्य महत्युपयोगिता दश्यते। प्राणिनां जीवनधारणं प्रकृत्या भवति। ताभ्य एव जीवन-दायिन्यः प्राणसञ्चारिण्यो वायव उत्पद्यन्ते । तदभावे च प्राणवतां जीवनं न सम्भवति । वायुर्हि प्राणो भूत्वा शरीरमाविशति, वायौ चामृतराशिविद्यते। एवं च वृक्षाणां वनस्पतीनामावश्यकता वैज्ञानिकैरप्यङ्गोकि ते। तदेवं वृक्षाणां वनस्पतीनामुप-तेषामारोग्यार्थाश्चिकत्साविधयो धन्वन्तरिणाभिहिताः। योगितामाकलय्य प्रकरणे वृक्षगुल्मलतादिषु प्राकृतिकवनस्पतिषु च जायमानानां रोगाणां चिकित्सा विवेचिता वर्तन्ते । वृक्षादीनां महत्त्वं प्रतिपादयतोक्तं यदत्यधिकवृक्षजलशीलो देशोऽनूपः कथ्यते, स वातकफोत्पादको भवति । जाङ्गलदेशोऽनूपदेशस्य गुणप्रभावेण रहितो भवति, जाङ्गलदेशोऽधिकपित्तोत्पादको भवति । अल्पवृक्षजलशीलो देशः साधारणः कथ्यते । साधारणदेशो मध्यमपित्तोत्पादकोऽस्ति । ऐते च वातपित्तकफा रोगाणां कारणानि सन्ति । एतेषां वैषम्येण रोगा जायन्ते । अपरश्चेते वनस्पतयो न केवलं वातिपत्तकफकरा एव भवन्ति, अपितु रोगजीवाणुहराः शक्तिवर्द्धकाश्चापि भवन्ति । यथा विडङ्ग-पलाशबीज-दाडिमादयो रोगकोटाणून् प्रतिकुर्वन्ति शरीरस्वास्थ्यमनु-वर्त्तंयन्ति च । यथा वा निम्बपत्राणां सर्षपादानीनां चाग्नी हतेन रोगजीवाणवस्तत्र नागच्छन्ति ।

वृक्षायुर्वेदस्य चिकित्साविद्या भारतवर्षस्य प्राचीनतमा विद्या विद्यते । ऋग्वेदे चौषधीषु वनस्पतीनामुल्लेखेन वनस्पतिविज्ञानस्य प्राचीनत्वं महत्त्वं च ज्ञायते । भूमण्डलेऽस्मिन् वनस्पतयो देवेभ्यस्त्रियुगं पुरा जाताः । तेषाञ्च शतं सप्त च स्थानानि सन्ति । एते वनस्पतय मातेव रक्षति जनान् । अत एव हितकारिण्यो मातर उक्ताः । एतेषां वनस्पतीनामुपयोगो यज्ञकर्मणि स्वास्थ्यलाभाय च विशेषरूपेण भवति । वनस्पतोनां महत्त्व प्रतिपादयतोक्तं भाभिनीविलासे —'ये वृक्षाः पत्रपूष्पफलादीनां भरं वहन्तो घर्मव्यथां शीतबाधां च सहन्ते तथा चान्येषां प्राणिनां सुखाय स्वशरीर-मर्पयन्ति, वदान्यगुरवे तस्मै तरवे नमः '3। इयमेवोदात्तभावना वेदमन्त्रेष्विप लभ्यते।

वनस्पतीनां चातुर्विध्यमुक्तं यजुर्वेदे, उचरकसंहितायां च। तत्र ये वनस्पतयः पुष्पोद्गमानन्तरं फलिनो भवन्ति, ते 'वानस्पत्याः' कथ्यन्ते, यथा आम्रादयः। ये चापुष्पाः फलिनो भवन्ति, ते वनस्पतय उक्ता, यथा उदुम्बर।दयः। वानस्पत्यश्चेति शब्दद्वयं वृक्षमात्रस्य बोधकम् । फलपाकानन्तरं यस्य नाशो जायते, तदीषधीरुक्ताः, यथा-मुद्ग-माषादयः । प्रतानवत्यो लतादयो वोरुधः स्मृताः, यथा --मालत्यादयः । एते च वनस्पतय मातर इव पोषयन्ति वर्द्धयन्ति च।

सुश्रुतमते वृक्षादयः स्थावरान्तर्भूताः। स्थावराश्चतुर्विधाः —वनस्पतयो वृक्षा वोरुध ओषधयश्चेति । तासु अपुष्पा-फलवन्तो वनस्पतयः, पुष्पफ वन्तो वृक्षाः, प्रतानवत्यः स्तम्बन्यश्च वोरुधः, फलपाकनिष्ठा ओषधय इति ।

आयुर्वेदो ह्यथर्ववेदस्योपवेदः। अथर्ववेदे चानेकेषां वनस्पतीनामुल्लेखो विद्यते। तत्रोक्तं यत्रादवःथा न्यग्रोधाश्च सपत्रा तिष्ठन्ति, यत्र चार्जुनादयो वृक्षा अजाश्यङ्गचादयो वनस्पतयश्च भवन्ति, तत्र विषजन्तवो न तिष्ठन्ति । सूश्रतेऽपि जलदुर्गं धनिरोधकनागचम्पकोत्पलप्रभृतीनां वनस्पतीनामुल्लेखो वर्तते । अथर्ववेदे

१. या ओषधीः पूर्वा जाता देवेम्यस्त्रियुगं पुरा । मतै नुबभ्रुणामहं शतं थामानि सप्तच ॥ (ऋ० सं० १०।९७।१)

ओपधीरिति मातरो तद्वो देवीरुपब्रुवे। (ऋ० सं० १०।९०।४)

थते भरं कुसुमपत्रफलावलीनां घर्मव्यथां वहति शीतभवा रुजश्च। यो देहमर्पंयति चान्यसुखस्य हेतोस्तस्मै वदान्यगुरवे तरवे नमोऽस्तु ॥ (भामिनीविलासः)

४. यजुर्वेदः (वाजसनेयिसंहिता) १२।७५-७९,८९,९५।

५. वनस्पतिस्तथावीरुद् वानस्पत्यस्तयीषिः । (चरकसंहिता, सूत्रस्थानम्--१।७०)

६. फलैर्वनस्पतिः पुष्पैर्वानस्पत्यः फलैरपि। ओषघ्यः फलपाकान्ताः प्रतानैर्वीरुघः स्मृताः ॥ (च० सं० १।७१–७२)

७. सुश्रुतसं०, सूत्रस्थानम्-१।२९। ८. अ० सं० ४।३७।४-६।

९. प्रसादनं च कर्त्तंव्यं नागचम्पकोत्पळपाटळापुष्पप्रभृतिभिष्चाधिवासनिमिति (सुश्रुत-संहिता-४५।१२)।

चैते वृक्षा वन्या भवन्ति । एतेषां पत्रैः जलं स्वच्छं भवति । एतैर्वनस्पतिभिजंलीयरोग-कीटाणवो नश्यन्ति ।

अथर्ववेदे च चतुर्विधा चिकित्सा प्रोक्ता – आथर्वणीराङ्गिरसोर्दैवी मानुषी च। तत्र मानुषी चिकित्सा वनस्पतिसम्बद्धा। वनस्पतीनां गुणावगुणज्ञानं पशु-पक्षि-सर्पादिभिः भवन्ति । पशुपक्षिणां स्वभावैश्च वनस्पतिविषये ज्ञानं जायते ।

वेदे च षष्ट्युत्तरिद्धशतवनस्पतीनामुल्लेखो विद्यते । तत्र वृक्षा वनस्पतयश्च सप्तमु श्रेणिषु विभक्ताः सन्ति—प्रस्तरणी. स्तम्भनी, एकश्रुङ्गी, प्रतानवती, अंशुमती, कण्डिनी, विशाखा चेति । एतेषामन्येऽपि विभागास्तत्रोक्ताः, यथा—अपुष्पाऽऽफला-फल्निनी-पुष्पिणी-प्रसूवरी चेति । तत्र च वनस्पतीनां मूल-तूल-काण्ड-पुष्प-फल-त्वक्-तुष-वल्कलादयोऽङ्गा अप्युक्ताः सन्ति ।

वाल्मीकिरामायणं हि संस्कृतसाहित्यस्यादिकाव्यम् । तत्र चाशोककुटजार्जुन-कदम्बादिवृक्षाणामुल्लेखोऽस्ति । तत्र चौषिधपर्वतस्य।प्युल्लेखो वर्तते, यत्रानेके वनस्पतयः सन्ति । ये चायुर्वेदशास्त्रदृष्ट्या महत्त्वपूर्णाः सन्ति । महाभारते गरुड-पुराणे च महर्षिः काश्यपः तक्षकेण दंष्टं वृक्षं पुनरुज्जीवयामासेति कथा विणता विद्यते ।

अग्निपुराणे वृक्षायुर्वेदस्य चर्चा विस्तरेणोपलभ्यते । तत्र च लतागुल्मवीर-धादीनामाख्यानमुपलभ्यते । प्रथमं गृहात् कस्यां दिशि को वृक्षः शुभावह इति विवेचनमस्ति । तत्रोक्तं यद्गृहमुत्तरतः प्लक्षः शुभः, पूर्वतो वटः शुभः, दक्षिणतस्त्वाम्न-वृक्षः शुभः, पश्चिमाशायां चाश्वत्यो वृक्षः शुभ इति । उपगृहं दक्षिणां दिशमुत्पन्नाः कण्टकद्रुमाः रिपुभयदाः क्षीरिणो वृक्षा अर्थहराः प्रोक्ता । अवासस्थानस्य समीपे उद्यानव्यवस्था करणीया । उद्याने पुष्करिणीनिर्माणमप्यावश्यकम् । जलाशयारम्भाय पुष्य-मघा-हस्तोऽनुराधा-ज्येष्ठा-शतिभजा उत्तरात्रयञ्चैतानि नक्षत्राणि शुभावहानि । रोपणविधः

अग्निपुराणे वृक्षाणां रोपणिविधिरप्युक्तः। तत्रविधौ कःलं निरीक्ष्य वृक्षलता-गुल्मादीनां स्थानमुच्यते। कस्य वृक्षस्य कदा रोपणमुचितं स्यादिति संकेतोऽपि

१. अ० सं० ८।७।२३-२५।

२. यद् वृक्षं जीवयामास काश्यपस्तक्षकेण वै।

तूनं मन्त्रैर्हतविषो न प्रणश्येत् काश्यपात्।। (म० भा० आ० प०—५०।३४)

३. अग्निपुराणम्—२८२/२-३।

४, 'आसन्नाः कण्टिकनो रिपुभयदाः क्षीरिणोऽर्थनाशाय ।' ( बृहत्संहिता—५२।८४ )

तत्रोपलभ्यते । ज्योतिषशास्त्र रृष्ट्याऽऽपुर्वेदीयोषधीनामपि रोपणविधिरत्राख्यातो वर्तते । रोपणास्त्राक् क्षेत्रेषु रासायनिकद्रव्याणां निक्षेपः कार्यः ।

वृक्षाणां रोपणात्पूर्वं विष्ठचन्द्रयोर्पूजनं विद्यात् । वृक्षारोपणायोत्तरात्रयं स्वाती, हस्तः, रोहिणी, श्रवणो, मूलं, चैनानि नक्षत्राणि प्रशस्ततमानि सन्ति । वृक्षाणां रोपणकाले तदन्तरालो विश्वतिहस्तः श्रेष्ठ उच्यते, षोडशहस्तान्तरो मध्यमः प्रोक्तः । द्वादशहस्तमितान्तरालोऽधम उच्यते, यतश्च सघना वृक्षा विफला जायन्ते । यदि सघना वृक्षा विफलाः स्युस्तदा पूर्वं त्वायुधविशेषेण तान् संशोधयेत् ।

#### सेचनविधिः

अग्निपुराणे वृक्षाणां सेचनिविधिय्पुक्तः। अरिष्टाशोकपुत्रागशिरीषिप्रयङ्गु-समाख्या अशोक-कदलो-जम्बु-वकुल-दािडमाश्चेति वृक्षा ग्रीष्मर्त्तौ सायं प्रातश्च सेच-नीयाः, शीतकाले च दिवसान्तरे सेचनीयाः, वर्षत्तौ च भूमौ शुष्कायां रोपिता वृक्षा सेचनीयाः।

#### वर्धकौषधिप्रयोगः

वृक्षाणां वर्धकौषधीनां प्रयोगप्रकारः सर्वातिशायित्वमवलोक्यते। वृक्षाणां रोपणात्परं तत्र द्रव्यविशेषाणां रासायनिकद्रव्याणां च प्रक्षेपः कार्यः। काले काले निरावनस्य खुर्दनस्य सिञ्चनस्य व्यवस्थाऽपि कर्त्तव्या। तुषारादिभिवृक्षाणां रक्षा कथं स्यादित्युपाया अपि कार्या। वृक्ष-लता-गुल्मादीनां विविधकीटपतङ्गादिभ्यो रक्षणं कथं भवेदिति व्यवस्थाऽपि तत्र प्रोक्ता वर्तते। यदि वृक्षादीनां वर्धनेऽत्ररोधः स्यातदा मत्स्याम्भसा सेचनेन तेषां वृद्धिभविति। यथा चोक्तमिनपुराणे—'मत्स्याम्भसा तु सेकेन वृद्धिभविति शाखिनः ।'

## दोहदविधिः

वृक्षाणां दोहदविधिरप्यत्रोपलभ्यते। नरप्रकृतीनां मातृप्रकृतीनां वृक्षाणां पार्थक्यत्वात्तत्र दोहदादिलक्षणमुक्तम्। विडङ्गतण्डुलोपेतं मातस्यं मांसं च सर्वेषां वृक्षाणां दोहृदं प्रोक्तम्। तत्र संयोगविधानेनैव दोहदादीनां विधिः सम्भवति। सामान्येन सर्वेषां वृक्षाणां दोहदकालस्य निर्धारणमवलोक्यते तत्र। यथा चोक्तं हिन्दीभाषायां केनचिद् विदुषा—

पाँचे आम पचीसे महुआ। तीस वर्ष में इमिली का फहुआ।।

उत्तमं विशितिर्हस्ताः मध्यमं पोडशान्तरम्।
 स्थानात् स्थानान्तरं कार्यं वृक्षाणां द्वादशावरम्।। (अ०्पु०---२८२।८-९)

२, अग्निपुराणम्—२८२।१२।

अयम्भावः — यदाम्रवृक्षस्य दोहदकालः पञ्चमे वर्षे भवति, मधूकस्य पञ्चविराति-वर्षे दोहदकालो जायते, तिन्तिडोकस्य दोहदकालस्त्रिशत्तमे वर्षे भवति । एवमन्येषामिप वृक्षाणां दोहदकालस्तत्र निर्दिष्टो वर्तते ।

वृक्षेषु फलविनाशशीलेषु सत्सु कुलत्थमांसम्द्गयवितलादिभिर्घृतशीतपयसा सेचनं संवदेव फलपुष्पवृद्धि तनोति । अविकाजयोविष्ठायाः पूर्णं यवच्णं तिलानि गोमांसं जलं च सप्तदिवसपर्यन्तमेकस्थाने निधापयेत् । तदनु तेन तरुसेचनं सर्वविधवृक्षेभ्यः फलपुष्पसमृद्धि प्रददाति । विडङ्गतण्डुलैर्युतं मत्स्यानां मांसं वृक्षाणां दोहदमुक्तम् । अस्य सेचनेन निखलविधानां वृक्षाणां रोगान् मर्दयति । वृक्षादीनां जीवनम

वृक्षादिषु जीवनं भवति, तेऽपि मनुष्यवत् सुख-दुःखादिकमनुभवन्ति । वृक्षादीनां सजीवत्वप्रतिपादनं तावदाधुनिकपाश्चात्त्यविज्ञानिवदां नवाविष्कारः । उदयनाचार्येण सहस्रवर्षपूर्वमिष युक्त्या तेषां शरीरत्वं सजीवत्वं च प्रतिपादितम् —वृक्षादयः प्रति-वियतभोक्त्रधिष्ठिता जीवनमरणस्वप्नजागरणरोगभेषजप्रयोगसजातीयानुबन्धानुकूलो-पगमप्रतिकूलापगमादिभ्यः प्रसिद्धशरीरवत् । एतेऽपि मूले निषिकान् जलान्, दोहदं च गृह्णन्ति । एषामिष वृद्धिभग्नक्षतसंरोहणादयोऽवलोक्यन्ते ।

छान्दोग्योपनिषदि वृक्षादीनां सजीवत्वप्रतिपादनपराणि वाक्यानि सुमुपलभ्यन्ते— 'अस्य सोम्य महतो वृक्षस्य यो मूलेऽभ्याहन्याज्जीवन्स्रवेत्, यो मध्येऽभ्याहन्याज्जीवन् स्रवेत्, योऽग्रेऽभ्याहन्याज्जीवन् स्रवेत्, स एव जीवेनात्मनाऽनुप्रभूतः पेपीयमानो मोदमा-निस्तष्ठति' ( छान्दोग्योपनिषद्—६।११।१)।

महाभारतेऽप्युवतं यदेतेऽपि शीतवर्षातपसहाः सुखदुःखसमन्विताश्च भवन्ति, एतेऽपि इन्द्रियसुखमनुभवन्ति । एतेऽपि मनुष्यवच्छूण्वन्ति, पश्यन्ति, जिझन्ति, रसान् गृह्णन्ति च । एवं चैते वृक्षादयोऽपि जीवन्ति स्नियन्ते च, रुग्णा भवन्ति, भेषजं च गृह्णन्ति । एष्वपि चैतन्यं जायते ।

१. किरणावली--पृ० ५७-५८।

शब्दस्तस्माच्छ्रण्वन्ति पादपाः। श्रोत्रेण गृहाते सर्व्वतश्चैव गच्छति ॥ वेष्ट्रयते वृक्षं नह्मद्रव्दुश्च मार्गोऽस्ति तस्मात् पश्यन्ति पादपाः। पुण्यापुण्येस्तथा गन्धेर्धपेश्च विविधैरपि ॥ अरोगाः पुष्पिताः सन्ति तस्माज्जिद्यन्ति पादपाः। व्याधीना वापि दर्शनात्।। पादै: सिळलपानाच्च व्याधिप्रतिक्रियात्वाच्च विद्यते रसनं वक्त्रेणोत्पलनालेन यथोध्वें जलमाददेत् ॥ तथा पवनसंयुक्तः पादै: पिव ति सुखदु:खयोश्च ग्रहणात् छिन्नस्य च विरोहणात्॥ वृक्षाणामचैतन्यं विद्यते ॥ पश्यामि न

शहावैज्ञानिकानां जगदीशचन्द्रबोसमहोदयानां कथनमस्ति यन्मया जगतः समक्षे स एव सिद्धान्तः स्थाप्यते, यो हि भारतीयैर्महिषिभिः सहस्रवर्षपूर्वमन्वेषितः । उदयनाः चार्येणापि वृक्षादीनां जीवन-मरण-रुग्णतीषध्युपचारिवषये चर्चा कृता वर्तते ।

अत्र पुराणे आयुर्वेदसमन्वयेन वृक्षाणां रोपणं रक्षणं विकसनञ्च कित्पतम् । वृक्षलतादीनां रोगाणां लक्षणं निदानं निराकरणमि चिन्तितमत्र । कृषिविज्ञाने समुपलभ्यमानानामुपायानामत्राकूतिरत्र सारत्येनाख्यायते । वृक्षाणां दोहदादिकालेऽपि मानवसुलभसंस्कारेणैव तेषामिभरक्षणिमहोच्यते । अत आधुनिककृषिविज्ञानस्यापि कल्याणमनेन चिकित्साविज्ञानेन चिन्तितमवलोक्यते ।

एवमिनपुराणे वृक्षायुर्वेदविज्ञानस्य सर्वोत्कृष्टं महत्त्वं वरीवर्ति ।

# अग्निपुराणस्य द्वचशीत्यधिकशततमेऽध्याये वृक्षायुर्वेदः— धन्वन्तरिरुवाच—

वृक्षायुर्वेदमाख्यास्ये प्लक्षश्चोत्तरतः शुभः। प्राग्वटो याम्यतस्त्वाम् आप्येऽश्वत्थः ऋनेण तू ॥ १ ॥ दिशमत्पन्नाः समीपे कण्टिकद्रमाः। उद्यानं गृहवामे रयात् तिलान् वाप्यथ पूष्पितान् ॥ २ ॥ गृह्णीयाद्रोपयेद् वृक्षान् द्विजं चन्द्रं प्रपूज्य च। ध्रवाणि पञ्च वायव्यं हस्तं प्राजेशवैष्णवम् ॥ ३ ॥ नक्षत्राणि तथा मुलं शस्यन्ते द्रमरोपणे। प्रवेशयेन्नदीवाहान् पुष्करिण्यान्तु कारयेत् ॥ ४ ॥ हस्तो मघा तथा मैत्रमाद्यं पुष्पं सवासवम्। जलाशयसमारमभे वारुणञ्चोत्तरात्रयम् ॥ ५ ॥ सम्पूज्य वरुणं विष्णं पर्जान्यं तत्समाचरेत्। अरिष्टाशोकपुत्रागशिरीषाः सप्रियङ्गवः ॥ ६ ॥ कदली जम्बुस्तथा बक्लदाडिमाः। सायं प्रातस्त् घर्मत्ती शीतकाले दिनान्तरे॥ ७।.

Vidayana Notices in Plants the Phenomena of life, death, sleep weaping, disease, drugging, transmission of specific characters by means of ova, Movement towards what is favourable and away from what is Unfavourable.

२. गृहवासे इति पाठोऽपि लम्यते ।

वर्षारात्री भुवः शोषे सेक्तव्या रोपिता द्रुमाः। उत्तमं विशितिर्हस्तां मध्यमं पोडशान्तरम्।। ८॥ स्थानात्स्थानान्तरं कार्यं वृक्षाणां द्रादशावरम्। विफलाः स्युर्घना वृक्षा शस्त्रेणादौ हि शोधनम्॥ ९॥ विङङ्गघृतपङ्काकान् सेचयेच्छोतवारिणाः। फलनाशे कुलत्थैश्च माषैर्मुद्गैयंवैस्तिलैः॥ १०॥ घृतशीतपयःसेकः फलपुष्पाय सर्वदा। अविकाजशक्रुच्चूणं यवचूणं तिलानि च॥ ११॥ गोमांसमुदकञ्चेव सप्तरात्रं निधापयेत्। उत्सेकः सर्ववृक्षाणां फलपुष्पादिवृद्धिदः॥ १२॥ मत्स्याम्भमा तु सेकेन वृद्धिर्भवति शाखिनः। विङङ्गतण्डुलोपेतं मत्स्यं मांसं हि दोहदम्॥ १३॥ सर्वेषामिवशेषेण वृक्षाणां रोगमर्दनम्॥ १४॥

इत्यादिमहापुराणे आग्नेये वृक्षायुर्वेदो नाम द्वचशीत्यिकशततमोऽध्यायः ॥

# कायाग्निमेव मतिमान् रक्षन् रक्षति जीवितम्

डाॅ० विद्याधरशुक्लः, कविराजः,

जी॰ ए॰ एम्॰ एम्॰ एम्॰ ए॰ आयुर्वेदाचार्यः, विद्यावारिधिः (पी-एच्॰ डी॰) भू॰ पू॰ उपाचार्यः, आयुर्वेद-महाविद्यालयस्य

### सम्पूर्णानन्द-संस्कृत-विश्वविद्यालये

\* \* \*

### विशिखानुप्रवेशः

शरीरलावण्यं नयनज्योतिरङ्गेषु गौरादिवर्णानामभिव्यक्तिर्देहस्योष्णता भ्राजिष्णुताऽऽहारपरिणतिप्रभृतयो भावाश्च शारीरिकते जसभूताभिव्यञ्जकाः । जानं बुद्धिर्मेधा, धृति-स्मृति सदाचारादयश्च भावास्तैजसभूतप्रतीकात्मकाः । जगित च ये केचन सौन्दर्यस्य सत्यस्य शिवस्य समग्रस्य ऐश्वर्यस्य च निधिभूता पदार्थाः, तेषु सर्वेषु वैश्वानरस्य दिव्यं तेजः प्रज्विलतमभिलक्ष्यते । उपाया लाहित्ये, अष्णस्य अष्ठणिमायाम्, भुवनभास्करस्य सवितुश्च रिश्मिनचये चाग्नेरेव स्फुलिङ्गा विद्योतन्ते ।

भास्करश्च स्थावरजङ्गमात्मकस्य समस्तजगतश्चेतन्याधायकः। भगवांश्च सूर्यो नारायण इत्याख्यातस्तिस्मिश्चोदयगिरिगते कमलवनं विकसित, पक्षिणः कूजिन्त, पश्चिश्च निर्बन्धं स्वस्वाहारगवेषणव्रजने व्यापृता भवन्ति। मानवस्य समग्रं जीवन-स्रोतः प्रस्फुरित। अभिनवचेतनास्फुरणे मानवस्य रमणीयकल्पनोन्मेषाः सद्ध्यतां व्रजन्ति। विश्वचेतनानिवेविश्वम्भरस्य भगवतो भास्करस्य वरेण्यं तेजो जीवनस्य निखलेषु व्यापारेषु गतिशीलतामातनोति। अतश्चाखिलवेदमन्त्रप्रतिनिधिभूतस्य गायत्रीमन्त्रस्य निदिध्यासनेन तस्य सिवतुर्देवस्योपासनाद्वारेण बुद्धेस्तेजस्विताकामा प्रार्थयामः।

ऋग्वेदो हि निखिलविश्ववाङ्मयस्य चैरन्तनं गन्थरत्नम् । तस्य चादिमे मन्त्रे अग्नेरेव स्तुर्तिविहिता—'अग्निमीले पुरोहितम्' । अग्निसोमीये जगित सवंभेव सृष्टमग्निनाऽनुस्पूतम् । 'जाते जाते विद्यते' इति जातवेदसशब्देनाग्निरुच्यते । जलनिधौ समुद्रे वडवानलरूपेणाग्निरवस्थितः । वृक्ष-लता-गुल्मसङ्कुले वने दावानल-

१. 'तैजसास्तु—रूपम्, रूपेन्द्रियम्, वर्णः, सन्तापो भ्राजिब्णुता, पक्तिरमर्थस्तैक्ण्यं शौर्यं च'। (सुश्रुत० शारीर० १।१९)

२. ऋ० सं० १।१।१।

ज्ये मा मागं का व्यूव २०३९ विव ] काया ग्नियेव मतिनान् रक्षत् जीवितम् ३०१

रूपेण वह्नेव्यापिकता प्रतीयते । एवमेव यथा लोके तथा पिण्डशरीरे समस्तैश्वर्य-मयोऽग्निरवितिष्ठते । यश्च मानवोऽग्नि सततं प्रज्विलितं विद्याति, स खलु वसूनि विन्दिति—'योऽग्नि तन्त्रो दमे देवं मर्तः सपर्यति तस्माद्दीपयत वसु' इति ।

मनुष्यवाचश्चाधिदैवतमग्निः । यदा देहेऽग्निवलमग्हीयते, न तदा देहगति-भवति व्यवस्थिता, वाणी चावरुद्धा जायते । क्षीणे चाग्निवले समस्तमेव शरीरकर्म शैथिल्यं भजते ।

आयुर्वेदे च लोकपुरुषयोः साम्यमाख्यातमास्ते । स्पष्टमेव च निगदितं यत् 'पुरुषोऽयं लोकसम्मितः' । लोके हि यावन्तो मूर्तिमन्तो भावविशेषाः, तावन्त एव पुरुषे । यथा च क्षित्यप्तेजोमहद्व्योम अव्यक्तं (ब्रह्म) चेति समुदितं लोक इत्यभिधीयते, तद्वदेतदेव पड्धातवः समुदिताः पुरुषसंज्ञां लभन्ते । एवञ्च पुरुषे यदौष्ण्यम्, तदग्ने-रिस्तित्वबोधकम् ।

शरीरिक्रयाप्रवर्तने शरीरधारणे च प्रमुखरूपेणाग्नेरेव क्रियाशीलता प्रतीयते, प्रेरकरूपेण वायुश्च गण्यते । शरीरे अग्निः पित्तरूपेण, सोमः (जलं) कफरूपेण, वायुश्च वातरूपेणावस्थितो वर्तते । यथा प्राकृतदशायां सूर्य-चन्द्र-वायूनां गतिसौष्ठते सित लोकस्य समस्तमेव व्यापारजातं सुव्यवस्थितं भवति, तथैव शरीरे सोमसूर्यानिलानां प्राकृतस्थितौ शरीरिमदं सुव्यस्थितं सञ्चाल्यते ।

### कायाग्नेर्महत्त्वम्

अग्निरत्र पाचकभ्राजकालोचकरञ्जकसाधकानां पाञ्चभौतिकानां सर्वधात्वतु-गतानां चोष्मणां शक्तिरूपतयाऽत्रस्थितो बोद्धव्यः। अग्निश्च प्राणिनामायोर्बलस्य वर्षस्य समस्तस्य जोवनव्यापारस्य च मूलम्'। स्वास्थ्यमुत्साहो कान्तिरोजस्तेजः

१. ऋ० सं०—८।४४।१५।

२. अधिदैवतं तु-'वृद्धेर्ब्रह्मा '''' वाचोऽग्निः' (सुश्रुत० शारीर० १।७)।

३. ''पुरुषोऽयं लोकसम्मितः इत्युवाच भगवानात्रेयः । यावन्तो हि लोके सूर्तिमन्तो भाव-विशेषास्तावन्तः पुरुषे, यावन्तः पुरुषे, तावन्तः लोके । · · · · · पड्धातवः समुदिताः पुरुष इति शब्दं लभन्ते'' (चरक० शारीर० ४।१३) ।

४. विसर्गादानविक्षेपैः सोमसूर्यानिला यथा । धारयन्ति जगहेहं कफपित्तानिलास्तथा ॥ (सुश्रुत० सूत्र० २१।७)

५. 'वलमारोग्यमायुश्च प्राणाश्चाग्नौ प्रतिष्ठिताः' (चरक० सूत्र० २७।३२) ।

प्राणानां सुस्थितिरेतत्सर्वमायत्तं कायाग्निसौष्ठवे । यदि चेत् कायाग्निः शान्तो भवति, तदा जीवनमेव दुरापम्, युक्ते चाग्नौ व्याधिरहितं सुदीर्घं जीवनं लभ्यते ।

प्राणिनां जीवनस्य बलवर्णीजसां च मूलमाहारो निगदितः । सर्वगुणसमुदित-स्याप्याहारस्य शरीरोपयोगिता जाठराग्निव्यापाराधीना। आहारद्रव्याणि जाठ-राग्निना पक्वानि धातुपोषणे प्रभवन्ति। क्रमशश्च धात्विग्नव्यापारेणोत्तरधातूनां पोषणं भवति। आहारस्य शरीरोपयोगिता सम्पादनेऽतिशयमहत्त्वपूर्णकार्यनिर्वहणा-दिग्निजीवनव्यापारस्य मूलमुच्यते ।

प्रत्यहं क्षीयमाणस्य शरीरधातोः पूर्तिः पोषणं चाहारेण भवति । भुकान्नस्या-सम्यक्ताके तदभ्यवहृतमन्नं धातुक्षयपूरणे पोषणे वा न समर्थम् । आहारपाकाभावे च रोगाणामनेकेषामुद्भव आशिङ्कृतः । अतश्च शारीरिकक्षतिपूर्तौ पोषणे चाहारपाक-प्रक्रिययाऽतिशययोगदानादिग्नः शरीरपोषणे सर्वप्रधानं हेतुः । तथा च —

## यदन्नं देहधात्वोजो बलवर्णादिपोषकम्। तत्राग्निहेंतुराहारान्न ह्यपक्वाद् रसादयः ॥

एवञ्चेष्टगन्धवर्णरसस्पर्शं मनोऽनुकूलमन्नं जाठरेणाग्निना परिपक्वं शरीराङ्गानां पोषणाय प्रभवति ।

#### अग्निप्रकाराः

आयुर्वेदशास्त्रे त्रयोऽग्नयो वर्णिताः, १-जाठराग्निः, २-धात्वग्निः, ३-भूता-ग्निश्चेति ।

१. जाठराग्निः—अयं च 'अन्तरग्निः' , 'पाचकाग्निः', 'जाठराग्निः', 'कायाग्निश्च' कथ्पते । अस्य च स्थानमामाशयपक्त्राशययोर्मध्यम् । अस्य च द्वेधा कार्यं सम्पद्यते —१-स्थानिकरूपेण, २-सार्वदेहिकरूपेण च ।

१. बायुर्वण वलं स्वास्थ्यमुत्साहोपचयौ प्रभा । बोजस्तेजोऽग्नयः प्राणाश्चोक्ता देहाग्निहेतुकाः ॥ शान्तेऽग्नौ म्रियते युक्ते चिरश्जीवत्यनामयः । रोगी स्यादिकृते मूलमग्निस्तस्मानिष्ठच्यते ॥ (चरक० चि० १५।३-४)

२. प्राणिनां पुनर्मूलमाहारो बलवर्णीजसां च । आहारादेवाभिवृद्धिबंलमारोग्यं वर्णेन्द्रिय-प्रसादश्च तथा ह्याहारवैपम्यादस्वास्थ्यम्' (सुश्रुत० सूत्र० ४६।३) ।

विविधमशितपीतलीढखादितं जन्तोहितमन्तरिग्नसन्धुक्षितवलेन यथास्वेनोष्मणा सम्यग्विन पच्यमानं प्रकृतिमनुवर्तन्ते'।
 (चरक० सूत्र० २८।३)

४. च० सं०, चिकित्सा० १५।५; ५. च० सं० सूत्रस्था० २८।४।

६. अष्टाङ्गह्० सू० ११।३४।

हमें ० भा • मार्गं ० फा • पूर्व २०३९ वि० ] काया श्तिमेव मितमान् रक्षन् रक्षति जीवितम् ३०३

स्थानिकम्-अशित-पीत-लीह-खादितादीनामन्नानां पाचनम्, दोष-रस-मूत्र-पुरीषविवेचनश्च।

सार्वदेहिकम्-स्वबलेन धात्वरनीनां भूतारनीनाञ्च बलाधानं पोषणञ्च ।

तथा ह्यक्तम्—'तच्चादृष्टहेतुकेन विशेषेण पत्रवामाशयमध्यस्थं पित्तं चतुर्विध-मन्नपानं पचित, विवेचयित च रसदोषमूत्रपुरीषाणि तत्रस्थमेव चात्मशत्या शेषाणां पित्तरथानानां शरीरस्य चाग्निकर्मणाऽनुग्रहं करोति, तस्मिन् पित्ते पाचकोऽग्निरिति संज्ञाभा

२. धात्विग्नः—अस्य चाग्नेः सप्त प्रकारा भवन्ति—१. रसाग्निः, २. रक्ताग्निः, ३. मांसाग्निः, ४. मेदोऽग्निः, ५. अस्थ्यग्निः, ६. मज्जाग्निः, ७. पुरुषेषु शुक्राग्निः, स्त्रीषु च आर्तवाग्निः। एषां समेषामेकं नाम धात्वग्निः।

एवामरनीनां मन्दतायां धातुवृद्धिः दीप्तौ च धातुक्षयो भवति । तथा च --

स्वस्थानस्थस्य कायाग्नेरंशा धातुषु संस्थिताः। तेषां सादातिदीप्तिभ्यां धातुवृद्धिक्षयोद्भवः ।।

पश्वादन्नरसादुत्पन्ना धातवो न तथा सूक्ष्मा भवन्ति, यथा ते ग्राह्या भवेयुः, अतश्च सूक्ष्मीकरणार्थं ग्राह्यत्वापादनार्थञ्च धात्विग्निभस्तत्पाकोऽपेक्षितो भवित । प्रत्येकं चाग्निस्तत् पचित । एवञ्चोत्तरोत्तरधातूनां पोपणं भवित । प्रत्येकं चाग्निस्तत् पचित । एवञ्चोत्तरोत्तरधातूनां पोपणं भवित । पञ्चभूताग्निः

भौम-आप्य आग्नेय-वायव्य-नाभसभेदेन पञ्चभूताग्नयो भवन्ति । भूताग्नयश्च आहारद्रव्यगतपार्थिव-आप्य-आग्नेय-वायव्य-नाभसाहारगुणान् पचन्ति, तेन च पार्थिवाद्याहारगुणा देहस्य पार्थिवादिगुणान् पोषयन्ति । एवञ्च पाञ्चभौतिकाहारेण पाञ्चभौतिकारोगोनां महत्त्वं प्रशस्ततमम् ।

१. सुश्रुत० सूत्र० २१।१०; २. अष्टा० ह० सू० ११।३४।

३. (क) यथास्वेनोष्मणा पाकं शारीरा यान्ति धातवः। स्रोतसा च यथास्वेन धातुः पुष्यति धातुतः।। (च० चि० ९।३९)

<sup>(</sup>ख) 'धातवो हि धात्वाहाराः प्रकृतिमनुवर्तन्ते' । (च० स्० २८।३)

<sup>(</sup>ग) सप्तभिर्देहवातारो वातवो द्विविधं पुनः । यथास्वमग्निभिः पाकं यान्ति किट्टप्रसादवत् ॥ (च० चि० १५।१५)

४. अन्निमष्टं ह्युपहितिमिष्टैर्गन्धादिभिः पृथक् ।
देहे प्रीणाति गन्धादीन् घ्राणादीनिन्द्रियाणि च ॥
भौमाप्याग्नेयवायव्याः पञ्चोष्माणः सनाभसाः ।
पञ्चाहारगुणान् स्वान् स्वान् पाथिवादीन् पचन्ति हि ॥
यथास्वं स्वं च पुष्णन्ति देहे द्रव्यगुणाः पृथक् ।
पाथिवाः पाथिवानेव शेषाः शेषांश्च कृत्स्नशः ॥ (चरक० चि० १५।१२-१४)

त्रयोदशाग्नीनां यथोचितव्यापारद्वारेण शरीरिमदं साधु यथास्थितौ तिष्ठति । एषु कस्याप्यग्नेविकृतौ शरीरं व्याधिमन्दिरं भवति ।

एवञ्चाग्नीनां नानाविधव्यापारपरम्परया शरीरपोषणं भवति । भूताग्नीनां धात्वग्नीनाञ्च पोषणं जठराग्निकर्तृंकमेव । यदा जाठरोऽग्निमंन्दतां व्रजति, तदा भूताग्नि-धात्वग्न्योरपि मन्दत्वमुपजायते । अतः शरीरपोषणे जठराग्नेरेव प्राधान्य-मस्ति । अन्ये चाग्नयो जठराग्निवलेन सवला भवन्ति, तेषां वलं जठराग्न्यायत्तम्। एवञ्च सर्वाग्निपु जठराग्निः प्रधानमिति निश्चप्रचम् ।

#### पाचनप्रणाली

मुखगह्वरगतो ह्याहारस्तत्रैवांशिकरूपेण पच्यते। यदा चादानकर्मा प्राण-वायुस्तमाहारराशिमामाशयं प्रापयिति, तदा तत्रस्थक्छेदककफस्नेहांशिमश्रणेन आहारस्य संघातभेदो भवति, कणशक्च विभक्तो मृदुः विलन्नश्च जायते। सोऽर्घपश्व आहारो ग्रहणी (पच्यमानाशयः) गतस्तत्रानेकविधपाचकरसैः सम्यङ्मिश्रितो भवति, अत्रैव अग्न्याशयादागतेन रसेन पित्ताशयादागतेन पित्तेन चान्नस्य पूर्णतया पाचनं जायते। एतेन च पाचनेन आहारः प्रसादिकट्टरूपभागद्वयपरिणति वजित। प्रसाद-भागश्च 'अन्नरसः' इत्यभिधीयते ।

आयुर्वेदीयिकियाशारीरदृष्टचाऽऽहारपाकस्य द्वे अवस्थे भवतः—१. अवस्थापाकः, २. निष्ठापाकस्चेति ।

मुख-आमाशय-ग्रहणी-क्षुद्रान्त्रेषु क्रमशः स्थितेन वोधककफक्केदककफ-समान-वायु-पाचकपित्तैरन्नस्य पाचनं भवति । आमावस्था-पच्यमानावस्था-पक्ष्वावस्थासु षड्रसवदाहारात् तत्तत्स्थानप्रभावानुसारं स्थूलकफ-पित्त-वायूनामुत्पत्तिर्भवति । सेयं किया 'अवस्थापाकः' इत्यभिधीयते ।

ततश्च भूताग्निव्यापारेण धात्त्रग्निव्यापारेण च 'निष्ठापाकः' प्रारभ्यते । प्रतिभूतं प्रतिधातु चाग्निभेदः । ते चाग्नयः समानगुणवदाहारपाचनक्षमाः, यथा—पाथिवाग्निः पाथिवभागस्य, जलाग्निः जलीयभागस्य पाचनं करोति (भौमाप्याग्नेय-वायव्याः पञ्चोष्माणः सनाभसाः । पञ्चाहारगुणान् स्वान् स्वान् पाथिवादीन्

१. अग्निदोषान्मनुष्याणां रोगसङ्घाः पृथग्विधाः। मलवृद्धया प्रवर्तन्ते विशेषेणोदराणि तु॥ (चरक० चि० १३।९)

२. अन्नमादानकर्मा तु प्राणः कोष्ठं प्रकर्षति ।.
तद् द्रवैभिन्नसंघातं स्नेहेन मृदुतां गतम् ।।
समानेनावधूतोऽग्निरुदर्यः पवनेन तु ।
काले भुक्तं समं सम्यक् पचत्यायुर्विवृद्धये ।। (चरक० चि० १५।६-७)

ज्ये॰भा०मार्गं॰फा॰पू० २०३९ वि० ] कायास्निमेव मतिमान् रक्षन् रक्षति जीवितम् ३०५

प्वन्ति हि)। ततश्च सोऽन्नरसो द्वतीभूतो ग्रहणोकलाकोशिकाभिर्गृहोतः प्रथमं प्रतिहारिणोसिरामाध्यमेन यकुति याति, ततः तिसृषु याकुतीसिरासु, ततोऽभरामहासिरायाम्, ततश्च हृदि, हृदयाच्च रकपरिभ्रमणद्वारेण सम्पूर्णे शरीरे परिभ्रमन्
धातूनां सान्निध्यं भजते। धात्वग्नयश्च तस्मादेव स्वानुकूलांशं गृहोत्वा तत्मात्म्यीकरणार्थं पुनश्च पचन्ति। परिणामतश्च सोऽयं रसः प्रसाद-किट्टभागयोविभको
भवति। तथा च—

सप्तभिर्देहघातारो घातवो द्विविघं पुनः । यथास्वमग्निभिः पाकं यान्ति किट्टप्रसादवत् ॥ (चरक० चि० १५।१५)

कायाग्ने: समुचितेन कर्मणा शरीरस्य संभरणं पोषणञ्च जायते। एतावता च कायाग्निर्भगवानीश्वरश्च कथितः। तथापि सत्यपीश्वरत्वे स खलु प्राणापानसमान-वाय्वधीनः। प्राणोऽन्नादानकर्मणा, अपानो यथाकालं मल-मूत्रादिनिर्हरणेन, समानोऽ-गिश्च स्वसन्धुक्षणस्वभावेन कायाग्नि प्रज्ञिलतं संरक्ष्य तत्पालयित। एवञ्च समस्नस्य शरीरस्य जीवनव्यापारः (Mechanism of digestion) कायाग्निः (जठराग्निः) नैव सञ्चालितो भवति। स च पचनव्यापारो वातसंस्थानाधीनः (Nervous control) 'समीरणोऽग्नेः'। तथा हि—

जाठरो भगवानिग्नरीश्वरोऽन्नस्य पाचकः। सौक्ष्म्याद् रसानाददानो विवेक्तुं नेव शक्यते॥ प्राणापानसमानेस्तु सर्वतः पवनैस्त्रिभिः। ध्मायतेपाच्यतेचापि स्वेस्वेस्थाने व्यवस्थितः॥

#### मन्दाग्नि-परिचयः

अनात्मवान् लोलुपो जनो यदाऽग्निबलमसमीक्ष्य रागवशादितमात्रमाहारराशि-माददाति, तदा तस्य जाठरोऽग्निस्तमाहारराशि न पाचयित सम्यक् । भोजनानन्तर-मामाशयेऽलसीभूत आहारस्तिअति । शरीराङ्गोपु मर्दः, ह्ल्लासः, व्यप्रता, उदरे पीडा, स्तब्धता, आलस्यम्, अम्लोद्गारः, करणानामसामर्थ्यंश्चोपजायते । तथा च —

अग्निदुष्ट्या यदा सम्यग्भोजनेच्छा न जायते। अपाको वा भवेच्चापि मन्दाग्नित्वं तदोच्यते॥

#### निदानं सम्प्राप्तिश्च

अभोजनाद् अध्यशनाद् अतिमात्रभोजनाद् विषमाशनात् प्रकृति-सात्म्यविष-रोतभोजनाद् शितगुरु-शोत-रूक्ष-दूषिताहारसेदजाद् वमन-विरेचन-स्नेहपानाितयोगाद् मिथ्याहारविहाराभ्याञ्च जठराग्निमंन्दतां व्रजित । दीर्घव्याधिपीडनाद् आप्ययिकव्याधि-कारणाद् रोगजन्यकार्श्याद् मलमूत्राद्यधारणीयवेगधारणाच्च मन्दाग्नित्वमुपजायते ।

१. चरकसं० सू० १२।८;

२. सुश्रुतसं० सू० ३५।३१-१२।

आमाशिकदाहशोथी, तीक्ष्णचायपानम्, तीक्ष्णमरीचाम्लादियुक्तव्यञ्जन-सैवनम्, मद्यातिपानम्, अनाहारे मद्यपानम्, आमाशयार्बुदम्, गलशोथ एवमादि चान्यानि निदानानि मन्दाग्नितां जनयन्ति ।

एभिश्च हेतुभिरामाशियकपाचकरसस्राविग्नन्थिभ्यः पूर्वमितमात्रं स्रावो भवित, तदा दाहाधिक्यमिप सम्भवित । क्रमेण च रसस्राविण्यः क्षीणा भविन्त, तथा हि पाचनशक्तिराहारस्य पुरःसरणिकया च शैथिल्यं भजते । परिणामतश्च दःर्घकालमा-हारस्तत्रामाशय एव तिष्ठति । कोथजननाच्चो द्रवा जायन्ते । दुष्टवायोश्चोत्पत्ति-भवित, ततश्चाध्मान-शूली भवतः । पुनः पुनश्च विकारोपहतत्वादामाशयस्य शैथिल्यं विस्तारश्च भवित । श्लेष्मलत्वङ्नाशात् क्लेदककफस्रावे न्यूनता जायते । पाचकरस-स्नाविग्रन्थयश्च निष्क्रियाः शिथिलाश्च भविन्त, अवरुद्धाश्च जायन्ते ।

अतिजलपानाद् विषमभोजनाद् धारणीयवेगाविधारणाद् अधारणीयवेगधार-णाद् निद्रावैषम्यात् सात्म्यं लघु चापि भुक्तं न सम्यक् पच्यते, सेयं दशा 'मन्दाग्निः' इति रोगाभिधाना ।

#### मनोविकारजमन्दाग्निः

परसम्पत्तावीर्ष्या, भय-शोक-चिन्ता-क्रोध-लोभ-मद-मात्सर्य-दैन्य-द्वेषादिमानस-विकारव्यापृतचेतसश्च जठराग्निः क्षीयते । काम-क्रोध-लोभ-मोह-लज्जा-गर्व-उद्वेग-कष्टप्रदानिद्वादिकारणजन्यमनोव्यथादशायां यदाहारजातमुपभुज्यते, न च तत्पाकाय

प्रद्वेषयुक्तेन च सेव्यमानमन्नं न पाकं भजते नरस्य ।। (सुश्रुत० सूत्र० ४६।४९९)

१. (क) अभोजनादजीर्णातिभोजनाद् विषमाशनात्। असात्म्यगुरुशीतातिरूक्षसंदुष्टभोजनात् विरेकवमनस्नेहविभ्रमाद् व्याधिकर्षणात् । देशकालर्तुवैषम्याद् वेगानां च विधारणात् ।। दुष्यत्यिन: ।।। ( चरक ० चि० १५।४२-४४ ) (ख) अतीतकालं भुआनो वायुनोपहतेऽनले । कुच्छाद विपच्यते भुक्तं दितीयं न च काङ्क्षति ॥ ( सुश्रुत ० सूत्र ० ४६-४७३ ) (ग) अत्यम्बुपानाद्विषमाशनाच्च स्वप्नविपर्ययाच्च । सन्धारणात् कालेऽपि सात्म्यं लघु चापि भुक्त-मन्नं न पाकं भजते नरस्य ॥ (सुश्रुत ० सूत्र ० ४६।५००) २ ईर्ष्याभयक्रोधपि प्लुनेन लुब्धेन रुग्रैन्यनिपीडितेन।

च्ये भा मार्ग का व्या २०३९ वि० ] कायानिमेव मतिमान् रक्षन् रक्षति जीवितम् ३०७

कल्पते यथायथम् । फलतश्चाग्निमान्द्यजरोगाणामाश्रयीभूतं द्यारिमाकाम्यते व्याधि-<mark>निकरैः।</mark>चिन्ता-दैन्य-शोकादिमनोविकारप्रभावेण सम्पूर्णमेव वातसंस्थानमवसत्तं भवति । <mark>वातसहकारोवरहेण पचनसंस्थानमप्यवसन्नं जायते, तत्परिणतिश्च मन्दाग्नोपर्यवस्यति<sup>९</sup>।</mark>

मानिसविक्षोभसहक्रुतभावावेशाच्चामाशियकरसस्य अन्यविधस्य पाचकरसस्य च क्षरणं क्षोणं भवति, तेन चाग्निमंन्दतां व्रजति । मनोविकारप्रभावण लालाग्रन्थिभ्योऽपि मन्दं मन्दमेव लालास्रवणं भवति । व्यवहारायुर्वेदे किल विद्यत एषा प्राचीना प्रणाली यद् अपराध-गरोक्षणार्थमिभयुक्ताय किञ्चिन्मात्रं शुब्कं सक्तुकं खादनाय दीयते । एतत्कर्मणश्चेदं रहस्यमस्ति यद् यदि चेदिभयुक्तः सत्यमेव कृनापराधो भवेत्, न तदा सः मुखस्थं चूर्णमत्तुं प्रभवेत्, यतो हि भयलज्जाऽऽशङ्कादिमनोविकारप्रभावेण न सम्यग् लालास्रावो जायते, तेन तच्चूणं नहि भवति क्लिस्नम्, न च सोऽपराधी सक्तु-मत्तुं समर्थो भवेत् । एवञ्चापराधः सिद्धचित ।

भावावेशवशाच्च पाचनसंस्थानं निष्क्रियमल्पिक्रियं वा भवति । मनिस क्षुब्धे आहारिविधिविशेषायतान्यविगणय्य भुज्यते यदृच्छया, न च भुक्तं स्वदते, न च चर्व्यते, अतश्च पाचनस्य क्रमो विरुध्यते, पाचनिक्रयाव्यवधानेन च जायतेऽग्निमान्द्यमिति ।

कफपधानेषु जनेषु यदाग्निस्थानं कफाक्रान्तं भवति, तदा किल मन्दता जायतेऽग्नेः । कफप्रकृतिको जनो यदाऽऽलस्यपिगृहोत आस्यासुखं स्वष्मसुखं चाति-मात्रं सेवते, मधुराम्ललवणानि सेवते, नवान्नं दिध च भुङ्क्ते, ग्राम्यपशूनां जलेचराणां वा मांसमक्ताति, मिष्ठान्नं कफवर्धकाहारिवहारौ च नैरन्तर्येण सेवते, तदा वृद्धो कफोऽग्निमान्द्यकरो भवति ।

#### लक्षणानि

आहारस्यामाशयेऽलसीभावः, अम्लोद्गारः, आलस्यम्, शैथिल्यम्, शिरःशूलम्, मूर्च्छा, भ्रमः, जृम्भा, अङ्गमर्दः, विपासा, वमनेच्छा, प्रवाहणेच्छा, अन्नाविपाकः, उदावर्तानाहो, विष्टम्भताप्रभृतीनि लक्षणानि मन्दाग्नि प्रकटयन्ति ।

कामक्रोधलोभमोहेर्ष्याह्रीशोकमानोद्वेगभयोपतप्तमनसा वा यदत्रपानमुपयुज्यते, तदप्याममेव प्रदूषयति । भवति चात्र —
 मात्रयाप्यभ्यवहृतं पथ्यं चान्नं न जीर्यंति ।
 चिन्ताशोकभवक्रोधदुःखशस्याप्रजागरैः ।। (चरक० विमान० २।८-९)

२. इकेब्मलानां इलेब्माभिमूतेऽन्विधिष्ठाने मन्दा भवन्त्यग्नयः। (चरक्व विवान ०६।१२)

३ क्षेत्रमा तु छर्द्य चिकाविपाकशोतज्वरालस्यगात्रगौरवाणि । (चरक० विमान० २।७)

४. तस्य लिङ्गमजीर्णस्य विष्टम्भः सदनं तथा। शिरसो रुक् च मूर्व्छा च भ्रमः पृष्ठकटिग्रहः ॥ जृम्भाङ्गमर्दस्तृष्णा च ज्वरश्र्व्छादिः प्रवाहणम् । अरोचकोऽविपाकश्च घोरमन्नविषं च तत् ॥ (चरक० चि० १५।४५–४६)

यदाऽल्पमिप भोजनं बहुना कालेन पच्यते, शिरिस गौरवम्, कास-श्वास-वमनाङ्गभदं-गौरवादयश्चोत्पद्यन्ते, तदा मन्दाग्निरिति विजानीयात् । यदाऽऽहारिनय-मानां स्वल्पमप्यितिक्रमणं न सहतेऽग्निः, पूर्वोक्तानि च लक्षणानि प्रकटियतुमीष्टे, तदा मन्दाग्नित्वं परिलक्ष्यते । इयं खलु तीक्ष्णाग्निविपरीता दशा 'तत्र तीक्ष्णोऽग्निः सर्वा-पचारसहस्तद्विपरीतलक्षणस्तु मन्दः ' इति ।

#### मन्दाग्नेरुपद्रवाः

मन्देऽनी लघ्यपि भोजनं न पाकं याति, अपभयं तदन्नं शुक्तत्वं (अम्लतां) याति, तच्च विषक्त्यतां व्रजति, तद्योरमञ्जविषिमत्याख्यायते, तदेव च आमविषिमिति कथ्यते । इदं चामविषं जठराग्नेर्मन्दत्वात् स्वतन्त्रकृषेण समुत्पद्यते । येन धातुना मलेन दोषेण वैतत् संयुज्यते, तदनुसारमेव लक्षणानि जनयित ।

### चिकित्सासूत्रम्

मन्दाग्नी कफदोषस्य प्राधान्यं भवति । तस्य च प्रतीकारे शोधनिचिकित्सा श्रेष्ठतमा समाख्याता, यतः शोधनप्रक्रियया कफे निर्हृते रोगस्य पुनराक्रमणभयं निवर्तते । यथा चाह चरकः—

- १. यस्त्वल्पमप्युपयुक्तमुदरशिरोगौरव-कास-दवास-प्रसेक-च्छर्दिगात्रसदनानि कृत्वा महता कालेन पचति, स मन्दः । (सृश्तुत सूत्र ३५।२८)
- २. (दुष्यत्यग्निः) स दुष्टोऽन्नं न तत् पचित लघ्विप । अपच्यमानं शुक्तत्वं यात्यन्नं विषरूपताम् ॥ (चरक० चि०१५॥४४)
- (क) संसृज्यमानं पित्तेन दाहं नृष्णां मुखामयान् ।
   जनयत्यम्लिपित्तं च पित्तजाँदचापरान् गदान् ।।
   यक्ष्मपीनसमेहादीन् कफजान् कफसङ्गतम् ।
   करोति वातसंसृष्टं वातजाँदच गदान् बहून् ।।
   मूत्ररोगाँश्च मूत्रस्थं कुिंबरोगान् शकृद्गतम् ।
   रसादिभिश्च संसृष्टं कुर्याद् रोगान् रसादिजान् ॥ (चरक० चि० १५।४७–४९)
  - (ख) रोगाः सर्वेऽपि मन्देऽग्नौ सुतरामुदशणि च। अजीर्णान्मिळिनैश्वान्नैर्जायन्ते मळसञ्चयात्॥ (अ० हृ० नि० १२।१)
  - (ग) अग्निदोपान्मनुष्याणां रोगसंघाः पृथग्विघाः । (चरक० चि० १३।९)
  - (घ) करोत्यग्निस्तथा मन्दो विकारान् कफसम्भवान् । (सुश्रुत० सू० ३५।२५)
  - (ङ) घातूब्मणां चापचयाद् राजयक्ष्मा प्रवर्तते । (चरक चि० ८।४०)
  - (च) नष्टाग्निसंज्ञः क्षिप्रं हि कामलावान् विपद्यते । (चरक० चि० १६।३९)

<mark>च्ये०भा०मार्गं०फा पू० २०३९ वि० ] कार्याग्निमेत्र मतिमान् रक्षन् रक्षति जीवितम् ३०९</mark>

दोषाः कदाचित् कुप्यन्ति जिता लङ्घनपाचनैः। ये तु संशोधनैः शुद्धा न तेषां पुनरुद्भवः।॥

एवच्च कफविकारे कफशोधनार्थं वमनकर्म विधीयते । मन्दाग्नी च इलेष्मशोधन-मावश्यकं कर्म (मन्दे इलेष्मविशोधनम्) । वमनकर्मणः पूर्वम् आतुरं समाश्वास्य, दोष-भेषज-देश-काल-बल-शरीर-सात्म्य-सत्त्व-वयो-वलानि समोक्ष्य आकण्ठं दुग्धम्, दिध, तक्रं वा पाययेत्, अनन्तरच्च मदनफलमात्रां पायिवत्वा वामयेत् । मदनफलस्य २० ग्राममितान् कणान् ४०० मिलोलीटरमिते दुग्धे संपेष्य पानाय दद्यात् । एवमेव निम्बपत्राणि, सर्पपाः केवलं लवणोदकं वा सुखोष्णं वमनार्थमुपयुज्यते ।

मन्देऽग्नौ दुर्जनवद्व्यवहर्तव्यं कफदोषापनयनाय । अग्निख कटुतिक्तकषाय-रसाहारेण प्रदीपयेत् । तीक्ष्णैश्च वमनविधानैः कफं जयेत्<sup>र</sup> । वमनकर्मं पञ्चकर्म विशेषज्ञचिकित्सकनिर्देशे कर्त्तव्यम् ।

यथाऽत्पोऽग्निरिन्धनाभावे सित शाम्यति, यद्वाऽधिक्तेन्धनभारेण मित्तो मन्दतरो भवति, तद्वत् मन्दो जाठराग्निर्भोजनालाभाद् यद्वाऽधिकभोजनान्न प्रदीप्तो भवति । अत्रश्च कायाग्निसन्धुक्षणार्थं स्निग्धान्नपानम्, विविधं रोचकमन्नम्, दीपन-पाचनयोगाः, आसवा अरिष्टाः सुराप्रकाराश्च सेव्याः । पूर्वभोजने जीर्णे सित समुचित-मात्रया भोजनेन कायाग्निर्दीप्यते, चिरकालञ्चारोग्यमवाप्यते ।

(चरक० विकित्सा० १५।२१२-२१५)

१. चरकसं० सू० १६।२० i

२. कफं दुर्जनवत्तीक्ष्णैर्वातं स्तेहेन मित्रवत् । पत्तं जामातरमिव मधुरैः शीतलैर्जयेत् ।। मन्दे कटुतिक्तकषायैर्वमनैश्च ।। (सुश्रुत० सूत्र० ३५।३०)

३. (क) — नाभोजनेन काया गिर्दीप्यते नातिभोजनात् ।

यथा निरिन्धनो बिह्नरस्पो बाउतीन्धनावृ ः ॥

स्नेहान्नविधिभिश्चित्रैष्पूर्णारिष्टमुरासवैः ।

सम्यक् प्रयुक्तैभिषजा बलमग्नेः प्रवर्धते ॥

यथा हि सारदार्वग्निः स्थिर। सन्तिष्ठते चिरम् ।

स्नेहान्नविधिभस्तद्वदन्तरग्निभंवेत् स्थिरः ॥

हितं जीणें मितं चाक्नैश्चरमारोग्यमञ्जते ।

अवैषम्पेण धातूनामग्निवृद्धौ यतेत ना ॥

 <sup>(</sup>ख)— रूक्षक्षारकषायितक्तकटुकव्यायामिनष्ठोवनं
 स्त्रीसेवाघ्विनयुद्धजागरजलकोडापदाघातनम् ।
 धूमस्तापशिरोविरेकवमनं स्वेदोपनाहादिमं ।
 पानाहारिवहारभेषजिमदं ग्लेष्माणमुग्रं जयेत् ॥ (योगरत्नाकरे दोषत्रयशमनम्)

#### आवस्थिकी चिकित्सा

घृतं श्रेष्ठमग्निदोपनम् --मन्दस्याग्नेः पुनरुद्दोपनाय औपधसिद्धस्य केवलस्य वा स्नेहस्य (घृतस्य) प्रयोगो प्रशस्यते । स्नेहसमृद्धोऽग्निः सुगुर्वप्यन्नं पचति । तथा च --

स्नेहमेव परं विद्याद् दुर्बलानलदीपनम् । नालं स्नेहसमृद्धस्य शमायान्नं सुगुर्विष् ॥ मन्दाग्निरविष्मवं तु पुरीषं योऽतिसायंते । दीपनीयौषैर्युक्तां घृतमात्रां पिवेतु सः ॥ तया समानः पवनः प्रसन्नो मार्गमास्थितः । अग्नेः समोपचारित्वादाशु प्रकुरुते बलम् ॥ काठिन्याद्यः पुरीषं तु कृच्छान्मुञ्चित मानवः । स घृतं लवणैर्युक्तं नरोऽन्नावग्रहं पिवेत् ॥ रौक्ष्यान्मन्दे पिबेत्सिपस्तैलं वा दीपनैर्युतम् । अतिस्नेहात्तु मन्देऽग्नौ चूर्णारिष्टासवा हिताः ॥ उदावर्तात्तु मन्देऽग्नौ निरूहाः स्नेहवस्तयः । भिन्ने गुदोपलेपात्तु मले तैलसुरासवाः ॥ दोषवृद्धया तु मन्देऽग्नौ शुद्धो दोषविधि चरेत् । व्याधियुक्तस्य मन्दे तु सिपरेवाग्निदोपनम् ॥ उपवासाच्च मन्देऽग्नौ यवागूभिः पिबेद् घृतम् । अन्नावपीडितं बल्यं दोपनं वृहणं च तत् ॥

मन्दाग्नौ तक्रप्रयोगः—दघ्नः सर उद्धृत्य यथोचितं तत्र जलं निक्षिप्य मन्थानेन मध्नीयात्, नवनीतं पृथक् कुर्यात्, तच्च मिथतं नातिद्रवं नातिगाढं विदध्यात्। किञ्चिदम्लमधुरकषायं तद्दवं 'तक्रम्' इत्यभिधीयते। इदञ्च लघु पथ्यं भवति 'समुद्धृतघृतं तक्रं पथ्यं लघुविशेषतः' इति भावप्रकशे। अग्नेरुद्दीपनाय स्रोतसाम-नावरणाय तद्गतिकाराणां प्रशमनाय च तक्रं श्रेष्ठतमं पथ्यमस्ति। मन्दाग्नौ च भृष्टजीरकचूर्णसैन्धविमश्रं भोजनोत्तरं पानाय प्रशस्यते ।

अग्निदीपनाद् लघुगुणत्वाच्च तक्रं मन्दाग्नी विशेषेण हितकरम् । भधुरविपाकि-त्वान्न च पित्तं प्रकोपयति, कषायोष्णविकासिरूक्षत्वात् कफजे विकारे लाभप्रदम् । स्वाद्वम्लसान्द्रत्वाच्च वाते हितकरं भवति । देवलोके यथाऽमृतम्, तथैव मर्त्यलोके तक्रं सर्वगुणात्मकमुच्यते ।

१. चरकसं विकित्सा १५ १०२ - २०९।

२. वातेऽम्लं सैन्धवोपेतं स्वादु पित्ते सशर्करम् । पिवेत्तक्रं कफे चापि व्योपक्षारसमन्वितम् ॥ (सुश्रुत० सूत्र० ४५।८९)

३. न तक्रसेवी व्यथते कदाचिन्न तक्रदग्धाः प्रभवन्ति रोगाः । यथा सुराणाममृतं हिताय तथा नराणां भुवि तक्रमाहुः ॥ (योगरत्नाकरे)

ष्ये भाग्मार्गं क्यां व्यव २०३९ वि० ] कायाग्तिमेत्र मितनान् रक्षत् रसित जीवितम् ३११ प्रयोगा भौषष्ययोगाञ्च

१. भोजनकालादव्यवहिते पूर्वकाले स्वग्विरहिताद्वंकखण्डान् कणशो विधाय निम्बुरससैन्धवयुतान् खादेत्, तेन चास्यम्. जिह्वा, कण्ठश्च शुद्धचित । रुचिरुत्पद्यते क्षुधा च जार्गात ।

२. हरीतकीचूण द्विग्रामितं शुष्ठीचूण द्विग्रामितं समशकराभागेन प्रातः-

काले सेवनेनाग्निः सन्धुक्षितो भत्रति ।

३. हरीतकी-पिष्पञ्जी-सैन्धव-चित्रकाणां समभागचूर्णं विधाय प्रातः-सायं ३ ग्राममात्रां कोष्णेन जलेन पिबेत्, तेनाग्निः प्रदीप्तो भवति, गुर्वाहारपावने च क्षमो भवति ।

४ दाडिमबीजचूर्णः — २ ग्राममात्रा समगुडयुता प्रातः सायं लीढा मन्दाग्ति-दोषमपाकरोति ।

५. यवक्षारचूर्णः—३ ग्रामितः, १ ग्रामितशुण्ठीचूर्णेन सह घृतेन सेवितोऽ-ग्निवृद्धि करोति ।

६. हिङ्ग्बष्टकचूर्णः—भोजनस्य प्रथमग्रासेन सह ३ ग्रामिसतमात्रया घृत-मिश्रितं विधाय द्विवारं सेवेत । अयमतीवाग्निदीपनं वातानुलोमनञ्च ।

त्रिकटुकमजमोदा सैन्धवं जीरके हे
समधरणघृतानामष्टमो हिङ्गुभागः।
प्रथमकवलभुक्तं सर्पिषा चूर्णमेतज्जनयति जठराग्नि वातरोगाँश्च हन्ति।।

७. बृहदग्निमुखचूर्णः -- ३ ग्रामिता मात्रा निम्बुरसेन प्रातःसायं सेव्या । 'अत्यग्निकारकं चूर्णं प्रदीप्ताग्निसमप्रभम्' ।

८. वडवानलचूर्णः —३ ग्राममिता मात्रा कोष्णेन जलेन प्रातःसायम् । 'वडवानलनामैतच्चुणं स्यादग्निदीपनम्' ।

९. भास्करलवणचूर्णः—३ ग्राममात्रा शीतेन जलेन प्रातःसायम् । 'मन्दाग्नेरश्नतो नित्यं भनेदाश्वेव पावकः' ।

१०. रामबाणरसः—२ रिकमिता मात्रा निम्बुजलेन प्रातःनायम् । अयं रसो मन्दाग्निजेषु रोगेषु विश्रुतः 'विह्ममान्द्यदशवक्त्रनाशनो रामबाण इति विश्रुतो रसः'।

११. अग्नितुण्डीवटी—२ रिक्तिमिता मात्रा शर्करया शीतलेन जलेन प्रातः-सायम् । रिक्ते कोष्ठे एतद्वटीसेवनात् त्वरितमेव क्षुधा दीप्यति । अस्याः प्रयोगसाफल्यं दृष्टचरम् ।

१२. महोदिधवटी—२ रिक्तिमता मात्रा प्रातःसायं मधुना लेह्या 'महोदिध-

बटीनाम्ना नष्ट्रमांन प्रदीपयेत्'।

- १३. क्रव्यादरसः—क्रव्यपदेन मांसमुच्यते । अयं रसो मांसपाचनक्षमं जठराजिन प्रदीतं करोति । २ रक्तिमता मात्रा प्रातःसायं मधुना देया ।
- १४. शिवाक्षारपाचनचूर्णः—भोजनात् प्राग् द्विसन्ध्यं ३ ग्राममात्रया कोष्णेन जलेन ग्राह्यः । अयमग्निदीपनो वातानुलोमनश्च ।

१५. बाहुशालगुडः—६ ग्राममात्रया कोष्णेन जलेन प्रातःसायं देयः । अस्य प्रयोगेण द्रुतमेवाग्निर्दीप्यते, क्षुधा वर्धते । बहुशश्च दृष्टप्रत्ययोऽयं योगः । अर्शोरोगे प्रशस्ततमं भेषजमिदम् ।

अन्ये च अग्निकुमाररसः, पाशुपतरसः, हिङ्गुद्धिरुत्तरादिचूर्णः, हिंग्वादिचूर्णः, चित्रकादिवटी, महाशङ्ख्ववटी, गन्धकवटी, काङ्कायनवटी, सञ्जीवनीवटी, अजीर्ण-कंटकरसः, रसोनादिवटो, द्राक्षारिष्टः, लोहासवः, कुमार्यासव एवमादि योगा मन्दा-ग्नितामुपहत्य जठरानलप्रदीप्तये कल्पन्ते (एवां योगा भैषज्यरत्नावल्यां द्रष्टव्याः)।

### **औषधव्यवस्थापत्रम्**

१. प्रातः सायम्—अग्नितुण्डीवटी ४ रिक्तका कासीसभस्म ४ ,, शङ्खभस्म ४ ,, यवानीषाडवचूर्णः २ ग्रामः २ मात्रा

- २. भोजनस्य प्रथमे हिंग्वष्टकचूर्णः ६ ग्रामः घृतेन । २ गासे दिवारं
- ः ३. भोजनोत्तरम् द्राक्षारिष्टः ५ तोलकम् समानेन जलेन पेयः। २ मात्रा
  - ४. रात्रो शयनकाले—आरोग्यविधनी १ ग्रामिता कोज्णेन दुग्वेन । १ मात्रा

चिकित्सकपरामर्शानुसारं भेषजिमदं सेवमानमारोग्याय कल्पते । महता प्रयत्नेन कायाग्निसौष्टवाय प्रयतितब्यम् । यतो जीवनव्यापारस्य कायाग्निरेव मूलाधारम् । तद्यथा—

अस्तु दोषशतं कृद्धं सन्तु व्याधिशतानि च। कायाग्निमेव मतिमान् रक्षन् रक्षति जीवितम्॥ एवं संक्षेपेणात्र कायाग्निमाश्रित्य विवेचनं विहितमिति शम्।

## कालिदासस्य रूपकाणां भाषिकी संरचना

डाँ० वनेश्वरपाठकः, एम्॰ ए०, डी-लिट्० अध्यक्षः—संस्कृतविभागस्य, सेंटजेवियर्स कालेज राँची, (विहार)

\* \* \*

- (१) संस्कृतनाटकेषु प्रयोज्या भाषा, तस्या भेदोपभेदाः, तेषां प्रयोगविधानश्च ।
- (२) कालिदासीयरूपकाणां भाषिकप्रयोगविधा ।
- (३) कालिदासीयरूपकाणां भाषिकसौन्दर्यविधिः।
- (४) उपसंहारः।

'कालिदासस्य रूपकाणां भाषिकी संरचना' इत्येष विषयः कालिदासीयरूप-कत्रय्या भाषिकप्रयोगविधां भाषिकसौन्दर्यविधि प्रप्ति स्वाभाविकों जिज्ञासां समुत्पा-दयित । आद्यरङ्गाचार्येण भरतेन नाटकेषु भाषाप्रयोगविषयमधिकृत्य नाट्यशास्त्रस्य सप्तदशेऽध्याये विस्तरेण प्रतिपादितम् । तमनुसरता दर्गणकारेण विश्वनाथेनापि तथैव प्रोक्तम् । आचार्यभरतेन देशभाषाप्रभेदान् प्रपञ्चयता प्रयोगेऽधिकार्याया भाषा-याश्चातुर्विध्यं प्रदिशितम्—

> अतिभाषार्यभाषा च जातिभाषा तथैव च। तथा जात्यन्तरी चैव भाषा नाट्ये प्रकीतिताः ।।

तत्र अतिभाषा देवैः, आर्यभाषा च नृषैः प्रयुज्यते । जातिभाषा संस्कारपाठ्य-संयुक्ता सम्यग् ग्रामप्रतिष्ठिता द्विविधा भवति-संस्कृतम्, प्राकृतञ्च । जात्यन्तरीभाषा तु ग्राम्या भवति । जातिभाषाया उपर्युक्तं द्विविधं रूपम्-संस्कृतं प्राकृतञ्च, नाट्ये प्रयुज्यते । यथाह भरतः—

> भ।षा चतुर्विधा ज्ञेया देशरूपप्रयोगतः । संस्कृतं प्राकृतञ्चैव यत्र पाठ्यं प्रयुज्यते³ ।।

उत्तमानां पात्राणां संस्कृतं प्रयोज्यं भवति; किन्तु तानि कारणवशात् प्राकृत-मिप प्रयुज्यते—'कारणव्यपदेशेन प्राकृतं संप्रयोजयेत् ।' विश्वनाथोऽप्याह—

१. ना० शा० १७।२३।

२, जातिभाषाश्रयं पाठ्यं द्विविधं समुदाहृतम् । संस्कृतं प्राकृतञ्चैव चातुर्वर्ण्यसमाश्रयम् ॥ (नार शा० १७।३०)

३. ना० शा० १७।२२; ४. तदेव-१७।३२।

पुरुषाणामनीचानां संस्कृतं स्यात् कृताश्मनास् ।
कार्यत्रचोत्तमादीनां कार्यो भाषाविपर्ययः ॥
भरताभिमतं प्राकृतक्ष्यमप्यत्रोहलेख्यमस्ति—

एतदेव (संस्कृतमेव) विपर्यस्तं संस्कारगुणवर्जितम् । विज्ञेयं प्राकृतं पाठचं नानावस्थान्तरात्मकम् ॥

एतदनन्तरं तेन परिज्ञानाय संस्कृतस्थानीयाः केचन विशिष्टाः प्राकृतशब्दा अपि निर्दिष्टाः सन्ति ।

प्राकृतभाषायाः प्रयोगे भरतस्यानुशासनमेवमस्ति । स प्रथमं तस्याः स्थानकृतान् भेदान् प्रतिपादयति—

मागध्यवन्तिजा प्राच्या सूरसेन्यर्धमागधी। वाह्लीका दाक्षिणात्या च सप्तभाषाः प्रकीर्तिताः ।।

अर्थाद् मागधी, अवन्तिजा, प्राच्या, सूरसेनी (शौरसेनी), अर्द्धमागधी, वाह्लीका, दाक्षिणात्या चेति सप्त प्राकृतभाषाः सन्ति । ततः परं पात्राणां स्थितेर-नुरूपं भाषाप्रयोगमनुशासता तेन शाकारी (शकारभाषा), शावरी, द्राविडी, त्राभीरी, चाण्डाली, पैशाचीप्रभृतिविभाषाणामप्युल्लेखः कृतोऽस्ति ।

प्राकृतभाषायाः प्रयोगे भरतस्य सामान्यसिद्धान्तोऽयं यन्नाटके सर्वत्र शौरपेनी (सूरसेनी) प्रयोक्तव्याः किन्तु प्रयोक्तारः स्वेच्छया देशभाषामि प्रयोक्तं शमनुत्रन्ति —

सौरसेनं समाश्रित्य भाषा कार्या तु नाटके। अथवा छन्दतः कार्या देशभाषा प्रयोक्तुभिः ॥

१. सा॰ द॰ ६।१५८-अनीचानाम् = मध्यमानाम् । कृतात्मनाम् = उत्तमानाम् ।

२. सा० द० ६।१६८।

ना० शा० १७।२—एतदेवाधृत्य भाषाविद्धिर्विद्धिद्धः संस्कृतं प्राकृतस्य मूलोद्गमो
मन्यते । अत्रेदं तथ्यं प्रतिभाति यत् प्राकृतस्य विकासो लौकिकसंस्कृतान्न; अपि तु
वैदिकसंस्कृतादस्ति ।

४. ना० शा० १७।४८—भरतः सूरसेनी, सौरसेनी, सौरसेनं वेति नाम व्यवहरति । दर्पण-कारोऽपि तथैव लिखति । भाषावैज्ञानिकैः 'शौरसेनी' इति निगद्यते । भाषावैज्ञानिकास्तु प्राकृतस्य केवलं पञ्चैव भेदान् स्वीकुर्वन्ति—शौरसेनी, पैशाची, महाराष्ट्री, मागधी, अर्द्धमागधी चेति । साहित्यिकदृष्ट्या आसामेव ग्रहणमास्ते ।

५. ना० शा० १७।४६।

भाषाप्रयोगं विस्तरतो विचार्यं भरतेन वाक्यप्रयोगस्यापि विधानं कृतम् । (दर्णकारोऽपि तमेवानुवदित — ''प्रायेण ण्यन्तकः साधिर्गमेः स्थाने प्रयुज्यते''। तद् यथा — शाकुन्तले (प्रथमेऽङ्के) ऋषी — "गच्छामः इत्यर्थे 'साधयामस्तावत्' इति'' ।) एतिस्मन् वाक्यप्रयोगिवचारप्रसङ्गे भरतेन उत्तमः मध्यमः हीनैनंरैयें नराः समानोत्कृष्ट- हीनास्ते कथं वाच्याः, अर्थात् ते कथं सम्बोध्या इति विचारो विहितः। तदनन्तरं तेन पात्राणां जातिगुणकर्मानुसारं नामकरणमि निरूपितमस्ति ।

भाषात्रयोगविषये कालिदासो भरतस्य विधानं सर्वथाऽनुसरित । नाटकेषु सुसंस्कृतभाषायाः प्रयोगे कालिदासस्य वलवद् ध्यानमासीत् । उक्तञ्च तेन 'संस्कार-वत्येव गिरा मनीषीं '....' इत्यादि, अर्थात् सुसंस्कृतभाषव मनीषिणां शोभा ।

कालिदासस्य संस्कृतभाषाऽपि विकसितरूपमेवाश्रयते । संस्कृतस्य प्राचीनतम-नाटककारस्य भासस्य भाषायामिव कालिदासस्य वाक्यप्रयोगेऽपि व्याकरणनियमा-नामवहेलना यत्र तत्र दृष्टिपथमायाति । एषाऽवहेलना काव्यशास्त्रिभष्टीकाकारैरच समुद्भाविता वर्त्तते ।

यद्यपि कालिदासस्य व्याकरणविरुद्धाः प्रयोगा वामनाद्याचार्यैरन्यैर्वा यथा-कथिंचत् समाहिताः सन्ति; तथापि कालिदासस्य तादृशाः प्रयोगास्तस्य कवेरेष स्वातन्त्र्यविलासः प्रतिभाति ।

व्याकरणं भाषाविज्ञानस्य महत्त्वपूर्णमङ्गमस्ति । काव्यशास्त्रेऽपि काव्यदोषाणां मध्ये व्याकरणदोषस्य (च्युतसंस्कृतिनामदोषस्य) नित्यदोषेषु परिगणना कृताऽस्ति ।

नाटकेषु संस्कृतभाषायाः प्राकृतभाषायाश्च प्रयोग इति प्रयोगद्वैविध्यं नाट्यशाख-काराणां नियमः। प्राकृतभाषायाः प्रयोगेऽपि गद्ये शौरसेनी पद्ये च महाराष्ट्री प्रयोक्तव्येति

१. सा० द० ६।१४४; २. कुमार० १।२८।

कालिदासस्य नाटकेषु 'ततः प्रविशति कामयानावस्थो राजा' इत्यत्र 'कामयमान' इत्यस्य स्थाने 'कामयान' इति प्रयोगो व्याकरणविरुद्धः । यतः कर्मिणिङि शानिच च कृते 'कामयमानः' इति रूपं भवति, न तु 'कामयानः' इति । एवमेव तस्य काव्येष्विप 'लावण्य उत्पाद्य इवास यत्नः' (कुमार० १।३५), 'तेनास लोकः पिनृमान् विजेत्रा' (रघु० १४।२३), 'प्रभंशयां यो नहुषं चकार' (रघु० १३।३६), 'स पातयां प्रथममास पपात पश्चात्' (रघु० ९।६१) इत्यादयो वाक्यप्रयोगा व्याकरणविरुद्धाः सन्ति । अस् धातोर्गिटि 'अस्तेर्भूः' इति सूत्रानुसारं 'बभूव' इति भवति, न तु 'आस' इति । लौकिक-संस्कृते 'प्रभंशयाञ्चकार', 'पातयामास' इत्यादयोऽखण्डप्रयोगा भवन्ति, न तु वैदिक-संस्कृतवदुपर्युक्ताः खण्डशः प्रयोगाः ।

शास्त्रकाराणां सम्मितिस्तादृशी परम्परा चै। कालिदासः शास्त्रकाराणां तद् विधानम्, भासशूद्रकादिप्राचीननाटककाराणां परम्पराञ्च सम्यक् परिपालयित । विदूषकादीनाम्, निम्नपात्राणाम्, स्त्रीपात्राणाञ्च भाषणे प्राकृतस्य प्रवेशके प्राकृतस्य, विष्कम्भके संस्कृतभाषायाः, तथा मिश्रविष्कम्भके मिश्रभाषायाः (संस्कृतस्य प्राकृतस्य प्राकृतस्य प्राकृतस्य च) प्रयोगे स सर्वथा भरतमतमनुवर्त्तते ।

नाट्यशास्त्रीयं विधानमनुसरताऽपि प्रवीणप्रतिभाया महानाटक हारेण तेन प्राकृतभाषायाः प्रयोगेऽपि यत्रकुत्रचित् स्वातन्त्र्यमवल्लिकतमास्ते। तद् यथा — भिक्षूणां (श्रमणानां) वल्कलधारिणां (तपिस्वनां) च कृते प्राकृतभाषाप्रयोगस्य विधान-मस्तीति भरतस्य तदनुयायिनो विश्वनाथस्य च मतम् हे किन्तु विक्रमोवंशीये (तृनीयेऽङ्के) नियमस्यास्य व्यत्यासो दृश्यते। तत्र भरतस्य प्रथमः शिष्य गालवः संस्कृतं वृते, द्विनीयः शिष्यः पेलवः प्राकृतं प्रयुङ्कते। अत्र कालिदासस्याभिमतिमदमेवाभाति यत् सर्वजनिहताय सर्वजनसुखबोधाय च सुखग्राह्यनिवन्धनायाः प्राकृतभाषायाः प्रयोगोऽपि सहैव कर्तव्य एव। अत एव कुमारसम्भवे सरस्वती संस्कारपूर्तेन संस्कृतेन वरं शिवम्, सुखग्राह्यनिबन्धनेन प्राकृतेन च वधूं पार्वतीं सममेव स्तौति —

## द्विधा प्रयुक्तेन च वाङ्मयेन सरस्वती तन्मिथुनं नुनाव। संस्कारपूतेन वरं वरेण्यं वधूं सुखग्राह्यनिबन्धनेन<sup>2</sup>।।

भिन्न हचेर्जनस्य समाराधनरूपस्य प्रयोगस्य (नाट्यस्य) साफल्यं प्रेक्षकाणां समाराधनमेव । अत एव कुमारसम्भवे शिवपार्वस्योः परिणयावसरे प्रणयोग्लासे प्रदिश्चित प्रयोगे सरस्वतो वाङ्मयस्य द्विधा प्रयोगं (संस्कृतरूपं प्राकृतरूपञ्च) कुरुते । अत एव च विक्रमोर्वशीये भरतस्य प्रथमः शिष्यः संस्कृतम्, द्वितीयः प्राकृतं प्रयुङ्कते; किन्त्वभिज्ञानशाकुन्तले प्रथमेऽङ्के सिश्ष्यो वैखानसः संस्कृतं ब्रूते, तथा चतुर्थेऽङ्के कण्वशिष्यो गौतमनारदाविप संस्कृतं ब्रूतः । अत्र कालिदासो नाट्यशास्त्रस्य नियमिममं परिपालयन् दृश्यते—

परिवाण्मुनिज्ञान्तेषु वाक्येषु श्रोत्रियेषु च। द्विजा ये चैत्र लिङ्गस्थाः संस्कृतं तेषु योजयेत्रं॥

१. सौरसेनी प्रयोक्तव्या ताहशीनाश्व योधिताम्। आसामेव तु गाथासु महाराष्ट्रीं प्रयोजयेत्॥ (सा० द० ६।१५९)

२. (क) "व्याजिङ्गित्रतिष्ठानां श्रमणानां तपस्थिनाम् ।

भिक्षुवल्कधराणा च प्राकृतं सम्प्रयोजयेत् ॥" (ना० शा० १७।२४-३५)

<sup>(</sup>ख) "भिक्षुवल्कथरादीनां प्राकृतं सन्प्रयोजयेत् ।" (सा० द० ६।७७)

३. कुमार्० ७।९०; ४. ना० शा० १७।३६-३७।

उत्तमसंन्यासिनीनां कृते संस्कृतभाषात्रयोगस्य विधामनस्ति—'संस्कृतं सम्प्र-योक्तव्यं लिङ्गिनीषूत्तमासू च'े अत्रापि कालिदासः स्वातन्त्र्यमवलिक्तवानस्ति । बाकुन्तले गीतमी, विक्रमोर्वशीये (पञ्चमेऽञ्जे) च तापसी प्राकृतं वृतः। (भासस्य स्वप्न-वासवदत्तेर्ऽाप तापसी प्राकृतं प्रयुङ्क्ते); किन्तु मालविकाग्निमित्रे परिवाजिका <mark>पण्डितकौ</mark>शिकी (केवलमेकमेव स्त्रीपात्रं कालिदासस्य) संस्कृतं वृते । अत्र —

> योषित्सखीबालवेड्याकितवाप्सरसां वैदग्ध्यार्थं प्रदातव्यं संस्कृतं चान्तरान्तरा ॥

इति मतं कालिदासस्याभिमतं प्रतिभाति । अत एव पाण्डित्यप्रदर्शनाय पण्डितकौशिकौ संस्कृतं व्याहरति ।

शाकृतले बालकः सर्वदमनो बालोचितं प्राकृतं वृते—"जिभ ले सिहशावका ! जिभ दन्ताई दे गणइश्शं।'' बालकानां कृते प्राकृतभाषाप्रयोगो नाट्यशास्त्रकाराणा-मिमतः ; किन्तु विक्रमोर्वशीये कुमार आयुः पाण्डित्यपूर्णं संस्कृतं बृते — (नारदं प्रति) भगवन् ! और्वशेय आयुः प्रणमित । (पितरं प्रति) नार्हति तातः पुङ्गवधारि-तायां घुरि दम्यं नियोजयितुम् । सम्भवतोऽत्रापि कुमारस्यायुषः पाण्डित्यप्रदर्शना-येव भाषाविपर्ययः।

"कारणव्यपदेशेन प्राकृतं सम्प्रयोजयेत्" इति भरतमतं कालिदासस्याप्यभि-मतमस्ति । अत एव शाकुन्तले चतुर्थेऽङ्के प्रियंवदा संस्कृतमाश्रित्य छन्दोमयीं वाणीं प्रयुङ्क्ते—'दुष्यन्तेनाहितं तेजो……" इत्यादि । महिषकण्वश्च (वैदिकयज्ञ-प्रसङ्गात्) ऋक्छन्दसा आशोर्वादं ददाति—"अमी वेदि परितः बल्हा-विष्ण्याः<sup>७''</sup> .... • इत्यादि ।

अभिज्ञानशाकुन्तलस्य धीवरप्रसङ्गेऽपि प्राकृतप्रयोगे कालिदासस्य स्वातन्त्र्यम्-भिलक्ष्यते । हीनपात्राणां प्रकृत्यनुसारं शाबरीप्रभृत्तिविभाषाणां प्रयोगो विधेय इति नाट्यशास्त्रसिद्धान्तः । शाकुन्तले पष्ठेऽङ्के रक्षिणो घीवरश्च मागध्याः प्रयोगं कुर्वन्तिः किन्तू राष्ट्रियः वयालः, यः शकारस्य प्रातिनिध्यं कुरुते, न शाकारीम्, (यथा शास्त्र-

१. सा० द० ६।१६७; २. सा० द० ६।१६९।

३. (क) 'बाले ग्रहोपसृष्टे च · · · · · · प्राकृतं पाठ्यमिष्यते ।' (ना० शा० ३५-३६)

<sup>(</sup>ख) 'बालानां षण्डकानाञ्च नीचग्रहविचारिणाम्' ः इत्यादि । (सा० द० ६।१६५)

४. विक्रमो० अङ्कः--५।

५. ना० शा० १६।३२, विश्वनाथोऽपि तथैवाह (सा० द० १५८)

७. शाकु० ४।८। ६. शाकु० ४।४;

कारणां नियमः) न वा मागधीम्, न वा दाक्षिणात्यां प्रयुङ्कते; अपितु स शौरसेनीं प्रयुङ्कते । तद् यथा—''रिक्षणो 'अले कुम्भोलशा ! कहेहि किंह तुए एशे मणिबन्धः णुक्किण्णामहेए लाअकीए अंगुलीए शमाशादिए'' (अरे कुम्भीरक ! कथय कुत्र त्वयेतन्महारत्नभासुरम् उत्कीर्णनामधेयं राजकीयमञ्जूलीयकं समासादितम् ?)

धीवरः—पशीदंतु भाविमश्शे !हगेणे ईदिश कम्मकाली (प्रसीदन्तु भाविम-श्राः ! अहं नेदृशकर्मकारी) ः हगे शक्कावदालब्भंतरालवाशी धीवले। (अहं शकावताराभ्यन्तरालवासी धीवरः।)

श्यालः — सूचअ ! कहेदु शब्बं अणुक्कमेण मा णं अन्तरा पडिबंधह (सूचक ! कथयतु सर्वमनुक्रमेण, मैनमन्तरा प्रतिबधान)।

कालिदासस्य प्राकृतप्रयोगस्तदानीन्तनलोकप्रचितप्राकृतभाषारूपं नाधते। तत्रापि स साहित्यिकप्राकृतभाषाया एव रूपमाश्रयते। संस्कृतनाटकेषु प्रयुक्ता प्राकृतभाषा साहित्यस्याङ्गतया संस्कृतेन प्रभाविताऽस्ति। तत्र प्राकृतस्य प्राकृतं रूपं न दृश्यते। कालिदासस्य प्राकृतभाषाया रूपं वररुचेः प्राकृतव्याकरणेन परिष्कृतं विकसितसाहित्यिकरूपमस्ति। तस्य नाटकेषु नाट्यशास्त्रीयसिद्धान्तानुसारं गद्ये शौरसेनी प्राकृतं तथा पद्ये महाराष्ट्री प्राकृतं प्रयुक्तमस्ति। मध्यदेशः संस्कृतस्य केन्द्रभासीत्। अत एव मध्यदेशीया शौरसेनी प्राकृतभाषा संस्कृतेन विशेषतः प्रभाविताऽस्ति। राजशेखरस्य कर्पूरमञ्जरीनामसट्टके गद्ये शौरसेन्याः सुन्दरः प्रयोगो दृश्यते।

१. मागधी—मगधं परितो भाष्यमाणा मागधी । वररुचिमते शौरसेनीतो निःमृतेयं भाषा । अर्द्धमागधी—मागध्याः शौरसेन्याश्च मध्यवित्नी भाषा । बौद्धविद्धद्भिः पालिभाषैव मागधी निगद्यते । संस्कृतनाटकेषु निम्नश्रेण्याः पात्राणि मागधीं प्रयुक्तते । शाकारी भाषा मागध्या एव विभाषाऽस्ति । "शवराणां शकादीनां तत्स्वभावश्च यो गणः । शकारभाषा योक्तत्र्या एव विभाषाऽस्ति । "शवराणां शकादीनां तत्स्वभावश्च यो गणः । शकारभाषा योक्तत्र्या एव जातिरूपाः सान्ते । मागध्यां सषयोः शो भवति, यथा—हस्तः=हश्तः, सम= शत्त, पुरुषः=पुलिश इत्यादि । अस्यां सर्वत्र रस्थाने लो भवति, यथा—अरे अले, राजा लाजा इत्यादि । जस्थाने यो भवति, यथा—जानाति=याणादि, जानुकः=याणुअ इत्यादि । प्रथमाविसर्गस्थाने ए भवति, यथा—दत्तः-दिग्णे, धीवरः=धीवले, धर्मः=धम्मे इत्यादि । शौरसेन्यां विसर्गस्थाने को भवति, यथा—प्रमः=धम्मो, आजीवः आजीवो इत्यादि । मागध्यां काचन स्वतन्त्ररचना नास्ति । अर्द्धमागध्याः प्राचीनः प्रयोगः अश्वधोपस्य शारिपुत्रप्रकरणे, ततः परं मुद्दाराक्षसे एवं प्रवोधचन्द्रोदये दृश्यते ।

महाराष्ट्री शौरसेन्या सहाधिकं साम्यं बिर्भाते । सा प्राकृतभाषासु परिनिधिता भाषाऽस्ति । आचार्यदण्डी महाराष्ट्रीमेव प्रकृष्टं प्राकृतं मन्यते — 'महाराष्ट्राश्रयां भाषां प्रकृष्टं प्राकृतं विदुः ।' दण्डिप्राग्वित्ता वररुचिनापि मागध्यास्तथा पैशाच्या विशेषता अनुक्रवा, महाराष्ट्रचा एव विशेषताः प्रथममुक्रवा च 'शेषं महाराष्ट्रीवत्' इति ब्रुवता महाराष्ट्रयाः प्रकृष्टत्वं प्रतिपादितमस्ति ।

महाराष्ट्रीप्राकृतभाषायाः काव्यसाहित्यं सुसमृद्धमस्ति । गाहासत्तसई-सेतुबन्ध-(दहमुहबहो) गउडबहोप्रभृतिकाव्यानि महाराष्ट्रयामेवोपनिबद्धानि सन्ति । संस्कृत-नाटकेषु प्राचीनेष्वर्वाचीनेषु च महाराष्ट्रचाः पद्यरूपः प्रयोगोऽस्या व्यापकतां लोकः प्रियताञ्चाभिव्यनिक ।

महाराष्ट्री शीरसेन्यास्तथा तस्या अपभ्रंशस्य च मध्यस्थिता भाषाऽस्ति । केचन भाषाविदस्तु महाराष्ट्रीं शौरसेन्था एव शैलीविशेषम्, अथवा प्राकृतकाव्यरचनाशैल्याः <mark>कृत्रिमं रूपं मन्यन्ते । कालिदासस्य महाराष्ट्रीप्राक्</mark>रतभाषाऽपि 'गाहासत्तसई' इत्यस्या भाषावत् साहित्यिकरूपमेवाश्रयते । अस्मिन् प्रसङ्गे कालिदासस्य महाराष्ट्रीप्रयोगः (विशेषतो विक्रमोर्वशीय) द्रष्टव्योऽस्ति ।

विक्रमोर्वशीये चतुर्थेऽङ्के कालिदास उन्मत्तस्य राज्ञः पुरूरवसो मार्मिकं चित्रणं कृतवानस्ति । उन्मादावस्थायां राजा कदाचित् संस्कृतं वदति, कदाचित् प्राकृतमपभ्रंशं वा। उन्मादावस्थायामपि राजा संस्कृतं वदित चेदर्थाच्छास्त्रीयमर्यादां पालयति चेत्, तदा स उन्मत्तः कथं स्यात् ? पुरूरवा एतादृश उन्मत्तोऽस्ति यत् स कृष्णमेघम् उर्वस्या अपहारिणं राक्षसं मत्वा तं लोष्ठेन प्रहर्तुं धावति—'आः दुरात्मन् रक्षः! तिष्ठ,

१. शौरसेनी-महाराष्ट्रचोः सामान्यमन्तरम्, यथा--शौरसेन्यां 'गच्छति' इत्यस्य स्थाने 'गच्छदि' भवति, महाराष्ट्रयां 'गच्छइ' भवति । महाराष्ट्रयां कतपगादीनां प्रायो लोपो भवति । शौरसेन्यां थकारस्य बकारो भवति, यथा 'कथय' = कघोहि । महाराष्ट्रयां 'कहेहि' भवति । महाराष्ट्रचां कथफधादीनां हो भवति । शौरसेन्यां पूर्वकालिकक्रियायाम् 'इअ' प्रत्ययो भवति; किन्तु महाराष्ट्रचाम् 'उण' प्रत्ययो भवति, यथा-पृष्टा = पुष्टिअ (शीरसेन्याम्), 'पुच्छिउण' (महाराष्ट्रयाम्) । शीरसेन्यां 'गम्यते' इत्यस्य स्थाने 'गमिअइ' भवति । महाराष्ट्र्यां 'गमिज्जइ' भवति । शौरसेन्यां 'तव' इत्यस्य स्थाने 'तुह' भवति, यथा-तव हस्ते=तुह हत्थे । ववचित्तु 'तव' इत्येव तिष्ठति, यथा-तावनुकृतिम् - तव अणुकिर्दि इत्यादि । महाराष्ट्रघां 'तव' इत्यस्य स्थाने 'तुज्झ' इति भवति, यथा 'तुज्झ ण जाणे हिअअं (तव न जाने हृदयम्) इत्यादि ।

२, काव्यादर्शः-१।२४;

३. प्राकृतप्रकाशः-१२।३२।

तिष्ठ ! मे प्रियामादाय गच्छिति' इत्यादि । अस्यामवस्थायामसौ कदाचित् संस्कृतम्, कदाचित् प्राकृतं वदित चेदत्र का आश्चर्यवात्ति ?

आचार्यभरतेनापि प्रोक्तम्—'कारणव्यपदेशेन प्राकृतं संप्रयोजयेत् '''' उन्मत्तस्यापि बुवतः प्राकृतं सम्प्रयोजयेत्'।'

दर्गणकारो विश्वनाथोऽप्याह—'उन्मत्तानासातुराणां सैव (शौरसेन्येव) स्यात्, संस्कृतं ववचित्'।', 'कार्यतश्चोत्तमादीनां कार्यो भाषाविपर्ययः³।' अत उन्मत्तस्य राज्ञः पुरूरवसः प्राकृतप्रयोगे निषेधस्य सम्भावना कुतः ?

विक्रमोर्वशीये चतुर्थेऽङ्के गाथासु (छन्दःसु) प्रयुक्ता महाराष्ट्री स्वीये शुद्धरूपे नास्ति । सा कालिदासस्य नाटकेषु प्रयुक्तायाः शौरसेन्या महाराष्ट्रचाश्च विपरीत-रूपाऽस्ति । अत एव नेपथ्यतः प्रयुक्तास्ता गाथाः (जम्मलिका, खण्डधारा, द्विपदिका, चर्चरीप्रभृतयो गीतयः) कालिदासकृता न, सर्वा एव ताः प्रक्षिप्तांशा इति केषाञ्चन विदुषां मतम् ।

अपरञ्च, विक्रमोर्वशीयस्योत्तरभारतीयशाचीनहस्तिलिखितप्रतीनां चतुर्थेऽङ्के एतादृशरूपाणि बहून्यपभ्रंशपद्यानि सन्ति, यानि दक्षिणभारतीयप्रतिषु न विद्यन्ते। उत्तर-भारतीयं संस्करणं विक्रमोर्वशीयं त्रोटकं वदित । तस्याधारोऽस्ति तैः प्राकृतपद्यैः सह नृत्यानां विधानम् । दक्षिणभारतीयं संस्करणं विक्रमोर्वशीयं नाटकं वदित; अस्य कारणमस्ति तत्र प्राकृतपद्यानामभावः ।

कालीदासस्यान्यनाटकयोः प्राकृतभाषाप्रयोगस्य, अस्य नाटकस्य च प्राकृतपद्य-प्रयोगस्य (विशेषतश्चतुर्थाङ्कीयस्य) अनुशीलनं कुर्वाणैभीषाविद्भिस्तथा कातयवेम-भूपालस्य विचारेण व्याख्ययां च प्रभावितैविद्धद्भिरेष सिद्धान्तः स्थापितोऽस्ति यद् विक्रमोर्वशीयस्य चतुर्थेऽङ्के राज्ञः पुरूरवसः प्राकृतपाठः प्रक्षिप्तोऽस्ति । विक्रमोर्वशीयस्ये-मानि पद्यानि तदानीं प्रचलितानि लोकगोतानि सन्ति, येषां समावेशस्तत्र कालिदासेन कृत इत्यपि केषाञ्चिन्मतम्; परन्तु गद्य-पद्येषु प्राकृतभाषायाः प्रयोगे एतादृशमन्तरं

१. ना० शा० १६।३२-३४।

२. सा० द० ६।१६५;

३. सा० द० ६।१६८।

४. सप्ताष्ट्रनवपश्चाङ्कं दिव्यमानुषसंश्रयम् । त्रोटकं नाम तत् प्राहुः प्रत्यङ्कं सविदूषकम् ॥ (सा० द० ६।२७३)

५. उत्तरभारतीयहस्तिलिखितप्रतेः प्राचीनतमन्याख्याकारोऽस्ति श्रीरङ्गनाथपिष्डितः (१६५७ खीस्ताब्दीयः)। इयं प्रतिर्वङ्गिलिप्यां देवनागरीलिप्याःचास्ति। दक्षिणभारतीयहस्त-लिखितप्रतेः प्राचीनतमन्याख्याकारोऽस्ति कातयवेमभूपालः (१४०० खीस्तान्दीयः)।

ष्येश्भाश्मागं श्काश्यू २०३९ वि० ] कालिवासस्य रूपकाणां भाषिकी संरचना ३३१ मालतीमाधव-प्रसन्तराधव-महानाटकादिव्विप दृश्यते; अतो विदुषासुपर्युक्तं मत् भान्तिपूर्णमस्ति ।

वस्तुतः कालिदासस्येप प्राक्ततप्रयोगो महाराष्ट्रया अपभ्रंशरूपोऽस्ति । अपभ्रंशस्य सर्वप्रथमं साहित्यिकरूपं कालिदासस्य विक्रमोर्वशोये चतुर्थेऽङ्के विरहोन्मत्तस्य राज्ञः पुरूरवसः पद्यरूपासूक्तिष्वेव दृष्टिपथमायाति । अपभ्रंशस्य चर्चा सर्वअधमं पातञ्जलमहाभाष्ये दृश्यते । भरतस्य नाट्यशास्त्रेऽपभ्रंशस्यापभ्रंशशब्देन नः किन्तु आभीरादिजातीनां भाषासु बीजरूपेण सङ्केतो लभ्यते । कालिदासेनापभ्रंशस्यैव विकित्ततं रूपं विक्रमोर्वशीयस्य चतुर्थेऽङ्के प्रयुक्तमास्ते । तानि पद्यानि कालिदासस्यैवे-त्यङ्गीकारे न काचन विप्रतिपत्तिः ।

कालिदासस्य भाषासौष्ठवमप्यवलोकनीयमस्ति । भाषायां सौष्ठवमाधातुं रीतेः, सदुक्तेः, वक्रोक्तेश्च समुचितयोजना परमावश्यकी । पदसंघटनाया रीतेर्भेदेषु वैदर्भी सर्वोत्कृष्टा रीतिरस्ति । कालिदासस्य सर्वेषु ग्रन्थेषु वैदर्भाः सुन्दरः प्रयोगो दृश्यते । 'वैदर्भी कालिदासस्य' इत्युक्तिः सुप्रसिद्धैव । माधुर्यगुणव्यञ्जकैर्वर्णेर्युक्ता, समासरिहता, अल्पसमासा वा लिलतपदरचना वैदर्भी कथ्यते—

# माधुर्यव्यञ्जकैर्वणें रचना ललितात्मिका। अवृत्तिरत्पवृत्तिर्वा वैदर्भी रीतिरिष्यते ।।

संस्कृतभाषा तु स्वत एव मधुराऽस्ति । अस्या माधुर्यं विवर्धयितुं कालिदासेन टवर्गीयपरुषवर्णानां संयुक्ताक्षराणां दीर्घसमासानां च प्रयोगो नाकारि । कालिदासस्य

तदनुसरता भर्नृहरिणापि प्रोक्तम्-

शब्दसंस्कारहीनो यो गौरिति प्रयुयुक्षिते। तमपभ्रंशमिच्छन्ति विशिष्टार्थनिवेशिनम्।। (वाक्यपदीयम्, प्रथमं काण्डम्, का० १४८)।

अस्मिन् प्रसङ्गे लेखकस्य (डॉ० वनेश्वरपाठकस्य) 'कालिदास—साहित्य एवं सन्दर्भ' नामा ग्रन्थः (पृ० ६-७) द्रष्टव्योऽस्ति ।

२. 'एकस्यैव हि शब्दस्य बहुवोऽपभ्रंशाः, तद् यथा गौरित्यस्य शब्दस्य गावी, गोणी, गोता, गोपोत्तिकिकेत्यादयो बहुवोऽपभ्रंशाः' (महाभा० आ० १)।

रे. ना० शा० १७।५५, (सा० द० ६।१६३), दण्डिना तुस्पष्टमेत्रोक्तम्—''आभीरादि-गिरः काव्येष्वपभ्रंश इति स्मृतः'' (काव्यादर्शः—१।३६)।

विशिष्टपदरचना अथवा पदसंघटना रीतिश्चतुर्घा—वैदर्भी, गौडी, पाञ्चाली, लाटी घ ।

५. सा० द० ८।२-३।

काव्यनाटकेषु श्रृङ्कारस्य तथा करुणरसस्य प्रामुख्यमस्ति । अत एव तेनानयो रसयोग **रनुरूपं भाषाज्ञैल्याः प्रयोगः कृतोऽस्ति । रसयोरनयोर्वर्णने कोमलकान्तपदावल्याः** संयोजना परमावश्यकी। अत्र कालिदासस्य ध्यानमस्ति। अत एवः कालिदासस्य वैदर्भीरीतेः प्रशस्तिः सर्वैः कताऽस्ति ।

> लिप्ता मधुद्रवेणासन् यस्य निर्विषया गिरः। तेनेदं वर्त्म वैदर्भ कालिदासेन शोधितम्॥ (दण्डी-काव्यादर्शः)

कालिदासस्य भाषासु सहजतया निबद्धाः सदुक्तयस्तस्य गिरां सौन्दर्यमभिवर्द्ध-यन्ति । प्रत्येकपात्रस्य मुखात् तदनुरूपभाषायाः सदुक्तीनाञ्च प्रयोगे कालिदासस्य कौशलं दर्शनीयमस्ति । लतावृक्षादीनां सम्पर्के संविद्धतानां तापसबालानां िप्रयंवदा-दीनां मुखाद् लतावृक्षादिसम्बद्धा एव सूक्तयो निःसरन्ति; यथा—'क इदानीं सहकार-मन्तरेणातिमुक्तलतां पल्लवितां सहते भें, 'को नामोष्णोदकेन नवमालिकां सिञ्चति ।'

यज्ञकर्मण्यध्यापने च निरतस्य महर्षिकण्यस्य मुखात् तथैव सुक्तयो निर्ग-च्छन्ति—'दिष्टचा धूमाकुलितदृष्टेरिप यजमानस्य पावक एवाहुतिः पतिता³', 'वत्से ! सुशिष्यपरिदत्तेव विद्याऽशोचनीयासि संवृत्ता ।'

भोजनभट्ट उदरम्भरिविद्रुषकः खाद्यसामग्रीसम्पन्नामेव सुक्तिमुपयुङ्कते-'यथा कस्यापि पिण्डखर्जूरैरुद्वेजितस्य तिन्तिण्यामभिलाषो भवेत्, तथा स्त्रीरत्नपरि-भाविनो भवत इयमभ्यर्थना"', 'एतत् खलु सीधुपानोद्वेजितस्य मत्स्यण्डिकोपनताः', 'दृढं विपणिकन्दुरिव मे उदराभ्यन्तरं दह्यते" ( चन्द्रं विलोक्य ), 'एष खलु खण्ड-मोदकसदृश उदितो राजा द्विजातीनाम्"। विदूषकस्येमामुक्तिमाकण्यं राजा कथयति — 'सर्वत्रोदरिकस्याभ्यवहार्यमेव विषयः'।'

हीनपात्राणां मुखादिप तदुचिताया उक्तेः प्रयोगे शाकुन्तलीयो धीवरप्रसङ्गः ( उपर्युलिलखितः ) द्रष्टव्यः ।

१. अभि शाकुन्तलम् — तृतीयाङ्के । २. तदेव-४। ३. तदेव।

४. तदेव। ५. तदेव-अङ्गः-२।

६. मालविका० अं० ३, मत्स्यण्डिका = मत्स्याण्डिनिमितः पानविशेषः, अथवा शर्करा-लुर्गुडद्रव:।

७. मालविका० अं० २, कन्दुः = कटाहः; ८. विक्रमो० अं० ३।

९. तदेव।

एवमेव कालिदासस्य रूपकेषु यत्र तत्र प्रयुक्ता लोकोक्तयोऽपि द्रष्टव्याः सन्ति । दिङ्मात्रं यथा मालिवकाग्निमित्रे विदूषकः—(राजानं प्रति ) 'मुधेदानीं मञ्जूषेव रतन्त्राण्डं यौवनं वहिस्'', 'वन्धनश्रष्टो गृहकपोतो विडालिकाया आलोके पिततः रें, 'कथं न भेष्यामि सिमसिमायन्ति मेऽङ्गानि '', 'दर्दुरा व्याहरन्तीति कि देवाः पृथिव्यां वर्षितुं विरमन्ति ।'

विक्रमोर्वशीये विदूषकः—(देवीं धारिणीमभिलक्ष्य) 'छिन्नहस्ते मत्स्ये पलायिते निर्विण्णो धीवरो भणति—गुच्छ धर्मो मे भविष्यति"।'

अभिज्ञानशाकुन्तले विदूषकः—'ततो गण्डस्योपरि पिटकः संवृत्तः', 'अरण्ये मया रुदितमासीत्', 'न खलु दृष्टमात्रस्य तवाङ्कं समारोहित<sup>६</sup>' इत्यादि ।

कालिदासस्येमाः सरसाः सदुक्तीरेवाभिलक्ष्य बाणभट्टेन स्वीये हर्षचरिते प्रोक्तम्—

# निर्गतासु न वा कस्य कालिदासस्य सूक्तिषु। प्रीतिर्मधुरसान्द्रासु मञ्जरीब्विव जायते॥ इति।

कालिदासस्य वक्रोक्तयस्त्वतीव मनोहराः सन्ति । वक्रोक्त्या वाचिकरसः समुद्भवति, यः स्वाभाविकरसस्य (शृङ्कारादेः) परिपोपे सहायको भवति । तद् यथा— (शाकुन्तलस्य प्रथमेऽङ्के अनसूया ) 'आर्यस्य मधुरालापजनितो विश्रमभो मां मन्त्रयते—कतम आर्येण रार्जाववंशोऽलिङ्कयते ? कतमो वा विरहपर्युत्सुकीकृतो देशः ? कि निमित्तं वा सुकुमारतरोऽपि तपोवनगमनपरिश्रमस्यात्मा पदमुपनीतः ?" तत्रैव पञ्चमेऽङ्के शकुन्तला—''अनार्यं ! आत्मनो हृदयानुमानेन पश्यसि । क इदानी-मन्यो धर्मकञ्चकप्रवेशिनस्तृणच्छन्नकूपोपमस्य तवानुकृति प्रतिपत्स्यते" इत्यादि ।

कालिद।सस्य नाटकेषु प्रयुक्तं सम्भाषणम् (कथोपकथनम्) अप्यतीव सरलं विद्यते। अत एव तिस्मन् सर्वत्र स्वाभाविकं सौन्दर्यं दृष्टिमेति। सम्भाषणे सरलता, संक्षिप्तता, ओजिस्वता चेति गुणत्रयमपेक्षितमिस्त। पात्रानुरूपं परिस्थित्यनुरूपञ्च कथोपकथनमायोजियतुं कालिदासः सर्वत्र यत्नवानिस्त। मालिवकाग्निमत्रस्य प्रथमे अङ्के राज्ञोऽग्निमत्रस्योत्सुकताम्, परित्राजिकायाः कौशिक्या धूर्तताम्, आचार्यगणदास- हरदत्तयोः कलहम्, ताभ्यां सह विदूषकस्य व्यङ्गचिनोदं प्रदर्शयितुं कालिदासेन यादृशं कथोपकथनं प्रस्तुतीकृतम्, तदवश्यमेव मनोहारि वर्तते।

१. मालविका० अं० ४; २. तदेव; ३. तदेव।

४. तदेव; ५. विकमो० अं० ३; ६. अभि० शाकुन्तलम् — अं० २।

अस्मिन् प्रसङ्गे शाकुन्तलस्य पञ्चमेऽङ्के कण्वाश्रमादागतानां राज्ञा दुष्यन्तेन सह सम्भाषणमुदाहरणीयमस्ति—

शारद्वतः —शार्ङ्गरव ! विरम त्विमदानीम् । शकुन्तले ! वक्तव्यमुक्तमस्माभिः । सोऽयमत्रभवानेवमाह । दीयतामस्मै प्रत्ययवचनम् ।

गौतमी—(राजानं प्रति ) महाभाग ! नार्हस्येवं मन्त्रयितुम् । तपोवनसम्ब-द्धितोऽनभिज्ञोऽयं जनः कैतवस्य ।

राजा-तापसवृद्धे ! 'स्त्रीणामशिक्षितपदुत्वममानुषीषु' इत्यादि ।

शकु०-अनार्य ! आत्मतो हृदयानुमानेन पश्यिस । क इदानीमन्यो धर्मकञ्चुक-प्रवेशिनस्तृणच्छन्नकूरोपमस्य तवानुकृति प्रतिपत्स्यते ?

राजा—( शार्ङ्गरवं प्रति ) अयि भोः ! किमत्रभवतीप्रत्ययादेवास्मान् सम्भृत-दोषाक्षरैः क्षिणुथ ।

शार्ङ्गं॰—श्रुतं भवद्भिरधरोत्तरम् ? 'आजन्मनः शाठ्यमशिक्षितो यः' इत्यादि । राजा—भोः सत्यवादिन् ! अभ्युपगतं तावदस्माभिरेवंविधा वयम् । कि पुनिरिमामितिसन्धाय स्रभ्यते ?

शाङ्गं॰-विनिपातः।

राजा-विनिपातः ? विनिपातः पौरवैः प्रार्थ्यत इत्यश्रद्धेयमेतत् ।

शार० —शार्ङ्गरव ! किमुत्तरेण ? अनुष्ठितो गुरोनिदेशः । प्रतिनिवर्त्तामहे वयम् । .....गौतिम ! गच्छाग्रतः ।

सम्भाषणं नाट्यस्य सर्वाधिकमहत्त्वपूर्णोऽशः । शाकुन्तलस्य पञ्चमेऽङ्के आयोजि-तस्य कथोपकथनस्य भाषिकसौष्ठवमेवाभिलक्ष्यालोचकैर्नाटकस्यास्य चतुर्थाङ्कस्यापेक्षया पञ्चमाङ्केऽधिकं रामणीयकं दृश्यते—

> शाकुन्तलचतुर्थोऽङ्कः सर्वोत्कृष्ट इति प्रथा। न सर्वसम्मता यस्मात् पञ्चमोऽस्ति ततोऽधिकः॥

नादमधुरशब्दयोजनायामि कालिदासः सिद्धहस्तः किनः। तद् यथा — 'तिह्नादिन्युपहितमध्यमस्वरोत्था मायूरी मदयित मार्जना मनांसि'। अत्र मकारानुवृत्त्या मृदङ्गस्य तालध्वनेर्मनोरममनुकरणं श्रुतिपथमेति। एतादृशं नादमाधुर्यं तस्य काव्येष्वनेकत्र दृष्टिमायाति यत् सहुदयपाठकानां मनांसि हठादावर्जयित।

१. मालविका० १।२१।

भाषागतसौन्दर्यस्याभिवृद्धये शन्दालङ्काराणां (विशेषतोऽनुप्रासस्य) संयोजनाऽपि महत्त्वपूर्णां भूमिकामाधत्ते । 'मायूरी मदयति मार्जना मनांसि' इति नादमाधुर्य-सम्पन्ना कवेरानुपासिकशब्दयोजनाऽत्रोद्धरणीयाऽस्ति ।

वस्तुतो भाषाया नैसर्गिकं रूपं निर्मातुं कालिदास एव क्षमो नापरः। कालिदासो यादशं भावमभिन्यक्तीकर्तूमभिवाञ्छति, तादशी भाषा तादशाः शब्दाश्च अहमहिमकया तस्य सम्मुखमापतिन्त । सारस्वतकवेः कालिदासस्येदमनन्यदृष्टं वैशिष्ट्यं द्रष्टव्यमस्ति । उदाहरणार्थम् (शाकुन्तले)—

> चलापाङ्कां दृष्टि स्पृशसि बहुशो वेपथुमतीं रहस्याख्यायीव स्वनिस मृदु कर्णान्तिकचरः। करौ व्याधुन्वत्याः पिबसि रतिसर्वस्वमधरं वयं तत्त्वान्वेषान्मधुकर ! हतास्त्वं खलु कृती ।।

अस्मिन्नेकस्मिन्नेव पद्येऽनुमानोत्प्रेक्षा-सन्देह-रूपकातिशयोक्तिकारकदीपककाव्य-लिङ्गाद्यलङ्काराणामङ्गाङ्गिभावेन समावेशो भरतागममर्मज्ञानामाश्चर्यस्य विषयः। सौन्दर्यसृष्टिस्तत्त्वान्वेषिभिः कदापि सम्भवा न । तत्त्वान्वेषिणो (गुणालङ्कारादितत्त्वा-न्वेषिणो) विद्वांसः कवयश्च काव्यमार्गे हताः, कालिदासस्तु महान् कृती ।

कालिदासस्य नैसर्गिकलालित्यपूर्णा भाषाऽनलङ्कृताऽपि तस्य निसर्गकन्या शकुन्तलेवाधिकमनोज्ञा प्रतिभाति —

> सरसिजमनुविद्धं शैवलेनापि रम्यं मलिनमि हिमांशोर्लक्ष्म लक्ष्मीं तनोति। इयमधिकमनोज्ञा वल्कलेनापि तन्वी किमिव हि मधुराणां मण्डनं नाकृतीनाम् ॥

सरलता, स्वाभाविकता, प्राञ्जलता, वक्रोक्तेश्चमत्कारिता चेति कालिदासस्य प्रसादपूर्णाया भाषाया उल्लेखनीया विशेषताः सन्ति । अत्रोदाहरणार्थं कालिदासस्या-यमेक एव इलोकः पर्याप्तोऽस्ति-

> अस्याः सर्गविधौ प्रजापतिरभूच्चन्द्रो नु कान्तिप्रदः श्रृङ्गारैकरसः स्वयं नु मदनो मासो नु पुष्पाकरः। वेदाभ्यासजडः कथं नु विषयव्यावृत्तकौतूहलो निर्मातं प्रभवेन्मनोहरिमदं रूपं पुराणो मुनिः ।।

१. अभि० शाकु० १।२३; २. तवेन १।१९; ३. विक्रमो० १।१०।

कालिदासस्य प्राकृतभाषायाः सौन्दर्यमप्यवलोकनीयमस्ति । तदथं कानि-चिदुदाहरणान्यत्र प्रस्तूयन्ते । कालिदासस्य शौरसेनी (गद्ये शाकुन्तले) यथा — ''अणज्ज ! अत्ताणो हिअआणुमाणेण पेनबसि । को दाणि अण्णो धम्म-कंचुअ-प्पवेसि-णोतिणळण्णकूवोवमस्स तुह अणुकिदि पडिवदिस्सदि ?''

महाराष्ट्री (पद्ये मालविकाग्निमित्रे) यथा-

दुल्लहो पिको मे तिस्स भव हिअअ णिरासं अम्हो अपंगओ मे परिस्फुरइ कि वि वामओ। एसो सो चरिद्दो कहँ उण उवणइदब्बो णाह मं पराहोणं तुइ परिगणअ सितण्हम्<sup>२</sup>॥

(शाकुन्तले) यथा—
"तुज्ज्ञ ण जाणे हिअअं मम उण मदणो दिवावि रित्त वि ।
णिग्घिण ! तवइ बलीअं तुइ बुत्तमणोरहाइँ अंगाइं ॥"
अपभ्रंशस्य प्रयोगः (पद्ये विक्रमोर्वशीये) यथा—

"रे रे हंसा कि गोइज्जइ, गइ अणुसारें महें लिबल्जइ।
कहें पड़ें सिक्खिउ ए गइलालस, सा पड़ें दिट्ठी जहणभरालस'॥"
"हउं पड़ें पुच्छिम आ अक्खिहि, गअवर लिल्ल पहारें णासिअ तरुवर।
दूर विणिज्जिअ ससहरु कंती, दिट्ठि पिआपड़ें सम्मुह जंती"॥"

 <sup>&</sup>quot;अनार्यं! आत्मनो हृदयानुमानेन पश्यित । क इदानीमन्यो धर्मकञ्चुकप्रवेशिनस्तृण-च्छन्नकूपोपमस्य तवानुकृति प्रतिपत्स्यते ।" (शाकु० अं० ५)

२. दुर्लभः प्रियो मे तस्मिन् भव हृदय निराश-महो अपाङ्को मे परिस्फुरित किमिप वामः । एष स चिरदृष्टः कथं पुनरुपनेतव्यो नाथ मां पराधीनां त्विय परिगणय सनृष्णाम् ॥ (मालविका० अं० २)

तव न जाने हृदयं मम पुनर्मंदनो दिवापि रात्राविष ।
 निर्घृण ! तपति बलीयस्त्विय वृत्तमनोरथान्यङ्गानि ॥' (शाकु० अं० ३)

४. 'रे रे हंसाः! किं गोपाय्यते गत्यनुसारेण मया लक्ष्यते। केन तव शिक्षिता गतिः लालसा सा त्वया दृष्टा जघनभरालसा ॥' (विक्रमो० ५।१७)

५. अहं त्वा पृच्छामि आचक्ष्व गजवर ! ललितप्रहारेण नाशिततस्वर ।
दूरविनिर्जितशश्यरकान्तिः दृष्टा प्रिया त्वया सम्मुखं यान्ती ॥ (विक्रमो० ४।२२)

्वस्तुतः कालिवासस्य मनः प्राकृतभाषाया गीतरागेण प्रसभं हारितमासीत् । अत एव तस्य नाटकेषु आर्याछन्दसः प्रयोगोऽन्यच्छन्दसामपेक्षयाऽधिको वृद्यते । नाटकेषु आर्यायाः प्रयोगस्याधिक्यं प्राकृतभाषायाः प्रभावोऽस्ति । आर्याछन्दः प्राकृत-भाषायाः छन्दोऽस्ति । संस्कृते तस्य प्रवेशः (कालिदासस्य काले) प्राकृतकाव्यशैल्याः लोकप्रियतां द्योतयति ।

उपसंहारः—तात्पर्यमिदं यत् संस्कृतनाटकेषु भाषायाः प्रयोगे कालिदासस्त-त्पूर्ववित्तनो भासादयस्तत्परवित्तनो विद्याखदत्तादयश्च सर्व एव नाटककारा नाट्य-शास्त्रीयं विधानमनुसरन्तीत्यत्र न कश्चनापवादः; किन्तु नाट्यशास्त्रीयस्यान्यशास्त्रीयस्य वा मापदण्डस्य सर्वांशतोऽनुसरणं कालिदासस्य सर्वातिशायिन्याः प्रतिभायाः स्वीकार्यं नास्ति ।

स्थूलं निदर्शनम्—नाट्ये संगीतस्य (नृत्यगीतवाद्येति त्रितयस्य ) महत्त्वपूणं स्थानमस्तीति भरतस्यान्येषां च नाट्याचार्याणामभिमतम्; किन्तु कालिदासस्य नाटकेषु मालिकाग्निमित्रे केवलमेकमेव गीतं केवलमेकमेव नृत्यं प्रयुक्तमास्ते । शाकुन्तले केवलं गीतद्वयमेव प्रयुक्तमस्ति । विक्रमोर्वशीये तु तयोरन्यतरमपि नास्ति । भाषायाः प्रयोगे वाक्यानां विन्यासे च कविना स्वातन्त्र्यमवलिन्वतिमिति पूर्वमुक्तमेव । नाट्ये प्राकृतगद्ये शौरसेन्याः, प्राकृतपद्ये महाराष्ट्रयाः प्रयोगः शास्त्रकाराणां विधानं तथैव परम्परा च । अत्रापि कालिदासस्य कविः स्वतन्त्रः । स प्राकृतगद्ये शौरसेनीं प्राकृत-पद्ये महाराष्ट्रीं प्रयुक्तानोऽपि शाकुन्तलस्य पष्ठेऽङ्के धीवरप्रसङ्को मागधीमुपयुङ्कते । विक्रमोर्वशीये चतुर्थेऽङ्के च तेनापभ्रंशस्य प्रयोगः कृतोऽस्तीत्यिप पूर्वं प्रदिशतमेव ।

तथापि लोकोत्तरवर्णनानिपुणकवेः कालिदासस्य पात्राणां परिस्थितेश्चानुरूपं प्रयुक्तायां सरलप्राञ्जलपरिमार्जितायां भाषायां रसानुगुणगुणरीत्यलङ्काराणां तथा स्थाने स्थाने वकोक्तीनां सदुक्तीनां लोकोक्तीनाञ्चोपयोगेन, एवं कथोपकथनादीनां समुचितयोजनया तस्य भाषा समधिकसौन्दर्यपूर्णा सप्राणा च सञ्जाताऽस्ति । तस्य भाषिकसौन्दर्यविधानं प्रशंसता महर्ष्यरविन्देन प्रोक्तम्—

(भाषानुवादः) 'कालिदासो मूर्धन्यकलाकारोऽस्ति । स भावनायां गम्भीरः, रचनायां मधुरः, नादस्य भाषायाश्च स्वामी वर्त्तते । स गीर्वाणगिराया असीम-

१. मालविकाग्निमित्रे ३५ आर्याः, विक्रमोर्वशीये २९ आर्याः, शाकुन्तले ३८ आर्याः सन्ति ।

२. मालविकाग्निमित्रे द्वितीयेऽङ्के शर्मिष्ठाकृतस्य छलिकप्रयोगस्य चतुष्पदा गीतिः— 'दुल्लहो पिओ मे' इत्यादि ।

शाकुन्तलस्य प्रथमाङ्कस्यारम्भे नट्या ग्रीष्मगानम्—'ईसीसि चुंबिआइं भमरेहिं' इत्यादि ।
 पञ्चमाङ्कस्यारम्भे हंसपदिकाया आकाशगीतिः—'अभिणव-महु-लोलुवो' इत्यादि ।

सम्भावनासु स्वस्मै परापद्धतेः पदयोजनायाश्च एतादृशं निर्माणं कृतवानस्ति, यिश्विश्वत-रूपेणास्यिधकं महत्, अस्यिधकं शिक्तशालि तथा नादिविकसितमस्ति । कालिवासेन संस्कृतिगरा श्रेष्ठनादस्य भव्यप्रासादे (At the palace of noble sound) स्थापिताऽस्ति । तस्य भाषायाः शैलीगत्तविशेषताः सन्ति—सुसंघटिताः किन्तु नैसिंगकी संक्षिप्तता, मसृणं गाम्भीयंमेवं सुस्निग्धमौदार्यम्, पद्यगतश्रेष्ठस्वरसामञ्जस्यस्य तथा परिष्कृतगद्यस्य सशक्तमेवं प्राञ्जलं सौन्दर्यम्, संक्षिप्ततायास्तथा प्रभविष्णोः पद-योजनावा निश्चितार्थवत्ता च यत्र रङ्गस्य माधुर्यस्य समुच्छलितः प्रवाहोऽस्ति ।

आभिः स्थायिविशेषताभिः सम्पन्नायां तस्य वाण्यां नादस्याभिव्यक्तेश्च सम्पूर्णभव्यताया मञ्जुलः समावेशो दृश्यते । तस्य नाट्यगतशैल्यामेकमनन्यसाधारणं सौन्दर्यं तथा माधुर्यं विद्यते, येन तस्य भाषा संलापस्य नाटकीयवृत्तेस्तथा सूक्ष्माति-सूक्ष्मभावाभिव्यवतेः सर्वथोपयुक्ताऽस्ति ।

. .

Shree Aurobindo—Kalidasa, Second Series, p. 16-17.

## 

डाँ० रामाज्ञीखपाण्डेयः, संस्कृतविभागाध्यक्षः मारवाड़ीमहाविद्यालये, रांची ।

\* \* \*

सम् म्कृ म्व कृते निष्पन्नः संस्कारशब्दः शुद्धिवासनाप्रतियत्नानुभवमानसकर्मगुणविशेषप्रभृत्यर्थानभिव्यनिकि । जैमिनिसूत्रे संस्कारशब्दस्य प्रयोगो यागादौ
शारीरिकमानसिकशुद्धवर्थञ्च दृश्यते । शावरभाष्ये—'संस्कारो नाम स भवति,
यस्मिञ्जाते पदार्थो भवित योग्यः कस्यचिदर्थस्य । तन्त्रवार्तिके तु—'योग्यतां चादधानाः क्रियाः संस्कार इत्युच्यन्ते' । वेदान्तसूत्रस्य शाङ्करभाष्ये—'संस्कारो हि नाम
गुणाधानेन वा स्याद् दोषापनयनेन वा' । वोरिमत्रोदये संस्कारो द्विधा विणतः—
शरीरशुद्धये जातकर्मादिसंस्कारा अदृष्टफलावाप्तये उपनयनादिसंस्काराश्च विद्यन्ते ।
तत्र प्राप्यते यत्—'एते गर्भाधानादयः संस्काराः शरीरं संस्कुर्वन्तः सर्वेष्वदृष्टार्थेषु
कर्ममु योग्यतातिशयं कुर्वन्ति । फलातिशयो योग्यतातिशयश्च । कुमारसंभवमहाकाव्यस्य प्रसिद्धटोकाकारेण मल्लिनाथेन संस्कारशब्दस्य तात्पर्यं शुद्धिरेव दिश्वता—

प्रभामहत्या शिखयेव दीपिस्त्रमार्गयेव त्रिदिवस्य मार्गः । संस्कारवत्येव गिरा मनीषी तया स पूतश्च विभूषितश्च ॥

(कुमारसम्भवम्-१।२८)

अत्र संस्कारवत्येव गिरा इत्यस्य व्याख्यायां मिल्लिनाथः प्रतिपादयित यत् संस्कारो व्याकरणजन्याशुद्धिस्तद्वत्या गिरा वाचा इति । एवमेव रघुवंशमहाकाव्यस्य (७/९०, १५/७६) इलोकयोरिप संस्कारशब्दः शुद्धताया अर्थमादधाति । अनेन वर्णनेन स्पष्टं प्रतीयते यत् शारीरिक-मानसिकशुद्धचर्यं प्रवितिः संस्कारशब्दो भारतीयसंस्कृतौ नितरां प्रामुख्यमादधाति । मनुस्मृतावि —

जन्मना बाह्मणो ज्ञेयः संस्कारैद्विज उच्यते। विद्यया याति विप्रत्वं श्रोत्रियस्त्रिभिरेव हि<sup>®</sup>॥

१. हलायुध:-६८० पृष्ठे।

२. जैमिनिसूत्रे - ३।८।३, ६।१।३५, ९।३।२५, १०।२।४९।

३. शाबरभाष्ये-६६० पृष्ठे। ४. त० वा०-१०७८ पृष्ठे।

५. वेदा० सू० शा० भा०-१।१।४। ६. द्र०-अर्मशास्त्र का इतिहास-६, पृ० १९१।

७. मनुस्मृतौ-२।१६९।

भारतीयसंस्कृती भारतीयानां जीवनं विशेषती वैदिकमार्गावलिम्बनां जीवनं संस्कारै: संस्कृतं भवति विद्यते ज । महाकविना कालिदासेनापि स्वकीयकाव्येषु संस्कारशब्दस्य प्रयोगः संस्कारार्थं कृतः । तद् यथा—

सखा दशरथस्यापि जनकस्य च मन्त्रकृत्। संचस्कारोभयप्रीत्या मैथिलेयौ यथाविधि ॥ (रघु० १५।३१)

अत्र प्राप्यते यद् राज्ञो दशरथस्य जनकस्य च सखा मन्त्रद्रष्टा वाल्मीकिरुभयोः प्रीत्या सीता गुत्रयोर्जातकर्मादिसंस्कारं कृतवान् । संस्कारेः संस्कृतो जनः
तेजसा युक्तोऽलौकिकप्रभां कान्तिञ्च विभित्त । अभिज्ञानशाकुन्तलनाटके संस्कारस्य
फलं विणतमस्ति—

प्रत्यादिष्टविशेषमण्डनविधिर्वामप्रकोष्टार्पितं विभ्रत्काञ्चनमेकमेव वलयं स्वासोपरक्ताधरः । चिन्ताजागरणप्रतान्तनयनस्तेजोगुणादात्मनः संस्कारोल्लिखितो महामणिरिव क्षीणोऽपि नालक्ष्यते ।।

अत्र प्राप्यते यत् संस्कारोल्लिखितः क्षीणोऽपि मणिः कान्तिपूर्णः दृश्यते । एव-मेव रघुवंशमहाकाव्ये प्राप्यते यत् संस्कारयुक्ते 'सिति' रघुः परममधिकां शोभां धारयामास—

> स जातकर्मण्यखिले तपस्विना तपोवनादेत्य पुरोधसा कृते। दिलीपसूनुर्मणिराकरोद्भवः प्रयुक्तसंस्कार इवाधिकं बभी ।।

एवमेव कुमारसम्भवमहाकाव्यस्य (१।२८, ७।९०), रघुवंशमहा<mark>काव्यस्य</mark> (१०।७८, १२।५६, १४।७५, १५।७६) इलंकेषु संस्कारशब्दस्योल्लेखो वर्तते । संस्कारसंख्यानिरूपणम्

धर्मशास्त्रेषु संस्कारसंख्या निरूपिता वैविध्येनोपर्वाणताः सन्ति । गौतमधर्मसूत्रे चत्वारिशत् संस्कारा विणताः सन्ति । तेषु चतुर्दशब्रह्मसंस्काराः, षड्विंशतिश्च दैवसंस्काराः सन्ति । आङ्किरसप्रभृतयो धर्मशास्त्रकाराः पर्ञ्चविंशतिसंस्कारान् स्वीकुर्वन्ति । व्यासस्मृतौ षोडशमुख्यसंस्कारा विद्यन्ते । संस्कारभास्करेऽपि षोडश-संस्कारा एव उल्लिखताः सन्ति—

गर्भाधानमतश्च पुंसवनकं सीमन्तजाताभिधे नामाख्यं सह निष्क्रमेण च तथाऽन्नप्राशनं कर्म च । चूडाख्यो व्रतबन्धकोऽप्यथ चतुर्वेदव्रतानां पुनः केशान्तः सविसर्गकः परिणयः स्यात् षोडशी कर्मणाम् ॥

१. अभिज्ञानशाकुन्तलम्-६।६;

२. रघुवंशमहाकाव्यम्-३।१८।

३, गी० घ० सू० ८।१४-२४।

ज्ये भा शार्ग का ब्यू २०३९ वि ] महाकविकालिदासस्य का ब्येयु संस्कारवर्णनम् ३३१ कालिदासस्य का ब्येयु वर्णिताः संस्काराः

महाकविकालिदासस्य काव्येषु गर्भाधानपुंसवनसीमन्तोन्नयनजातकर्मनामकरण-निष्क्रमणान्नप्राशनचूडाकरणोपनयनकेशान्तविवाहादिसंस्कारा वर्णिताः सन्ति । गर्भाधानसंस्कारः

गर्भः सन्धार्यते येन कर्मणा तद् गर्भाधानिमत्यनुगतार्थं कर्मनामधेयम्'।
संस्कारेषु प्रथमोऽयं संस्कारो निषेकशब्देनाष्याख्यायते। मनुस्मृतौ तु—-'निषेकादि
स्मशानान्तः' इति वर्णनेन स्पष्टं प्रतीयते निषेकसंस्कारः। याज्ञवल्यप्रभृतयः शाखकाराश्चापि गर्भाधानसंस्कारं निषेकशब्देन सूचयन्ति । विवाहस्य चतुर्थरात्रौ
गर्भाधानसंस्कारः कर्त्तव्य इति सूत्रग्रन्थेषु प्राप्यते । प्रतीयते यत् पुरा विवाहकाले
कन्या गर्भाधानयोग्या एव निषेकसंस्कारयुक्ता भवन्ति स्म।

## अष्टवर्षा भवेदगौरी नववर्षा तु रोहिणी। दशवर्षा भवेतु कन्या तत ऊर्ध्वं रजस्वला।।

इति मनुस्मृतौ प्रोक्तेन वचनेन दशवर्षीया एव कन्या भवति । अतो विवाहि-तायां रजस्वलायामेव गर्भाधानस्यौचित्यम्, न तु तद्वचितिरिक्तायाम् । अतो विवाहा-नन्तरं कस्मिन्नपि शुभे समये गर्भाधानयोग्याया गर्भाधानसंस्कारो विहितः । महा-कविकालिदासेन स्वकीयकाव्येषु गर्भाधानसंस्कारस्य वर्णनं कृतम् । रघुवंशमहाकाव्ये प्राप्यते यत्—

अथ नयनसमुत्थं ज्योतिरत्रेरिव द्योः सुरसरिदिव तेजो विह्निनिष्ठ्यूतमैशम् । नरपतिकुलभूत्यै गर्भमाधत्त राज्ञो गुरुभिरभिनिविष्टं लोकपालानुभावैः ॥

अत्र गर्भमाधत्त राज्ञी इति विहितम् । 'आधत्त' इत्यनेन स्त्रीकर्तृकधारणे—

,यथेयं पृथिवी महचुत्ताना गर्भमादधे । एवं त्वं गर्भमाधिह दशमे मासि सूतवे'

इत्याश्वलायनानां सीमन्तमन्त्रे स्त्रीन्यापारधारणाधानशब्दप्रयोगदर्शनादिति सञ्जीविन्याम् । गर्भाधानसंस्कारार्थं निषेकशब्दस्य प्रयोगः कालिदासेनापि कृतः—

तस्मै हिमाद्रेः प्रयतां तनूजां यतात्मने रोचियतुं यतस्व। योषित्सु तद्वीर्यनिषेकभूमिः सैव क्षमेत्यात्मभुवोपदिष्टम् ॥

१. पूर्वमीमांसा—१।४।२—
निविक्तो यत्प्रयोगेण गर्भः संधार्यते स्त्रिया ।
तद्गर्भालम्बनं नाम कर्म प्रोक्तं मनीविभिः ॥ (सं० प्र० १४१ पृष्ठे)

५. रघुवंशम्—२।७५; ६. कुमारसम्भवम्—३।१६।

अनेन गर्भाधानसंस्कारस्य वर्णनं महाकविकालिदासस्य काव्येषु स्पष्टमेव । यद्यपि गर्भाधानसमयस्य संकेतो पूर्णतया न गृह्यते; तथापि विवाहान्तरमेव गर्भा-धानसंस्कारः शास्त्रानुमोदितोऽत्रापि दृश्यते ।

#### पुंसवनादिसंस्कारः

संस्कारेषु गर्भाधानसंस्कारानन्तरं द्वितीयोऽयं पुंसवनसंस्कारः। पुमान् सूयतेऽनेनेति पुंसवनमिति व्युत्पत्या पुत्रोत्पत्यर्थमेव संस्कारोऽयं विहितः । पुंसवन-संस्कारो द्वितीये तृतीये वा मासि कर्त्तंच्य इति प्राप्यते । गर्भसंस्कारोऽयं विहिते काले विधीयते। रघुवंशमहाकाव्यानुसारं प्राप्यते यद् राजा दिलीपः स्ववैभवानुसारं स्विप्रयानुरागानुकूलं स्वीयालौकिकसन्तोषानुरूपञ्च पुंसवनादिगर्भसंस्कारान् कृतवान् —

प्रियानुरागस्य मनः समुन्नतेर्भुजाजितानां च दिगन्तसम्पदाम् । यथाक्रमं पुंसवनादिका क्रिया धृतेश्च धीरः सदृशीर्व्यधत्त सः ॥

अभिज्ञानशाकुन्तलेऽपि पुंसवनसंस्कारस्य वर्णनं दृश्यते । यथा—'देव इदानी-मेव साकेतस्य श्रेष्टिनो दुहिता निवृत्तपुंसवना जायाऽस्य श्रूयते' ।

#### सीमन्तोन्नयनसंस्कारः

पुंसवनानन्तरं क्रमप्राप्तं सीमन्तोन्नयनं गर्भसंस्कारकं कर्मं कर्त्तव्यमिति प्रथमे गर्भे मासि षष्ठे अष्टमे वा विह्तम् । सीमन्तशब्दः केशवेशे प्रसिद्धः । सीमन्तोन्नयन-संस्कारे गर्भिण्याः सीमन्तस्योन्नयनं भवित यथाविहितकर्मणि । महाकविकालिदासेन रघुवंशमहाकाव्ये पुंसवनादिका क्रिया इति कथयता सीमान्तोन्नयनसंस्कारः संकेतितः । मिलनाथेनापि सञ्जीविन्यां प्रकटितं यत्—'आदिशब्देनानवलोभनसीमन्तोन्नयने गृह्येते' इति ।

#### जातकर्मसंस्कारः

जातस्य वर्म इति व्युत्पत्त्या जातकर्मसंस्कारो नवजातस्य शिशोर्जननानन्तरं प्रथमः संस्कारः । पारस्करगृह्यसूत्रे प्राप्यते यत् प्रसवकालादारभ्य जातस्य कर्म अत्र विहितस् । प्रसवकालेऽभ्युक्ष्णम्, ततोऽवरापतनिमिति सोष्यन्तीकर्म। जातकर्मतु

१. पूमान् प्रसूयते येन तत्पुंसवनमीरितम्—(सं० प्रका० १६७ पृष्ठे) शौनकवचनम् ।

२. आश्व गृ स् १।१३; संस्कारमयूखे चापि । ३. रघुवंशम् —३।१०।

४. अभिज्ञानशाकुन्तलम्—६।११३ पृष्ठे ।

५. सीमन्त उन्नीयते यहिमन् कर्मणि, तत् सीमन्तोन्नयनमिति कर्मनामधेयम् ।

<sup>(</sup>सं॰ प्र॰ पृष्ठ १७२)

द्विधा विभक्तम् —मेधाजननमायुष्यकरणञ्च । महाकविकालिदासस्य काव्येषु जातकर्म-संस्कारस्य वर्णनमतिशयेन लभ्यते । रघुवंशमहाकाव्यानुसारं दिलीपपुत्रः स्वतस्तेजस्वी सन्निष महर्षिणा वसिष्ठेन जातकर्मसंस्कारे विहिते अतीव शोभामाप—

> स जातकर्मण्याखिले तपस्विना तपोवनादेत्य पुरोधसा कृते। दिलीपसूनुर्मणिराकरोद्भवः प्रयुक्तसंस्कार इवाधिकं बभी।।।

पुनः राज्ञो दशरथस्य जनकस्य च सखा मन्त्रद्रष्टा वाल्मीकिरुभयोः प्रीत्या सीतापुत्रयोजीतकर्मादिसंस्कारं कृतवान्—

सला दशरथस्यापि जनकस्य च मन्त्रकृत्। संचस्कारोभयप्रीत्या मैथिलेयौ यथाविधिं॥

अभिज्ञानशाकुन्तले मारीचः कथयति — 'वत्स ! किन्वदिभनिन्दतस्त्वया विधिवदस्माभिरनुष्टितजातकर्मा पुत्र एष शाकुन्तलेयः' । तत्रैव राजा कथयति — 'भगवता कृतसंस्कारे सर्वमस्मिन् वयमाशास्महे'। विक्रमोर्वशीये च तापसी कथयति — 'शृणोतु महाराजः। एष दीर्घायुर्जातमात्र एवोर्वश्या किमिप निमित्तमवेक्ष्य मम हस्ते न्यासीकृतः, यत्क्षत्रियकुमारस्य जातकर्मादिविधानम्, तदस्य भगवता च्यवनेनाशेषमनुष्टितम्। गृहीतविद्यो धनुर्वेदेऽभिविनीतः' इति।

अनेन स्पष्टं भवति यद् जातकर्मसंस्कारः कालिदासस्य काव्येषु प्रभूतेन वितः।

#### नामकरणसंस्कारः

व्यवहारिनर्वाहार्थं नामकरणमावश्यकमेव कस्यापि वस्तुनः प्रसविदनमारभ्य दशम्यां सूतिकागृहादुत्थाय पिता अपत्यस्य नामथेयं करोति। मल्लिनाथस्तु— 'अशौचे तु व्यितकान्ते नामकमं विधीयते' इति शङ्खवचनं सङ्घीविन्यां प्रस्तौति । मनुस्मृतो तु—'नामधेयं दशम्यां तु द्वादश्यां वास्य कारयेत्' इति प्राप्यते। अनेन वचनेन दशमे द्वादशे वा दिने नामकरणसंस्कारः कार्यः। महाकविकालिदासस्य काव्ये नामकरणसंस्कारस्योल्लेखो विद्यते। यथा रघुवंशमहाकाव्यानुसारं ज्ञायते यद् रघोः पत्नी ब्राह्मे मुहूर्ते कार्तिकेयसदृशं पृत्रं जनयामास। रघुरि तं पुत्रं ब्राह्ममृहूर्तो-त्यद्यत्वाद् अजं नाम चकार—

१. रघुवंशम्--३।१८।

२. रघु० १५।३१; ३. अभिज्ञानशा० ४, पृ० १३८; ४. विक्रमो० ५, पृ० २३६।

५. नामाखिलस्य व्यवहारहेतुः शुभावहं कर्मसु भाग्यहेतुः।

<sup>ा</sup> नाम्नैव कीर्ति लभते मनुष्यस्ततः प्रशस्तं खलु नामकर्म ॥ (सं॰ प्र॰ पृ॰ २४१)।

६. रघु०--३।२१; ७. मनु०--३।३०।

बाह्ये मुहूर्ते किल तस्य देवी कुमारकर्ल्य सुषुवे कुमारम्। अतः पिता ब्रह्मण एव नाम्ना तमात्मजन्मानमजं चकार ।।

पुनश्च रघुवंशमहाकाव्य एव कुशलवयोनीमकरणे—

स तौ कुशलबोन्मृष्टगर्भक्लेदौ तदाख्यया। कविः कुशलवावेव चकार किल नामतः<sup>२</sup>॥

नाम्न आधारवर्णने वृहद्देवतायां प्राप्यते यत्—

निवासात्कर्मणो रूपान् मङ्गलाद्वाच आशिषः। यदृच्छयोपवसनात् तथामुष्यायणाच्च यत्<sup>3</sup> ॥

बौधायनगृह्यसूत्रानुसारं नामकरणे ऋषिदेवतावाचकशब्दाः प्रयोज्या इति प्राप्यते । नाम्नः सार्थकत्वमपि नामकरणे ध्यातव्यमस्ति । कालिदासस्य काव्येषु प्रायः सर्वत्र नामकरणं सार्थकत्वं धारयति । रघुवंशमहाकाव्ये रघोः नामकरणे नाम्नः सार्थकत्वं द्रष्टव्यम्—

> श्रुतस्य यायादयमन्तमर्भकस्तथा परेषां युधि चेति पार्थिवः। अवेक्ष्य घातोर्गमनार्थमर्थविच्चकार नाम्ना रघुमात्मसम्भवम् ।।

अत्र नाम्नः सार्थंकत्वं तु विद्यत एव । मिल्लनाथेन नामकरणसंस्कारस्योल्लेखः सञ्जीविन्यां प्रतिपादितः अशौचे तु इति शङ्खवचनेन ।

रघुवंश एव रामस्य नामकरणे—

राम इत्यभिरामेण वपुषा तस्य चोदितः। नामधेयं गुरुश्चक्रे जगत् प्रथममङ्गलम् ।। इति । पुनश्चाभिज्ञानशाकुन्तले भरणाद् भरतः, सर्वदमनात् सर्वदमन इति प्राप्यते —

> रथेनानुद्घातस्तिमितगतिना तीणंजलधिः पुरा सप्तद्वीपां जयति वसुधामप्रतिरथः। इहायं सत्त्वानां प्रसभदमनात् सर्वदमनः पुनर्यास्यत्यास्यां भरत इति लोकस्य भरणात् ॥

यद्यपि गुणानुप्राणितं कर्मानुप्राणितं नाम कालिदासस्य पात्रेषु प्रायेण दृश्यते; तथाप्यनेन प्रतीयते यत् कालिदाससमयेऽपि नामकरणसंस्कारो यथाविधिर्यथासमये च सम्पाद्यते स्म । पुनश्च कल्पसूत्रानुमोदितं नाम जातस्य कृते विहितमासीत् ।

१. रघु० ५।३६;

२. तदेव--१५।३२।

३. बृहद्देवता--१।२५; ४. बौधा०--२।१।२८।२१;

५. रघुवंशम्--३।२१।

६. रष्टु०--१०।६७;

७. अभिज्ञानशा०—७।३३।

निष्क्रमणान्नप्राज्ञनसंस्कारी

अथ निष्क्रमणं नाम गृहात् प्रथमनिर्गमः। अकृतायां क्रियायां स्यादायुः श्रीनीशनं शिशोः'।। इति बृहस्पतिः।

कुमारस्य जननाच्चतुर्थे मासि निष्क्रमणिका गृहाद्वहिर्नयनं कर्तव्यम्—'चतुर्थे' मासि कर्त्तव्यं शिशोनिष्क्रमणं गृहात्' इति मनुस्मृती ।

एवमेवान्नस्य प्राशनं यस्मिन् कर्मणि तदित्यन्नप्राशनसंस्कारोऽपि षष्ठे मासि कर्त्तंव्य इति मनुस्मृतौ प्राप्यते<sup>३</sup>। महाकविना कालिदासेन जातकर्मादिविधानं वर्णयता आदिपदेन निष्कमणान्नप्राशनादिसंस्काराणां वर्णनं संकेतितम्<sup>४</sup>।

महामहोपाध्यायेन मिललाथेनापि प्रतिपादितं यत्—'जातकर्मादयः शब्दा निष्क्रमणान्तप्राशनसंस्कारान् सूचयन्ति' ।

#### चुडाकमंसंस्कार:

चूडा शिखा क्रियते स्थाप्यते यस्मिन् कर्मणि तच्चूडाकरणम् । अतश्चूडाकरणे शिखास्थापनस्य व्यवस्था क्रियते ।

चूडाकर्म द्विजातीनां सर्वेषामेव धर्मतः। प्रथमेऽब्दे तृतीये वा कर्त्ताव्यं श्रुतिचोदनात् ॥ (इति मनुस्मृतौ)

आश्वलायनगृह्यसूत्रे — तृतीये वर्षे चूडाकरणं यथाकुलं कार्यमिति प्राप्यते । चूडाकरणस्योपयोगित्वमिप विसिष्ठस्मृतौ वर्णितम् —

सर्वेषामेव वर्णानां चूडाकर्मविधिस्मृतः । केशमूलं पिता ज्ञेयः केशाग्रं जननी तथा ॥ चौलेनैव यशोवृद्धिः चौलेनैवायुषो मतः । तस्माच्चौलं प्रयत्नेन कारयेद् बुद्धिमान्नरः ॥

चूडाकरणसमयनिरूपणे तत्रैव-

"तृतीये पञ्चमेऽब्दे वा स्वकुलाचारतो हितम्। चौलं शिशूनां यत्नेन स्वगृह्योक्तं विधानतः॥ आधानतो जन्मतो वा सप्तमेऽब्देऽपि कारयेत्॥

१. सं० र० मा० पृ० ८८६। २. मनु०--२।३४।

३. 'पष्ठेऽन्नप्राशनं मासि यथेष्टं मङ्गलं कुले' (मनु०—२।३४)।

४. विक्रमो० ५, पृ० २३६।

५. पारस्करगृह्यसूत्रस्य हरिहरभाष्यम्—२१ (द्र०); ६. मनु०—२।३५।

७, पञ्चरत्निवाहपद्धती-प्रक० ३, पृ०-९०।

महाकविकालिदासस्य काव्येषु चूडाकरणसंस्कारस्य वर्णनं प्राप्यते । रघुवंश-महाकाव्ये लभ्यते यत्—निष्यन्तचूडाकर्मा रघुः मन्त्रिपुत्रैः सह लिपिशिक्षणेन समस्तं वङ्गयं ज्ञातवान्—:

> स वृत्तचूलश्चलकाकपक्षकरमात्यपुत्रः सवयोभिरन्वितैः। लिपेयंथावद्ग्रहणेन वाङ्मयं नदीमुखेनेव समुद्रमाविशत् ॥

अत्र मिलनाथेन व्याख्यातम्—"चूडाकर्म द्विजातीनां सर्वेषामेव धर्मतः। प्रथमेऽव्दे तृतीये वा कर्त्तंव्यं श्रुतिचोदनादिति" मनुस्मरणात् तृतीये वर्षे वृत्तचूलो निष्पन्तचूडाकर्मा सन् स रघुः (प्राप्ते तु पञ्चमे वर्षे विद्यारम्भं च कारयेत्) इति वचनात् पञ्चमे वर्षे चलकाकपक्षकैश्वञ्चलशिखण्डकैरिति। 'बालानां तु शिखा प्रोक्ता काकपक्षशिखण्डकः' इति हलायुधः। महाकविना कालिदासेन स्वकाव्येषु अनेकेषु स्थलेषु काकपक्षशिखण्डयोः प्रयोगः कृतः। उपनयनसंस्कारः

बापस्तम्त्रधर्मसूत्रे — 'उपनयनं विद्यार्थस्य श्रुतितस्तंस्कारः । विद्या अर्थः प्रयोजनं यस्य स विद्यार्थः । तस्यायं श्रुतिविहितः संस्कार उपनयनं नाम ' उपनयनं नाम येन कर्मणा यस्मिन् वा कर्मणि आचार्येण विद्यार्थं सुमुहूर्ते कुमारस्य स्वसमीपे नयनम् । तच्च सङ्कल्पप्रभृतिसावित्रीवृत्तविसर्गान्तकर्मसमुदायात्मकम् । मनुस्मृतौ

गर्भाष्टमेऽब्दे कुर्वीत ब्राह्मणस्योपनायनम् । गर्भादेकादशे राज्ञो गर्भात्तु द्वादशे विशः ॥ ब्रह्मवर्चसकामस्य कार्यं विप्रस्य पञ्चमे । राज्ञो बलाथिनः षष्ठे वैश्यस्येहाथिनोऽष्टमे ।

ब्रह्मचर्याश्रमप्रवेशात्पूर्वमुपनयनं कर्त्तव्यमिति धर्मसूत्रे सूत्रितम् । रघुवंशमहा-काव्यानुसारं प्राप्यते यत् कृतयज्ञोपत्रीतसंस्कारं रघुं विपश्चितो गुरवः शिक्षितवन्तस्ते च सफलप्रयत्ना अभूवन्—

उपनयनसंस्कारकालो यथा--

१. रष्टु०--३।२८।

२. (क) 'काकपक्षधरमेत्य याचितस्तेजसां हि न वयः समीक्ष्यते' (रघु० ११।१)।

<sup>(</sup>स्त) 'तौ प्रणामचलकाकपक्षकौ भ्रातराववभृथाप्लुतो मुनिः' (रघु० ११।३१)।

३. (क) 'तौ पितुर्नयनजेन वारिणा किञ्चिदुक्षितिशिखण्डकावुभौ' (रघु० ११।५)।

<sup>(</sup>ख) 'को नु खल्वेष स बाणासनः पादपीठे स्वयं महाराजेन संयम्यमानशिखण्डकस्तिष्ठति' (विक० ५। पृ० २३८)।

४. आप० १।९ सं० त० मा०, १६४ पृष्ठे; ५. मनु० २।३७-३८।

यथोपनीतं विधिवद्विपश्चितो विनिन्युरेनं गुरवो गुरुप्रियम् । अवन्ध्ययत्नाद्भ्व बभूवुरत्र ते क्षिया हि वस्तूपहिता प्रसीदिति ॥ उपनयनानन्तरभेव बह्यचारिभिः वेदाध्ययनं कत्तंव्यमिति मूलप्रयोजनमुपः

, जपनयनानन्तरभेव बहाजारिभः वेदाध्ययनं कत्तव्यमिति मूलप्रयोजनमुप-नयनस्य धर्मसूत्रे ब्रह्मचारी प्रकरणे —

मेखलामजिनं दण्डं सूपवोतच्च सर्वदा। कटिसूत्रच्च कोपोनं ब्रह्मचारी तुधारयेत्॥

कुमारसम्भवमहाकोव्ये पञ्चमसर्गे ब्रह्मचारिवेषधारी शिवः प्रविशिति— अथाजिनापाढधरः प्रगल्भवाग्ज्वलिन्नव ब्रह्ममयेन तेजसा। विवेश कश्चिज्जिटलस्तपोवनं शरीरबद्धः प्रथमाश्रमो यथा ॥ अनेन वर्णनेन कालिदासस्य काव्येषूपनयनसंस्कारस्योल्लेखः सुस्पष्टः।

#### केशान्तसंस्कारः

केशस्य रमश्रुप्रभृतेः अन्तो यत्र तत् कर्मेति अन्वर्थमिदमपि नामधेयं संस्का-रस्य। केशानां रमश्रुकूर्चयोश्चात्र वपनं कर्त्तव्यं भवति ।

यथोक्तं मनुना --

केशान्तः षोडशे वर्षे ब्राह्मणस्य विधीयते । राजन्यबन्धोद्वीविशे वैश्यस्य द्वचिके ततः॥

वेदाध्ययनानन्तरं विवाहात् पूर्वं संस्कारोऽयं विहितः। ब्रह्मचर्याश्र<mark>मान्ते</mark> शृहस्थाश्रमप्रवेशात्पूर्वं विहितोऽयं संस्कारो महाकविकालिदासस्य रघुवंशमहाकाव्ये संकेतरूपेण प्राप्यते—

अथास्य गोदानविधेरनन्तरं विवाहदीक्षां निरवर्तयद् गुरुः। नरेन्द्रकन्यास्तमवाप्य सत्पति तमोनुदं दक्षसुता इवाबभुः ॥

अस्मिन् इलोके प्रयुक्तगोदानिविधिशब्दों मिल्लिनाथेन प्रतिपादितः सञ्जी-विन्याम्—'गावो लोमिन केशा दीयन्त एव खण्ड्यन्तेऽस्मिन्निति' व्युत्पत्त्या गोदानं नाम ब्राह्मणादीनां षोडशादिषु वर्षेषु कर्शव्यं केशान्ताख्यं कर्मोच्यते । विवाहसंस्कारः

गृहस्थाश्रमः सर्वोपकारक्षम आश्रम इति महाकविना कालिदासेन प्रति-पादितम् । मनुस्मृतावि —

१. रघु० ३।३९; २. कुमारसं० ५।३०।

३. (क) 'केशश्मश्रिति च केशान्ते' (पा० गृ० १।२४)।

<sup>(</sup>ख) 'प्रतिपत्तौ सर्वान् केशान् वापयति' (बी० गृ० ३।२।२५)।

४. रष्टु० ३।३३ ।

५. अपि प्रसन्नेन महर्षिणा त्वं सम्यग्विनीयानुमतो गृहाय। कालो ह्ययं संक्रमितुं द्वितीयः सर्वोपकारक्षममाश्रमं ते ॥ (रघु० ५।१०)।

वया मातरमाश्चित्य सर्वे जीवन्ति जन्तवः। गृहिणस्तद्वदाश्चित्येतर आश्चमाः॥

इत्यनेन गृहस्थाश्रमस्य महत्त्वमिततरां स्पष्टं भवति। गुस्थाश्रमप्रवेशारपूर्वे विवाहसंस्कारविहितोऽथवा गृहस्थाश्रमस्य विहितो विवाहसंस्कारः।

वि+वह+घज् इत्यनेन निष्पन्नो विवाहशब्दो विशिष्टो वहनमिति व्युत्पत्या स्वार्थमावहति । विवाहशब्दस्य पर्यायभूता दारपरिग्रहपाणिग्रहणकरग्रहोपयमपरिण-यादयः शब्दा विद्यन्ते । विवाहसंस्कारस्तु पुत्रोत्पादनार्थं शास्त्रविहितमिति कालिदासे-नापि स्वीकृतम् । पुत्रस्तु पूर्वेपामणनिर्मोक्षकारकः ।

विवाहसंस्कारस्य चित्रं रघुवंशमहाकाव्ये प्रथमं दर्शनीयं भोजराजगृहे अग्नि-कल्पस्तस्य पुरोधा आज्यादिभिः अग्नि हत्वा अग्निमेव विवाहसाक्ष्य आधाय इन्दुमती-अजी वध्वरी सङ्गमयाञ्चकार-

तत्राचितो भोजपतेः पुरोधा हत्वाग्निमाज्यादिभिरग्निकल्पः। तमेव चाधाय विवाहसाक्ष्ये वधूवरौ सङ्गमयाञ्चकारे ॥

तथा च मालविकाग्निमित्रे विदूषकः कथयति—'भो वयस्य ! विवाहनेपथ्येन सविशेषं खलु ज्ञोभते मालविका'ं। एवमेव कुमारसम्भवमहाकाव्यस्य क्लोके विष्टरार्घ्यं-मधुपर्कप्रदानस्य, पाणिग्रहणस्य, प्रदक्षिणायाः, लाजाहृतिविधानस्य, प्रतिज्ञावान्यस्य, ध्रुवदर्शनस्य वर्णनं विवाहसंस्कारान्तर्भृतं विद्यते । एवञ्च रघुवंशमहाकाव्यस्य (७।२१) इलोके पाणिग्रहणस्य, (७१२४) इलोके अग्निप्रदक्षिणायाः, (७१२५) इलोके लाजाहुति-विधानस्य वर्णनं विद्यते । तथा च तत्रैव (७१२६,१११३२,१२१२९) इलोकेष्विप विवाहस्य वर्णनमायाति ।

#### अन्त्येष्ट्रसंस्कार:

मृत्योरनन्तरं शवसंस्कारोऽन्त्येष्टिसंस्कारो नैष्ठिकसंस्कारो वा कथ्यते। धर्म-सूत्रानुसारमन्त्येष्टिकियायां नैष्ठिकिकयायाञ्च पार्थक्यं दृश्यते । नैष्टिकिकियाया वर्णनं महाकविकालिदासस्य काव्येषु प्रथमं दर्शनीयम् । अग्निचिदजः पितुमनग्नि नैष्टिकं विधि यतिभिः साधं विदधे-

सम्भृतार्थानां सत्याय मितभाषिणाम् । १. त्यागाय गृहमेधिनाम् ॥ (रघु० १।७)। विजिगीपूणां प्रजायै

चोपलेभे पूर्वेषामृणनिर्मोक्षसाधनम् । स्ताभिधानं स ज्योतिः सद्यः शोकतमोपहम् ॥ (रघु० १०।२) ।

३. रब्र० ७१२० ।

४. मालविकाग्निमित्रम्--५, पृ० ३३३।

ज्ये॰भा॰मार्गं॰फा॰पू॰ २०३९ वि ः ] महाकविकालिदासस्य काव्येषु संस्कारवर्णनम् ३३९

श्रुतदेहविसर्जनः पितुश्चिरमश्रूणि विमुच्य राघवः। विदधे विधिमस्य नैष्ठिकं यतिभिः सार्धमग्निमनग्निचतु ।।

अनेन इलोकेन प्राप्यते यद् योगिनां दहनक्रिया तदा विवर्णिता आसीत् । तस्मिन् समये भिक्षोः कलेदरं विले निदध्यादिति विधिः प्रचलितः । शौनकस्योक्तिस्तु तदा चरितार्था आसीत्।

> ध्यानयोगरतस्य सर्वसङ्गनिवृत्तस्य न तस्य दहनं कार्यं नैव पिण्डोदकक्रिया। निदध्यात्प्रणवेनैव विले भिक्षोः कलेवरम ॥ प्रोक्षणं खननञ्चेव सर्वं तेनैव कारयेत्।।

एवमेवाग्निसंस्कारोऽपि महाकवेरस्य काव्येषु वर्णितः । राम-लक्ष्मणौ गुध्रराजस्य पितृवदीध्वंदैहिकं चक्रतः-

> तयोस्तिस्मन्नवीभूतिवतृब्यापत्तिशोकयोः पितरीवाग्निसंस्कारात् पराववृतिरे क्रिया ॥

तथा चाग्निवर्णस्याग्निसंस्कारोऽपि रघुवंशमहाकाव्यस्य (१९।५४) रलोके वर्णितः । कुमारसम्भवमहाकाव्यस्य (४।३६) श्लोके चिताया वर्णनं लभ्यते । श्राद्धसंस्कारः

पितृभ्यः श्रद्धया यद्दीयते तत् श्राद्धमिति श्राद्धसंस्कारः प्रजानिःश्रेयसे महत्त्व-मिण्डितः । मनुरिप प्रजानां निःश्रेयसे श्राद्धस्योपयोगित्वमुपवर्णयति । रघुवंश-महाकाव्ये श्राद्धसंस्कारो द्रष्टव्यः । पितृकार्यकल्पविदजः पितृभक्त्या तदौर्ध्वदेहिक-मकरोत्—

अकरोत् स तदौध्वंदैहिकं वित्भक्त्या वितृकार्यंकल्पवित्। न हि तेन यथा तनुत्यजस्तनयार्वाजतिवण्डकाङ्किणः ।।

श्राद्धे पितृभ्यः प्रियवस्तुनो दानमावश्यकिमति रितः वसन्तं कथयित यत् कामदेवाय प्रिया आम्रमञ्जरी त्वया श्राद्धे दातव्या-

परलोकविधौ च माधव ! स्मरमुद्दिश्य विलोलपल्लवाः । निवपेः सहकारमञ्जरोः प्रियचूतप्रसवो हि ते सखा ॥

श्राद्धे जलाञ्जलिदानस्य तिलोदकेन तर्पणस्य च महत्त्वं प्राप्यते । रतिः माधवं कथयति यद् नौ एक एव सलिलस्य अञ्जलिदीयताम्—

इति चापि विधाय दीयतां सलिलस्याञ्जलिरेक एव नौ। अविभज्य परत्र तं मया सहितः पास्यति ते स बान्धवः ॥

१. रघु० ८।२५; २. आश्व० गृ० सू० ४।५।७; ३. रघु० १२।८७ । ४. अथैतन्मनुः श्राद्धशब्दं कर्म प्रोवाच । प्रजानिःश्वेयसाय च । (आप० घ० सू० ७।१)

७. तदेव--४।३७। ६. कुमारसं० ४।३८; ५. रष्ट्र० ८।२६;

रघुवंशमहाकाव्ये—'**अनुपास्यसि वाष्पदूषितं परलोकोपनतं जलाखिलिम्''** इति जलाञ्जलिदानस्य वर्णनमस्ति । अभिज्ञानशाकुन्तले राजा कथयति यद् नः कुले श्रुतिसम्भृनानि निवपनानि कः करिष्यति—

अस्मात् परं बत यथाश्रुति संभृतानि को नः कुले निवपनानि करिष्यतीति । नूनं प्रसूतिविकलेन मया प्रसिक्तं धौताश्रुशेषमुदकं पितरः पिबन्ति ॥

विदुषा अजेन गुणविशेषां भामिनीमिन्दुमतीमुद्दिश्य दश दिनात् परे महर्द्धयः किया नगरस्योपवने एव अनुष्ठिताः---

अथ तेन दशाहतः परे गुणशेषामपदिश्य भामिनीम्। विदुषा निधयो महर्द्धयः पुर एवोपवने समापिता ॥

एवमेव रघुवंशमहाकाव्यस्य (८।८६), कुमारसम्भवमहाकाव्यस्य (७।६७), एवम-भिज्ञानशाकुन्तलनाटकस्य (६।२५) श्लोकेष्विय श्राद्धो वर्णितः ।

निष्कर्षतः कथनिमदं सर्वथा सत्यं प्रतीयते यत् कालिदाससमये गृह्यसूत्रधर्मसूत्रस्मृत्यादिभिरनुमोदिताः संस्काराः प्रचलिता आसन् । वैदिकपद्धत्या एव सर्वे
संस्काराः सम्पाद्यन्ते स्म । परं सर्वे संस्काराः स्त्रीणां कृते विहिताः । नामकरणात्रप्राश्चनचौलोद्वाहप्रभृतिसंस्काराः स्त्रीशूद्रादीनां कृतेऽपि प्रशस्याः, परम् उपनयनवेदारम्भादिसंस्कारास्तेषां कृते सामान्येन नैत्र विहिताः । वैदिककाले तु ब्रह्मवादिन्यः
स्त्रिय उपनयनसंस्कारयुक्ता वेदाध्ययने निरता आसन् । कुमारसम्भवमहाकाव्ये पार्वती
तपोनिरता दृश्यते, मौञ्जीं वध्नाति, अध्ययनेऽपि प्रशंसाही दृश्यते—

कृताभिषेकां हुतजातवेदसं त्वगुत्तरासङ्गवतोमधीतिनीम्। दिदृक्षवस्तामृषयोऽभ्युपागमन्न धर्मवृद्धेषु वयः समीक्ष्यते ।।

कल्पसूत्रानुसारं स्त्रीश्द्रादीनां संस्कारेषु लौकिकमन्त्राणां पुराणोक्तानां मन्त्राणां वा प्रयोगः कर्त्तंव्यः, न तु वैदिकमन्त्राणाम् । स्त्रीविवाहकाले तु वैदिकमन्त्राणां प्रयोगो विहितः । कुमारसम्भवमहाकाव्ये प्राप्यते यत् पार्वत्या विवाहो वैदिकपद्धत्या एव सम्पन्नः । कालिदासकाले स्त्रीणां श्राद्धसंस्कारोऽिष यथाविहित-पद्धत्या सम्पाद्यते स्म । स्वयं विदुषा अजेन इन्दुमत्याः श्राद्धसंस्कारो यथाविहित-पद्धत्या सम्पाद्यते स्म । स्वयं विदुषा अजेन इन्दुमत्याः श्राद्धसंस्कारो यथाविहित-पद्धत्या कृतः, तथा राज्ञा रामेण मातृणां श्राद्धसंस्कारः वैदिकविधिना एव सम्पादितः । अतो भारतीयसंस्कृतेराधारभूताः संस्काराः कालिदासस्य काव्येषु सम्यक्तया वर्णिताः सन्तीति दिक् ।

१. रष्टु० ८।६८;

४. कुमारसं० ५।१६;

६. रघु० ७।८, ७१, ८।७३;

२. अभिज्ञा० ६।२५; ३. रघु० ८।७३।

५. कुमा० ७।७०-८७ ।

७. रघु० १५।९१।

## काव्यदोषाणां नित्यानित्यत्वमीमांसा

डॉ॰ जगन्नारायणपाण्डेयः

प्राध्यापकः,

जयपुरकेन्द्रीयसंस्कृतविद्यापीठस्य

8 8 8 8 B

संस्कृतकाव्यशास्त्रे दोषिववेचनप्रसङ्गे दोषाणां नित्यानित्यत्वविचारणा किमिप विशिष्टं स्थानमाविभर्तीति सुविदितमेव प्रेक्षावताम् । दोषिणामनित्यत्वसम्बन्धे तस्मादेव कालाद् विवेचनमारब्धं तज्ज्ञैर्यदा काव्यदोषाणां सामान्यवाग्दोषेभ्यः पार्थवयं स्फुटं नावर्तत । तथा हि अर्थशास्त्रे विशिष्टार्थप्रतिपादनाभावे पुनरुक्ति दोषाय प्रति-पादयता कौटिल्येन सङ्कोतितं यद् वैशिष्ट्यप्रतिपादिका पुनरुक्तिरदोषाय सम्पद्यते । विष्णुधर्मोत्तरपुराणेऽपि विस्मयासूयाद्यवस्थासु पुनरुक्तेरदोषत्वमुपवर्णितं दृश्यते ।

अग्निपुराणकारः प्रत्यपादयद् यद् विरुद्धासिद्धप्रभृतयो न्यायदोषाश्चेत् काव्ये विणताः स्युः, तदा तेषां दोषत्वं हीयते । दुष्करस्थलेषु एकादशिनरथंत्वमिष दोषाय न भवित । दुष्करस्थले गूढार्थता लोकशास्त्रे प्रथिता ग्राम्यता चादोषाय भवतः । कारकस्याक्षेपे भ्रष्टकारक्तवं दुवंचने, विसन्धित्वम् अनुप्रासे, व्यस्तसम्बन्धत्वम् अर्थस्सङ्ग्रहणे च व्युत्कमत्वं दोषत्वेन न परिगण्यते । उपमानोपमेययोभिन्नलिङ्गत्वे संख्यालिङ्गविभक्तिजन्या दोषा अदोषावहा भवन्ति ।

१. कौटिलीयार्थशास्त्रम्-पृ० सं० १५४।

२. विस्मये वाऽम्यसूयायां भयशोकत्वरासु च । हर्षे च वीप्सा कर्त्तव्या पुनरुक्तं न तद्विदुः ॥ (वि० घ० पु० ३१।५।११)

३. अग्निपुराणम्—३४७।२२-२३।

४. एकादशनिरर्थत्वं दुष्करादी न दुष्यति । (अ॰ पु॰ ३४७।२४)

५. भ्रष्टकारकताक्षेपबलाध्याहृतकारके ।

प्रगृह्मते गृह्मते नैव क्षतं विगतसन्धिना ।

कष्टपाठाद्विसन्धित्वं दुर्वचादौ न दुर्भगम् ॥

अनुप्रासे पदावृत्तिव्यंस्तसम्बन्धिता शुभा ।

नार्थसङ्ग्रहणे दोषो व्युत्कमाद्यैनं लिप्यते ॥ (अ० पु० ३४७।२६,२७,२८)

यद्यपि भरतमुनिना दोषाणामिनत्यत्वसन्दर्भे सुस्पष्टं किमपि न प्रतिपादितस्, तथापि हुद्येनैकेन पद्येनैतद्रहस्यं तु प्रकाशितमेव यत्—ये चेक्रीडितप्रभृतयः श्रुतिकटुशब्दा रौद्रादौ गुणावहास्त एव सुकुमारतरे श्रुङ्कारे तत्प्रतिकूलतया दोषावहा भवन्तीति । अतः श्रुङ्कारादौ तेषां प्रयोगो नैव कार्यः । यद्यपि श्रुतिकटुनाम्ना कश्चिद्यपि दोषो मुनिना नोकः; परं तेन शब्दच्युतदोषस्य यल्लक्षणमुक्तस्—अशब्दस्य योजन-मिति; तत्र अशब्देत्यत्र नत्र्समासोऽप्राशस्त्येऽर्थे वा विरोधेऽर्थेऽपि स्वीकार्यः । तेन व्याकरणविरुद्धस्य वर्णनीयरसविरुद्धस्य च शब्दस्य प्रयोगे शब्दच्युतनामा दोषः प्रावर्तत—इत्येवं मुनेः मनोभावमुरीकृत्य वक्तं शक्यते यत्तेन चेक्रीडितप्रभृतीति पद्ये शब्दच्युतस्यैवानित्यत्वं सङ्कोतितम् ।

नाट्यशास्त्रीयदोषाणां नित्यानित्यत्विवारः श्रीमदिभनवगुप्तेन निजाभिनव-भारत्यां किञ्चिद् विस्तरेण विहितः । तन्मतेऽपशब्दो नित्यदोषः, यतोऽपशब्दात् कश्चिदप्यथां न प्रतीयते । गूढार्थं गूढलेखप्रहेलिकापताकास्थानकादिषु, अनुवादेऽर्थान्तरम्, हास्यवर्णनेऽर्थहीनादिकम्, उन्मादादौ चाभिष्लुतार्थं गुणावहं भवतीति श्रोमदिभनव-गुप्तस्य घोषणा । तेनेदमपि प्रतिपादितं यद् हास्यादौ ग्राम्यं न हि केवलिमष्टम्; अपि त्विष्टतमं भवति । अनेन ज्ञायते यदिभनवगुप्तमते कविचत् कविचत् केविद् दोषा न केवलमदोषाय; प्रत्युत गुणायापि सम्पद्यन्ते ।

आचार्यभामहेन काव्यालङ्कारे चतुर्षु स्थलेषु दोषाणामिनत्यत्वमुपपादितम्श्रुतिकटुदोषिववेचनान्ते, अयुक्तिमद्दोषप्रसङ्गे, पुनरुकदोषप्रसङ्गे, उपमादोषिनरूपणावसरे च । तत्र प्रथमस्थले पूर्वं साधारणतया दोषाणामिनत्यता प्रतिपादिता, ततो
विशेषेण श्रुतिदुष्टस्यानित्यत्वमुक्तम् । कान्तानयनलग्नमञ्जनिमवाश्रयसौन्दर्येणासाधुदोषो गुणायते । सिन्नवेशवैशिष्ट्याद् दुरुक्तमिष् मालामध्यनिबद्धदलमिव शोभते ।

र्युक्ता न भान्ति लिलता भरतप्रयोगाः। रुरुचर्मपरैर्घृताक्तै-

र्वेश्या द्विजैरिव कमण्डलुदण्डहस्तैः ॥ (ना० शा० १६।१२७)

यज्ञियव

१. चेक्रीडितप्रभृतिभिविकृतैश्च शब्दै-

२. नाट्यशास्त्रम्-१६।९४।

३. यथा च गूढार्थं गूढप्रहेलिकादिपताकास्थानकादिपु प्रयोज्यम्, अर्थान्त (मनुवादे, अर्थ-हीनादि हास्ये, अभिष्लुतार्थमुन्मादादी । (नाट्यशास्त्रस्याभिनवभारती-पृ० ३३३)

४. 'ग्राम्यं हास्यादी तस्येष्टतमत्वात्' (अभिनवभा ० पृ० ३३३)।

५. भागहस्य काव्यालङ्कार:-१।५५। ६. तदेव-१।५४।

सोरकण्ठमुन्मत्तप्रलापेऽयुक्तिमहोषोऽदोषाय**ै कल्पते। भयशोकविस्मयादौ भामहोऽपि** विष्णुधर्मोत्तरपुराणवत्<sup>२</sup> पुनक्केरदोषत्वमुक्तवान्। लिङ्गभेदास्योपमादोषं स्नोलिङ्ग-पुल्लिङ्गशब्दसादृश्य एव प्रतिपाद्य तिद्भन्नलिङ्गशब्दयोरदोषत्वमपि तेन कटाक्षितमेव।

दोषाणामनित्यत्वप्रतिपादने भामहापेक्षया दण्डिना किञ्चिद् विस्तृतिः समादृता, यतस्तन्मते अनित्यदोषाणां सङ्ख्याऽधिकतरा । प्रायः सर्वे गुणविपयंयात्मका दोषा दण्डिमते मार्गविशेष एव दोषत्वमुपयान्ति । तथा हि श्लेषप्रसादसमतासोकुमायं-कान्तीनां विपयंयाणामव्युत्पन्नवेषम्यदीप्तत्वात्युक्तीनां वेदर्भमार्गं एव दोषत्वमङ्गीकृतम्, न तु गौडमार्गेऽपि । दण्डिना भगिनी भगवतीत्यादिपदानां प्रयोगे ग्राम्यत्वस्याभावं प्रतिपाद्यं तस्यानित्यत्वमुपपादितम् । निष्ट्यूतादिशब्दानामग्राम्यता गौणवृत्त्या लक्ष्यार्थसूचने तेन स्वीकृतेव । दण्डी त्वपार्थादिदोषेषु शब्दहीनभिन्नवृत्तौ विहायाव-शिष्टानां समेषामपि दोषाणामनित्यतां प्रतिपादितवान् । उन्मादादिभिर्निविवेकमनसां कथनेऽपार्थत्वम्, वियोगाद्यभिभूतस्य कथने विश्वदार्थत्वम्, अनुकम्पाद्यतिशये चैकार्थत्वं गुणाय सम्पद्यते । संशयजनकमपि वावयं संशयप्रतिपादनार्थमेव प्रयुक्तं सद् गुणा-वहं भवति ।

प्रगृह्यादिसंज्ञास्थले विसन्धिनं हि दोषाय । यथा पदान्ते ल्प्तेऽविश्वष्टस्य पदत्वं निश्चितम्, तथैव सन्धिवकाराविश्वष्टस्यापि पदत्वात् तत्र यतिभ्रंशदोषस्या-वसरो नायाति । कविकौशलाद् देशकालकलालोकागमिवरुद्धा दोषा अपि गुणायन्ते । उपमादोषिववेचनसन्दर्भे दण्डिना सतामुद्धेगाभावे उपमा लिङ्का (दोषाणामिप नित्य-त्वाभावः सङ्कोतितः।

आचार्यवामनेनाश्लीलयतिभ्रष्टैकार्थदोषाणां लिङ्गभेदाख्योपमादोषस्य चानि-'त्यता प्रदर्शिता । गुप्त<sup>९९</sup>लक्षितसंवृतावस्थायाश्लीलत्वमदोषाय भवति । प्रकृतिप्रत्यययो-यंतिना विभागो सन्ध्यनन्तरं विभागो वा दोषं न जनयति । अतस्तत्र यतिभ्रष्टत्वं न

१. काव्य-१।४४। २. तुलनीयं तदेव-१।१४, (वि० घ० पु० ३।१५।११)

३. काव्यादर्श:-११६८; ४. तदेव-३११९५; ५. तदेव-३।१३०,१३३।

६. अनुकम्पाद्यतिशयो यदि कश्चिद् विवक्ष्यते । न दोष: पुनक्क्तोऽपि प्रत्युतेयमलङ्क्रिया । (काव्यादर्शः—३।१३७)

७. तदेव--३।१५९।

८. काव्यादर्शः--३।१५४।

९. विरोधः सकलोऽप्येष कदाचित् कविकौशलात् । उत्क्रम्य दोषगणनां गुणवीधीं विगाहते ॥ (काव्यादशः—३।१७९)

१०. काव्यादर्शः -- २।५१; ११. काव्यालङ्कारसूत्रम् -- २।१।१५।

होषावहम् । एकार्थस्य सूक्ष्मदृष्ट्याऽदोषस्वं विचारयता तेनोक्तं यद् मुक्ताहार इत्यत्र मुक्ता पदेन नैर्मस्यप्रतिपादनाद् धनुष्याध्वनिरित्यत्र प्रयापदेन तदाख्ढेः प्रतिपत्तेः कर्णावतंस इत्यत्र कर्णपदेन सान्निध्यसूचनात्, करिकलभ इत्यत्र करिपदेन ताद्रूपः .बोधनात्, पुष्पमालेत्यत्र च पुष्पेण तदुरमर्षसूचनात्, मुक्ताज्यादिपदानि निर्दृष्टानि सन्ति । अस्मादेकार्थदोषोऽनित्यः । उपमायां अलङ्कभेदे पुत्रपूंसकलिङ्कभेदमयं दोषाय न मन्यते।

आचायंरुद्रटेन निरगादि यदनुकरणेऽसमर्थादिदोषा अदोषतां भजन्ते । किञ्चा-भिनयेन प्रकरणेन शब्दान्तरेण वाऽर्थनिर्णये सत्यसमर्थत्वम् अदोषाय सम्पद्यते। अर्थविशेषाद् विभक्तिविशेषाद् वा सभ्यासभ्यार्थवाचकं पदं ग्राम्यत्वं जहाति । पुनरुक्त-स्यानित्यतां तु रुद्रटो विस्तरेण प्रत्यपादयत् । इत्थं रुद्रटेनैव सर्वप्रथमं स्फुटतयाऽनु-करणे समेषामिप दोषाणामनित्यता प्रदर्शिता। तेन वक्तृविषयभावप्रयोजनौचित्याद् दोषाणामनित्यत्वमुपपाद्य प्रशस्यतरं कार्यमकारि ।

आनन्दवर्धनाचार्येण यथा रसध्वनिद्शा दोषाणां दोषत्वमुपपादितं तेन, तथैव श्रुतिदुष्टप्रभृतिदोषाणामनित्यत्वमि प्रदिशतम् । सर्वप्रथममानन्दवर्धन एव स्फुटतया रसदोषाणामनित्यतां प्रतिपादितवान् । परस्परविरोधिरसानां विरोधमपा-कर्तुं तेनोक्तं यद् लब्धपरिपोषे विवक्षितरसे<sup>८</sup> बाध्यानामङ्गभावं प्राप्तानां वा विरोधि-रसानामुक्तिरदोषाय सम्पद्यते । अनुवादावस्थायां द्वयोविरोधिरसयोः समावेशे न दोषस्यावसरः समायाति। ययो रसयोमिथो बाध्यबाधकभावस्तत्राङ्गिनि रसान्तरे प्रबन्धव्यञ्ज्ञचे सित विरोधी अविरोधी वा रसः परिपोषं न नेयः । अनेनोभयोरदोषत्वं सिद्धचित । तेन निरगादि यद् विरोधी द्विविध:-ऐकाधिकरण्यविरोधी, नैरन्तर्य-विरोधी चेति । तत्र प्रबन्धस्थेन स्थायिनाऽङ्गिरसेनौचित्यापेक्षया यो विरुद्धैकाश्रयो विरोधी रसः, तस्य भिन्नाश्रयत्वेन वर्णने दोषो न भवति । यश्च एकाश्रयत्वे निर्दोषोऽपि नैरन्तर्ये विरोधी रसः, प्रबन्धे तस्य रसान्तरव्यवधानेन निवेशने दोषस्य प्रसङ्गी नायाति"।

१. का० अ० सू० रारा७-द्रष्ट्व्यम्; र. का० अ० सू० रारा१५, १६, १७, १८।

३. 'इष्टः पुन्नपुंसकयोः प्रायेण' (का० अ० सू० ४।२।१३)।

५. तदेव-६।२३ । ६. तदेव-६।२९, ३२, ३४, ३६। ४. रु अ० ६।८।

ध्वन्यालोकः --- २।११; ८. तदेव--३।२०।

९. एहि गच्छ "इत्यादौ । अत्र हि विधिप्रतिपेधयोरनूद्यमानत्वेन समावेशे न विरोध:, तथेहापि भविष्यति । (ध्वन्यालोकः-पृ० २०६, काव्यमाला-सीरिज)

१०. तदेव--३।२४; ११. ध्वन्यालोक:--३।२५-२६।

आनन्दवर्धनेनेदमिप विवेचितं यद् विनेयान् सुकुमारमतीन् उन्मुखीकर्तुं वा काव्यशोभार्थं श्रृङ्गारविरोधिशान्तादौ श्रृङ्गारस्याङ्गानां संस्पर्शोऽपि दोषायै न भवति।

भोजराजेन कृतं काव्यदोषाणामित्यत्विविचनमाकारेणालङ्कारशास्त्रे विपुल-तरम्। शृङ्गारप्रकाशे तेनानौचित्यपिरहारेण दोषपिरहारो विणतः । भोजेन सर्वे-षामिष दोषाणामित्यत्वं अतिपादितमिति तस्य वैशिष्ट्यम् । तेन दोषाणामित्य-त्वेनादोषतामात्रं नोरीकृतम्; अपि तु गुणत्वमिष । तेन शब्दार्थगुणेभ्यः पृथग् वैशेषिका गुणा अपि स्वीकृताः । वस्तुतो ये दोषाः कदाचिद् गुणायन्ते, त एव भोजराजस्य वैशेषिका गुणाः सन्ति, न तु न्यायवैशेषिकसम्मता गुणाः । काव्यगता इमे गुणा भोजेन कामिनीगुणदृष्टान्तेन स्फुटीकृताः । अतो दोषा एतन्मते स्थितिविशेषाद् गुणायन्ते ।

भोजराजोऽनुकरणेऽसाध्वप्रयुक्तयोः, दुर्वंचने कष्टस्य, यमकालङ्कारेऽनर्थकस्य प्रहेलिकायामन्यार्थकनेयार्थदोषयोः, छन्दोऽनुरोधाद् अपुष्टार्थस्य, विद्वत्सम्भाषणेऽप्रती-तस्य, महाकविनिबद्धतायां देश्यस्य च गुणत्वं प्रत्यपादयत् । ग्राम्यत्वस्य गुणत्वमनेन वामनोक्तमश्लीलत्वस्यादोपत्ववदेवोपपादितम्, झटित्यर्थप्रतीतौ विलष्टत्वमप्रसिद्धार्थ-सम्बन्धव्याख्याने गूढार्थत्वम्, प्रकरणेनार्थनिश्चये सन्दिग्धत्वम्, विरोधिवर्णनविवक्षायां विरुद्धत्वम्, स्वरूपमात्रप्रतिपादनेऽप्रयोजकत्वम्, सीत्कृतादौ चासमर्थत्वमेतन्मते गुणावहम् ।

भोजराजो वाक्यदोषाणां गुणत्वं प्रतिपादयन् कथितवान् यद् विवक्षावशा-च्छव्दहीनम्, विरूपसन्धौ प्रगृह्यादौ च वि्सन्धि, अनुक्रम्पाद्यतिशये पुनरुक्तिमद् अनेकवक्तृप्रश्नोत्तरादौ सङ्कीणम्, रसान्तरितरस्कारे च वाक्यगभितं वाक्यं गुणाय सम्पद्यते । तेन भिन्नलिङ्गभिन्नवचनयोविदुषामनुद्वेगे, प्रसिद्धौ हीनोपमायाः, झटित्यु-पमेयविशेषानुसन्धानेऽधिकोपमायाः, तीन्नप्रयत्नेन संयोगादेरगुरुत्वे छन्दोभङ्गस्य चादोषता प्रतिपादिता । स्वरसन्धिकृतत्वाद् अविभिन्नानामधानुशरीरत्वाच्च

विनेयानुन्मुखीकर्तुं काव्यशोभार्थमेव वा ।
 तिद्वरुद्धरसस्पर्शस्तदङ्गानां न दुष्यित ।। (ध्वन्यालोकः—३।३०)

२. 'तत्र दोषहानमनौचित्यादिपरिहारेण' ( श्व० प्र० २।११ पृ० ४१० )।

३. द्रष्टुच्यम्—सरस्वतीकण्ठाभरणम्—पृ० ८६-१३९।

४. शृङ्गारप्रकाशः—द्वितीयभागः, पृ० ४९; ५. द्रष्ट्रव्यः—तर्कसंग्रहः ।

६. सरस्वतीकण्ठाभरणम्--१।१०६; ७. तदेव---१।९१-१०५।

८. तदेव---१।१११, ११४, ११५, ११७, ११९; ९. तदेव---१।१२०-१२३।

यितभ्रंशेऽपि भग्नयितत्वम्, क्रियापेक्षाया अभावेऽशरीरत्वम्, भाषावैचित्र्ये चापदत्वमदोषाय भवित । शैथिल्यदोषेऽपि बन्धप्राशस्त्येन गौडैरादृतत्वाद् अरीति-मत्त्वं गुणाय भवित ।

वाक्यार्थदोषेषून्मत्तवचनेऽपार्थत्वम्, रसाक्षिप्तचेतसां कथने एकार्थत्वम्, सिन्दग्धवर्णने सिन्दग्धत्वम्, चित्रहेतावपक्रमत्वम्, छायाहीनत्वाभावे खिन्नत्वम्, वार्तादावितमात्रत्वम्, विरुद्धलक्षणाद्युक्तिषु परुषत्वं चादोषाय सम्पद्यते । अप्राधान्येन रसवस्तुनोर्ग्रहणं विरसो रागातिशये हीनोपमः, शिष्टादृतत्वेऽधिकोपमः, व्यतिरेकेऽप्त-दृशोपमः, अर्थौजित्येषु निरलङ्कारः, कविकौशलाद् विरोधश्च गुणत्वमाप्नोति । व्यर्थाश्लीलाप्रसिद्धोपमानां कुत्र गुणत्वं भवतीति विशेषेण नोक्त्वा भोजेन एतावदेव सङ्कोतितं यत् कविचत् कविचेषामिप गुणत्वं जायतं इति ।

इत्थं दोषाणां गुणत्वोपपादने भोजराजेन महान् यत्नो विहितः। तेन केषाञ्चि-देव दोषाणां गुणत्वं धीमतामनुद्वेगावस्थायां स्वीकृतम्; परं वस्तुत एष राद्धान्तोऽन्य-दोषेष्वपि वक्तुं शक्यते, अस्मान्नात्र वैशिष्ट्यम् ।

किञ्चानुद्वेगे धीमतां दोषस्यादोषत्वं सिद्धयति, न तु गुणत्वम् । परमेताव-ताऽप्यौचित्यमाश्रित्य दोषाणां गुणत्वमुदीर्यं विरसदोषस्य गुणत्वे च रसोचित्यं सिवशेषं स्वोकृत्य भोजराज आलङ्कारिकेषु परमां प्रतिष्ठामवापेत्यत्र न कश्चन सन्देहः ।

आचार्यमम्मदेन त्वनुकरणे सर्वेऽपि दोषा अनित्यत्वेन प्रतिपादिताः। तेन केषाञ्चिद् दोषाणां परिस्थितिविशेषाद् अदोषता विणता। अपुष्टार्थस्यादोषता प्रायेण वामनोक्तस्यैकार्थस्यादोषतेव प्रतीयते। वामन इव मम्मटोऽपि सिन्नधानाद्यथंबोधे कर्णावतंसादिपदानामदोषत्वं प्रतिपादितवान्। तत्र मम्मटेनेदमपि स्फुटोकृतं यच्च-मत्कारजनकत्या स्थितेषु महाकविप्रयुक्तेष्वेव पदेष्वेतत्समर्थनम्; न तु स्वेच्छया जघनकाञ्च्यादिपदप्रयोगेऽपि। प्रसिद्धेऽर्थे निहेंतुरदोषाय सम्पद्यते ।

वक्त्राद्यौचित्यवशात् कदाचिद् दोषस्यादोषत्वं तु भवत्येव, क्वचिद् गुण-त्वमिप सम्भवति । यथा वैयाकरणे वक्तरि रौद्रादिरसे कष्टत्वं गुणाय कल्पते । इलेष-यमकादावप्रयुक्तनिहतार्थावदोषत्वं भजेते । सुरतारम्भगोष्ठ्यां त्रीडाव्यञ्जकम्, शम-

१. सरस्वतीकण्ठाभरणम्---१।१२४-१२५।

२. तदेव--१।११८;

३. तदेव-१।१२६।

४. तदेव-१।१३६, १३८-१५६;

५. तदेव-१।१३७, १५०, १५२।

६. काव्यप्रकाशः-७।८०;

७. तदेव-७।७८;

८. तदेव-७।७९

९. 'वनत्राद्यौचित्यवशाद दोषोऽपि गुणः नवचित् नवचिन्नोभौ' (का० प्र० ७।८१)।

१०. काव्यप्रकाश:-सप्तम उल्लासे, पृ० ३७३।

कथासु जुगुप्साव्यञ्जकम्, भाविसूचनासु चामङ्गलव्यञ्जकमश्लीलत्वं गुणावहम्। वविचद् वाच्यमिहम्ना नियतार्थप्रतीतिकारित्वेन व्याजस्तुतिपर्यवसायित्वे सन्दिग्धदोषो गुणायते । प्रतिपाद्यप्रतिपादकयोस्तच्छास्त्रपटुत्वे सत्यप्रतीतत्वम्, अधमप्रकृत्युक्तिषु च ग्राम्यत्वं गुणः । स्थितिविशेषे न्यूनतायामभिमतायां न्यूनपदत्वम्, हर्षभयादियुक्ते वक्तर्यधिकपदत्वम्, लाटानुप्रासेऽर्थान्तरसङ्कमितवाच्यध्वनौ विहितस्यानुवाद्यत्वे च कथितपदत्वं गुणाधायकां भवति ।

यत्र विशेषणमात्रदानार्थं न पुनर्ग्रहणम्; अपि तु वाक्यान्तरमेव क्रियते, तत्र समाप्तपुनरात्तत्वम्, न तु दोषाय, न वा गुणायैव भवति । मम्मटेन पतत्प्रकर्षापदस्थ-समासर्गाभतानामपि कविचत् कविचद् गुणत्वमुपपादितम् ।

आलङ्कारिकोद्भटो मम्मटो नैकदोषाणामदोषत्वं गुणत्वं चोपपाद्य पुनरुक्तवान् यद् एवमेवान्यत्राप्यविशष्टेष्विप दोषेष्वदोषत्विषये विचारः कर्तुं शक्यते । एवं तन्मते प्रायः सर्वे दोषा अवस्थाविशेषे अनित्याः सन्तो दोषत्वं त्यक्तुमर्हाः ।

मम्मटाचार्योऽप्यानन्दवर्धनाचार्य इव रसदोषाणामदोषत्वं प्रतिपादितवान् । तथा हि प्रकृतरसविरोधिरसस्य सञ्चारिभावादीनां बाध्यतया वर्णनं दोषाय न भवति । अयमप्यानन्दवर्धन इवाश्रयैक्ये विरुद्धं रसं भिन्नाश्रयं कृत्वा नैरन्तर्ये च विरुद्धं रसं रसान्तरेण व्यवहितं विधाय रसविरोधम<sup>८</sup>पाकरोत् । एष रसविरोधपरिहारो न केवलं प्रबन्ध एव; प्रत्युतैकस्मिन् वाक्येऽपि सम्भवतीति सविशेषं मम्मटोऽप्यानन्द-वर्धनाभिमतमेव मतमङ्गीकृतवान् । अयमपि ध्वनिकार इव सुस्पष्टमुक्तवान् यद् विव-क्षितरसेन सह तद्विरुद्धः किश्चद् रसः स्मर्यमाणो भवेत्, अथवा साम्येन वर्णितो भवेत्, अथवाऽङ्गरवेन स्थितः स्यात्, तदा तयोमिथो विरुद्धयोरीप रसयोविरुद्धता निवर्तते "।

आचार्यचन्द्रेण हेमचन्द्रेण कृतं काव्यदोषाणामनित्यत्वविवेचनं प्रायस्तत्पूर्व-वर्त्याचार्यैः प्रतिपादितानामेतत्सम्बन्धिमतानां सङ्ग्रहमात्रम् । केवलं दोषचतुष्टयस्या-नित्यत्वमनेन स्वसूक्ष्मिधया किञ्चिन्तूतनरीत्या निरूपितम् । तेन निगदितं यद् वक्त्राद्यो-चित्ये भग्नप्रक्रमस्यादोषत्वं १२ विदूषकोकौ चाप्रयुक्तस्य गुणत्वं १३ भवति । आकाङ्क्षाया

१. काव्यप्रकाशः सप्तम उल्लासे, पृ० ३७५।

२. तदेव--पृ० ३७७;

३. तदेव--पृ० ३७८-७९।

४. तदेव--पृ० ३८०; ५. तदेव--पृ० ३८०-८१।

६. 'एवमन्यदिप लक्ष्याल्लक्ष्यम्' (का० प्र०.७ उ० पृ० ३८१)।

७. काव्यप्रकाशः--७।६३; ८. तदेव--७।६४।

९. काव्यप्रकाश:-सप्तम उल्लासे, पृ० ३९८ । १०. तदेव-७।६५ ।

११. काव्यानुशासनम्-पृ० १५९-१६१ । १२. तदेव-पृ० २२२ । १३. तदेव-पृ० २२७ ।

अभावे साकाङ्क्षस्य दोषत्वं खण्डितं भवति । हेमचन्द्रः क्वचित् क्वचिद् अति-शयोक्तावक्रमत्वस्य गुणत्वमुरीकृतवान् ।

सम्मानितमहादेवेनाचार्यजयदेवेन दोषाङ्कशरूपेण दोषाणामनित्यत्वमुप-वर्णितम् । यो मनसि समापतितं प्रसरन्तं विश्वाङ्कलं त्रिधा निवारयति, स दोषाङ्क्षरा-पदेन व्यवह्रियते । स च कदाचिद् दोषे गुणत्वं तनुते, क्वचिद् दोषत्वं निरस्यात, अथवा दोषत्वमत्याज्यतां नयति । दोषाङ्कशस्य इम एव त्रयः प्रकाराः सन्ति । तत्र विद्याविरुद्धः कविसमयाद्<sup>र</sup> अदोषत्वं भजति । निरर्थकः श्लेषाद्यलङ्कारेषु सादरं गृह्यते, ग्राम्यत्वं हास्यरसे प्रशस्यते । दोषानित्यतायास्त्रयोऽपि प्रकारा इमे मम्मटं-हेमचन्द्राभ्यामि स्वीकृता विद्यन्ते । अस्मादत्र वस्तुतो जयदेवस्य मौलिकी नूतन-कल्पना न प्रतीयते। एतद्दोषत्रयातिरिक्तमन्यदोषाणामनित्यत्वं जयदेवेन न हि प्रदर्शितमिति चन्द्रालोकविलोकनेन ज्ञायते।

आचार्यविश्वनाथेन अधिकांशतो रुद्रटभोजराजमम्मटजयदेवैरुका सरणिरेव दोषाणामनित्यत्वप्रतिपादने स्वीकृता । तेनापि दोषाणामनित्यत्वं गुणरूपतयाऽदोष-तयाऽदोषगुणतया चेति प्रकारत्रयेण प्रदर्शितम् । वर्गत्रये दोषानित्यत्वोपपादने विश्वनाथो मुख्यतया मम्मटस्याधमर्णः । कुपिते वक्तरि समुद्धते वाच्ये वा रौद्रादिरसे दुःश्रवत्वं गुणाय सम्पद्यते । तेन प्रतिपादितं यद् वैयाकरणमुख्ये वक्तरि प्रतिपाद्ये कष्टत्वं दुःश्रवत्वं वा गुणावहं भवित । एतन्मतेर्ऽाप सुरतारम्भगोष्ट्याद।वश्लीलत्वस्य क्लेषादो निहतार्थाप्रयुक्तत्वयोः, वक्तृवाच्ययोर्ज्ञत्वे वा स्वयं परामर्शेऽप्रतीतत्वस्य, विहितानुवाद्यत्वे विषादे विस्मये क्रोधे दैन्ये लाटानुप्रासेऽनुकम्पायां प्रसादने, अर्थान्तरसङ्क्रमितवाच्यध्वनो प्रमोदेऽवधारणे च कथितपदत्वस्य गुणत्वं सिद्धयति । व्याजस्तुतिपर्यवसायित्वे सन्दिग्धत्वम्, अधमोक्तिषु ग्राम्यत्वम्, प्रसिद्धकविसमये निर्हेतुत्वम्, आनन्दमग्नादेरुकौ न्यूनपदत्वं च गुणाय भ सम्पद्यते । व्वनिद् रसानप-कर्षकत्वपुरस्सररसानुत्कर्षकत्वस्थले न्यूनपदत्वम्, समाप्तपुनरात्तत्वं च न तु दोषाय

१. काव्यानुशासनम्-पृ० २६३।

२. दोषमापतितं स्वान्ते प्रसरन्तं विश्वह्वलम्। निवारयति यस्त्रेवा दोषाङ्कुशमुशन्ति तम् ॥ (चन्द्रालोक:-२।४०)

चन्द्रालोक:--२।४१।

४. तदेव-२।४३।

५. तदेव-२।४४।

६. तदेव-२।४५।

७. 'अदोषता च गुणता जेया चानुभयात्मता' (सा० द०, पृ० २७३)

८. सा० द० ७।१६।

९. तदेव-७ परि० पृ०-२५५।

१०. साहित्यदर्पणः--७।१८,१९; ११. तदेव---७।२०,२१,२७।

न वा गुणायैव भवतः। एवमेव क्वचिद् अधिकपदत्वम्, गर्भितत्वं तथा पतत्त्रकर्षत्व-मिष गुणावहं भवति ।

रसदोषाणामनित्यत्वप्रतिपादने विश्वनाथो मम्मटाचार्यमेव मुख्यतया अन्व-गच्छत्। दोषाणामनित्यत्वप्रदर्शने विश्वनाथस्य नवीना कल्पना न हि लोचनमार्ग-मिषरोहति।

काव्यप्रकाशस्य प्रसिद्धटीकाकारेण गोविन्दठक्कुरेण निरगादि यद् येषां दोषाणां समाधानम् अनुकरणभिन्नेन प्रकारेण कर्तुमशक्यं स्यात्, ते नित्या दोषा भवन्ति, तद्भिन्नाश्चानित्या इति । केशविमश्चेण भोजोक्तदिशैव दोषगुणत्वेन वैशेषिकगुणा प्रति-पादिताः; किन्तु वैशेषिकगुणत्वेन तेन दोषाणामदोषत्वमेव निरूपितमिति तस्य वैशिष्ट्यम् । तन्मते रसोत्पत्तिप्रतिवन्धकत्वमेव दोषत्वमूलम् । अतस्तदभावे दोषत्व-मिष न सिद्धचित । अयमाचार्योऽपि दोषानित्यत्विवचेचने रुद्रटभोजमम्मटाना-मधमणः । केवलं तेन अवाचकविसन्धिव्याकीणयतिभङ्गदोषाणामदोषत्विवचेचने किञ्चन्नवीनता प्रदिशता ।

पण्डितराजजगन्नाथस्य रसगङ्गाधरेऽपि रसिवरोधस्य परिहारोपाया निरूपिता दृष्टिपथमवतरित । तेन रचनाया विशिष्टदोषा रसदोषाश्च यथाऽऽनन्दवर्धनमम्मटा-चार्ययोः सरणिमाश्चित्य वर्णिताः, तथैव तेषामदोषत्वं गुणत्वं च प्रतिपादितिमिति न हि तत्र काचिन्तूतनता प्राप्यते ।

गङ्गानन्दकवीन्द्रेण, अमृतानन्दयोगिना, नर्रासहकविना चापि काव्यदोषाणां नित्यानित्यत्वप्रसङ्गे प्रमुखप्राचीनाचार्यैः स्वीकृतो राद्धान्त एव परिपालित इति न तेषामत्र किञ्चिद् वैलक्षण्यमनुभूतमस्माभिः ।

इत्थमुपर्युक्तविवेचनेन ज्ञायते यद् आचार्यैर्या दोषाणामितत्यता प्रतिपादिता, सा लोकोत्तरवर्णनानिपुणानां कवीनां कृते काव्यनिर्माणे तिश्चयमबन्धने किञ्चिच्छैथिल्य-रूपा; किन्तु सुकविभिस्तस्या दुरुपयोगो नैव कार्यः। अस्मादेवालङ्कारिका विषयेऽस्मिन् सिवशेषं दत्तावधानाः सुस्पष्टं निरूपयामासुः यद् दोषाः सुकविभियंथासम्भवं परित्याज्या एव। अत एव काव्यस्य कारणत्वेन शक्तवा सह व्युत्पत्त्य भ्यासयोरिप महत्त्वं सादरमालङ्कारिकैः स्वोकृतं वरीर्वित।

१. सा॰ द०-७।२७,२८।

२. काव्यप्रदीपः-पृ०११७।

३. अलङ्कारशेखरः, दोषप्रकरणं द्रष्ट्रव्यम्;

४. तदेव।

५. रसगङ्गाधरस्य दोषप्रकरणं द्रष्टव्यम् ।

६. काव्यडाकिन्याः पञ्चमा दृष्टिः, अलङ्कारसङ्ग्रहस्य दोषनिरूपणम्, नञ्जराजयशोभूषणस्य दोषप्रकरणं च द्रष्टव्यम् ।

७. द्रष्टुव्य:--काव्यप्रकादाः १।३, काव्यादर्षः--१।१०३, रुद्रटालङ्कारः---१।१४ ।

प्रायः सर्वेरप्यालङ्कारिकैरेवं स्वीकृतं यदनुकरणादन्येन प्रकारेण येषां दोषाणां दोषत्वं न हीयते, ते च्युतसंस्कृत्यनुचितार्थंनेयार्थप्रभृतयो दोषा नित्याः सन्ति । येषां च दोषाणामनुकरणादन्येन प्रकारेणादोषत्वं गुणत्वं वा सिद्धचिति, ते श्रुतिकदुनिह-तार्थंकथितपदादयो दोषा अनित्या भवन्ति । अनेन निर्णीयते यद् ये दोषाः सर्वथा हेयाः, ते नित्याः, तिद्भिन्नाश्चानित्या इति । ते चानित्या दोषा आश्रयविशेषात्, पदादीनां सिन्नवेशविशेषाद् भयशोकानुकम्पादिविशेषात्, प्रयोजनविशेषात्, देश-कालादिवैशिष्ट्यात्, वक्तृवाच्यप्रकरणाद्यौचित्यवशाद् वा क्वचिददोषत्वं तु क्वचिद् गुणत्वं भजन्ते । एवमेव रसदोषा अपि प्रायेणाश्रयभेदाद् अङ्गाङ्गिभावेन सिन्नवेशात् साम्येन वर्णनात् प्रकृत्याद्यौचित्याद् वा क्वचिद् अदोषत्वं क्वचिद् गुणत्वं वा प्राप्नुवन्ति ।

नित्यानित्यत्वसिद्धान्तोऽयमौचित्यमाश्रित्य प्रवर्तते । औचित्यं च स्थितिसापे-क्षतया सर्वथा न स्थिरम् । दोषाणां नित्यानित्यत्वनिर्णये कवेविवक्षायाः सहृदयस्या-नुभवस्य च महत्तरं स्थानम् । यदि कवेविवक्षितार्थप्रतीतौ दोषा बाधां सहृदयानां हृदये चोद्धेगं न जनयेयुः, तदा तेषामदोषत्वं स्वीकर्तुं शक्यते, यत्र च तेभ्यः किञ्चिच्च-मत्कृतिरप्युत्पद्येत, तत्र तेषां गुणत्वमिप दुनिवारमेवेति सुधीभिराकलनीयमिति शम् ।

. . .

#### लघु-प्रन्थमाला

[80]

पुष्पदन्ताचार्यप्रणोतं

# शिवमहिम्नस्तोत्रम्

मधुसूदनसरस्वतीविरचितया 'मधुसूदनी' टोकया अथ च

पण्डितनारायणपतित्रिपाठिप्रणीतया 'पश्चमुखी' व्याख्यया च संविलितम्



सम्पादक:

आचार्यश्रीकरुणापतित्रिपाठी

कुलपतिचरः,

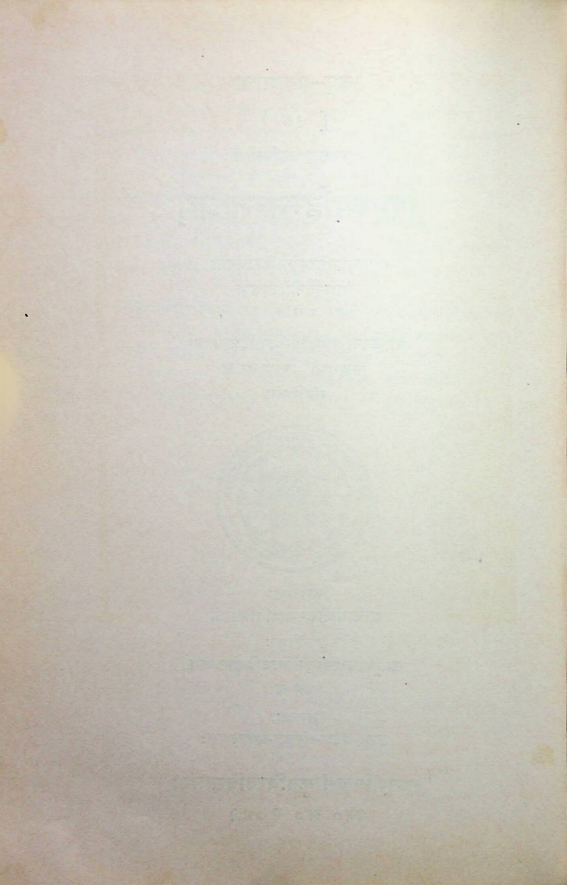
सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविद्वविद्यालयस्य

अथ च

अध्यक्षः,

उत्तर-प्रदेश-संस्कृत-अकादम्याः

सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयः वि० सं० २०४१

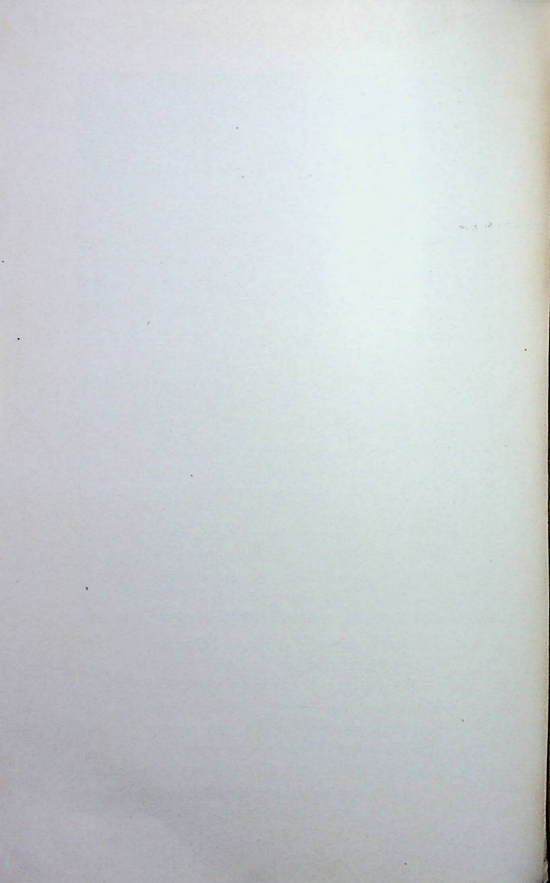




''कर्पूरगौरं. करुणावतारं संसारसारं भुजगेन्द्रहारम् । सदा वसन्तं हृदयारिवन्दे भवं भवानीसहितं नमामि''॥ (शिवपुराणम्, ज्ञानसंहिता—६८ । १८)

"यह देख धतूरके पात चबात औ गातसो धूलि लगावतु हैं, चहुं ओर जटा अटकें लटकें फिन सेक फिनी फहरावतु हैं। 'रसखान' जोइ चितवे चितहै तिनके दुख दुन्द भजावतु हैं, गजखाल कपालके माल विसाल सो गाल बजावत आवतु हैं।।

"गुरु पितु मातु महेस भवानी, प्रनवौं दीनबंधु दिन-दानी। (तु० रा०)"



## ग्राभारप्रदर्शनम्

सानन्दं विज्ञाप्यते यद् अस्यां विश्वेश्वरपुर्यां विश्वेश्वराराधनरूपं 'मधुसूदनी-पञ्चमुखो' टीकोपेतं पुष्पदन्ताचार्यंविरचितं 'शिवमहिम्नस्तोत्रम्' सम्पूर्णानन्द-संस्कृतविश्वविद्यालयेन प्रकाश्यत इति महत्प्रमोदास्पदम् । ग्रन्थिममं लघुग्रन्थमालायां प्रकाशियतुं सोल्लासं सोत्साहञ्च स्वीकृति प्रदाय विश्वविद्यालयस्यास्य कुलपितचरैः विविधविद्याविद्योतितान्तःकरणैः डाँ० गौरोनाथशास्त्रिवर्येयां प्रेरणा प्रादायि, तदथै कृतिनस्ते भूयो भूयः साधुवादैः संयोज्यन्ते ।

एवमेव सम्पूर्णानन्दसंस्कृतिविश्वविद्यालयस्य कुलपितपदं समलङ्कृवंद्भ्यः संस्कृतसेवासंसक्तमानसभ्यो दिग्दिगन्तदोधूयमानकीर्तिभ्यो डाँ॰ रामकरणशर्मं-महोदयेभ्यो वारं वारं सहर्षं धन्यवादा वितीयंन्ते, येषां प्रोत्साहनेन ग्रन्थोऽयं प्राकाश्यं सम्प्राप्तः।

तदनु ग्रन्थस्यास्य शोद्घप्रकाशनेऽनुपदं साहाय्यमनुतिष्ठते प्रियशिष्याय सम्पूर्णानन्दसंस्कृतिवश्वविद्यालयस्य प्रकाशनाधिकारिणे डॉ॰ हरिश्वन्द्रमणित्रिपाठिने सस्नेहं शुभाशोर्वचांसि प्रदीयन्ते । अन्ते च ग्रन्थस्यास्य सौष्ठवपूर्णमुद्रणकर्मणि समिपतमानसाय तारायन्त्रालयसञ्चालकाय श्रीरमाशङ्करपण्डचामहोदयाय भूरिशो धन्यवादाः समर्प्यन्ते, यस्य हि सहयोगेन ग्रन्थोऽपं शोद्यं प्राकाश्यमुपपन्न इति ।

विदुषां वशंवदः करुणापतित्रिपाठी a Think ring

CONTRACTOR DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF T

A STATE OF THE STA

## प्राक्रथनम्

नमः शम्भवाय च मयोभवाय च नमः शङ्कराय च मयस्कराय च नमः शिवाय च शिवतराय च॥ नमो नेदिष्ठाय प्रियदव ! दिवष्ठाय च नमो नमः क्षोदिष्ठाय स्मरहर ! महिष्ठाय च नमः। नमो विष्ठाय त्रिनयन ! यिवश्वाय च नमो नमः सर्वस्मै ते तिददिमिति शर्वाय च नमः॥

#### भारतीयवाङ्मये स्तोत्राणां वेपुल्यम्—

जानन्त्येव संस्कृतभाषानुशीलनचञ्चवो यदस्यां भाषायाम् ऋग्वेदसंहिता-कालादारभ्याद्य यावत् स्तुतिभणितीनां वैपुल्यं विराजते । ऋग्वेदसंहितायामेव स्तवनपरकसूक्तानां देवादिमहिमगायनपराणां बाहुल्यं दरीदृश्यते । केचन पाश्चात्त्य-देशीयाः स्त्रीष्ट्रमतानुयायिनो विश्वसन्ति यत्किलेशामसीह-विषयकस्तुतीनां विश्व-वाङ्मये प्राचुर्यमस्ति । तासां खलु ईशामसीहप्रशंसापरकस्तुतीनां संख्याऽधिक-तमाऽस्ति । स तु तेषां भ्रम एव । स्वसम्प्रदायासिकजन्यालीकाग्रहजन्या सा भ्रान्ति-रेवेत्यत्र न मन्मतेन सन्देहलेशोऽपि ।

वैदिकलौकिकोभयसंस्कृतभाषानिबद्धानां स्तुतिसूक्तमन्त्रादीनां स्तोत्राणां स्तवानाञ्च गणनातीततानभिज्ञानादेव तेषामेतादृश आग्रहः । यतो हि ऋग्वेदसंहितायां तदुत्तरकालवित्तसंहितासु च सर्वत्र देवस्तुतयः, प्रार्थनाः, स्तवाः, प्रशंसावचनानि च प्राचुर्येण विकीर्णानि दृश्यन्ते ।

भारतीयवाङ्मये न खलु केवलं देवादीनाम्, अलौकिकयोनिवतां च स्तुतयो विजृम्भन्ते; अपि तु पृथ्वी-सागर-नद-नदी-वन-पर्वत-वृक्षप्रभृतिनैसर्गिकविभूतीनामपि गायनानि बाहुल्येन विद्यन्ते । ऋग्वेदसंहितायामेव गङ्गा-यमुना-सरस्वती-शतद्रवादि-सप्तसिन्धूनाम्, अथ च प्राकृतसुषमानिधानभूतायाः प्रकाशागमनप्रथमसन्देशवाहिन्याः प्राचीदिग्रङ्गमञ्चं प्रति नर्तकीवदवतिरताया उषादेव्याः कविसुन्रभाभिनिवेशेन वर्णनं कृतम् ।

एवमेव चाथर्ववेदे पृथ्वीसूक्तद्वारा भूमिदेवा भृशं स्तुताः। एवमेव च किला-न्येषामिष द्युलोकान्तरिक्षलोकभूलोकदेवप्रभृतीनां विभूतयो वारं वारं मर्मस्पिशिभ-र्गीतिभिरुद्गीरिताः। लौकिकसंस्कृतस्यादिकाव्ये वाल्मीकीयरामायणेऽपि विष्णु-सूर्यादिदेवानां स्तृतयः समुपलभ्यन्ते । आदिपुराणभूते महाभारते, अथ चोत्तरकालवर्तिषु पुराणोपपुराण-संहितासु च तेषां तेषां स्तवानामसंख्येयत्वमुपलभ्यते ।

संस्कृतवाङ्मये विविधदेवादिविषयकरितभावभरितानां स्वतन्त्रस्तोत्राणामिष् संख्या पारेसंख्यं विराजते । पालि-प्राकृतापभ्रंशावहट्टभाषासु, अथ चान्यासु च विविधासु वर्त्तमानकालिकीसु भाषोपभाषासु च बौद्ध-जैन-सिक्ख-हिन्दूग्रभृतिसम्प्रदा-यान्तर्गतिनिर्मितेषु भक्तिसाहित्येषु, अथ चाधुनिकेषु द्राविडार्यभाषावाङ्मयेषु स्तुति-काव्यस्य वैपुल्यमभिलक्ष्यते ।

देववाण्यां चाधुनापि स्तवरचनायाः कल्पनातीता अविच्छिन्ना परम्परा प्रवहमाणा सती संस्कृतसाहित्यस्य श्रियं समेधयति । अतः कथयितुं शक्यते यद् यथा हिन्दूदेवपरिवारः संख्यातीतः, तथैव तेषां स्तुतयोऽपि संख्यातीताः ।

अत्र वैविध्यपूर्णानां स्तुतीनां वर्गीकरणं वक्ष्यमाणरूपेण कर्तुं शक्यते —

- १. केचन पारम्परिकस्तवनपराः,
- २. केचन वर्णनमात्रात्मकाः,
- ३. अपरे च साहित्यिकलालित्यपरिपूर्णा उक्तिपरकवक्रभिङ्गमजुष्टा रुचिरभाव-भरिताः, रसोक्तिरम्या विद्यन्ते ।

एषु तृतीयप्रकारकस्तोत्राणि पद्मपुराण-स्कन्दपुराण-श्रीमद्भागवतपुराण-देवी-पुराण-ब्रह्मवैवतंपुराणादिष्विपि प्राचुर्येण विकीर्णानि सन्ति । स्वतन्त्रस्तोत्रवाङ्मये खल्वेतादृश्यः स्तुतयो बाहुल्येन संस्कृतस्तोत्रसाहित्यानुशीलनतत्परैः सम्यग्हपेण लब्धुं शक्यते ।

सौन्दर्यंलहर्यानन्दलहर्यंपराधक्षमापन - लिलताष्टक-त्रिपुरसुन्दर्यष्टक-गङ्गालहरी-प्रभृतिस्तोत्राणि, अन्येषां च देवोपासनशीलानामसंख्येयानि स्तोत्राण्येतादृशानि सन्ति, येषु काव्यगत-गुणालङ्काररीति-वक्रोक्ति-भाव-रस-ध्वन्यादिकृतरामणीयत्वस्याजस्रा निर्गला च धारा सततं प्रवहमाणा दृश्यते ।

अत्रावस्ताद् निदर्शनरूपेण-आद्यशङ्कराचार्यकृतसीन्दर्यलहरी-बाणभट्टकृतचण्डी-शतक-मयूरभट्टकृतसूर्यशतक-पण्डितराजजगन्नाथकृतगङ्गालहर्यादिभ्यः वे चन काव्य-लालित्यनिस्यन्दिनः स्तवाः प्रस्तूयन्ते ---

१. त्रिपुरसुन्दरी-राधाकृष्णस्तवनलीलाविषयकाः स्तवा ६लोकाश्च विशेष छपेण बहुशो शब्दा-लङ्कारार्थालङ्कारभणितिलालित्य - गुण - रीति - वक्रोक्ति - माव-रस-व्यङ्गश्च-ध्वितमनोहराः स्तोत्रवाङ्मये विप्रकीर्णाः । केवलं पण्डितराजस्यानेकलहर्यान्तर्गतसंकलनात्मकस्तोत्रेषु ताहक् बलोकानां बाहुल्यं वक्तंते । दिङ्मात्र छपेणात्र केषाञ्चन स्तोत्राणामेकैकानि पद्यानि समुद्रशृतानि । नैतेन लिलतस्तोत्राणि मम मते एतावन्त्येवेति शङ्कनीयमिति दिक् ।

## १. (क) शङ्कराचार्यकृतानन्दलहर्याम्—

विराजन्मन्दारद्रुमकुसुमहारस्तनतटी

नदद्वीणानादश्रवणविलसत्कुण्डलगुणा ।

नताङ्गी मातङ्गी रुचिरगतिभङ्गी भगवती

सती शम्भोरम्भोरहचटुलचक्षुविजयते ॥

#### (ब) सौन्दर्यलहर्ग्याम्—

अविद्यानामन्तस्तिमिरमिहिरद्वीपनगरी
जडानां चैतन्यस्तवकमकरन्दश्रुतिझरी।
दिरद्र।णां चिन्तामणिगुणनिका जन्मजल्रधी
निमग्नानां दंष्ट्रा मुरिरपुवराहस्य भवती॥

## (ग) त्रिपुरसुन्दरीस्तवराजे —

ईषत्फुल्लकदम्बकुड्मलमहालावण्यगर्वापह-स्निग्धस्वच्छसुदन्तकान्तिविलसन्मन्दस्मितालङ्कृता । ईशित्वाद्यखिलेष्टसिद्धिफलदा भगत्या नतानां सदा श्रीचकाधिनिवासिनी विजयते श्रीराजराजेश्वरी ॥

#### (घ) त्रिपुरसुन्दरीस्तोत्रे—

कुञ्चाञ्चितविपञ्चिकां कुटिलकुन्तलालङ्कृतां कुशेशयनिवासिनीं कुटिलचित्तविद्वेषिणीम् । मदारुणविलोचनां मनसिजारिसम्मोहिनीं मतञ्जमुनिकन्यकां मधुरभाषिणीमाश्रये॥

#### २. ययूरभट्टविरचितसूर्यञतके-

आयान्तीं किं सुमेरोः सरणिररुणिता पाद्मरागैः परागै-राहोस्वित्स्वस्य माहारजिनिवरिचता वैजयन्ती रथस्य । माञ्जिष्ठी प्रष्ठवाहाविलिविधुतिशरश्चामरालो तु लोकै-राशङ्क्रवालोकितैवं सवितुरघनुदे स्तात्प्रभातप्रभावः ॥२७॥

#### ३. रावणकृते शिवताण्डवस्तोत्रे—

नवीनमेघमण्डलीनिरुद्धदुर्घरस्फुरत्कुहूनिशीथिनीतमः प्रबन्धबन्धुकन्धरः ।
निलिम्पनिझंरीधरस्तनोतु कृत्तिसुन्दरः
कलानिधानबन्धुरः श्रियं जगद्धुरन्धरः॥७॥

## ४. पण्डितराजजगन्नाथकृतायां गङ्गालहय्याम् —

महल्लीलालोलल्लहरिलुलिताम्भोजपटली-स्खलत्पांशुत्रातच्छुरणविसरत्कौङ्कुमहचि । सुरस्त्रीवक्षोजक्षरदगहजम्बालजटिलं जलं ते जम्बालं मम जननजालं जरयतु ॥२०॥

#### ५. वाल्मीकिकृते गङ्गाष्टके-

एतत्तालतमाल-साल-सरल-व्यालोलवल्लीलता-च्छत्रं सूर्यकरप्रतापरहितं शङ्कोन्दुकुन्तोज्ज्वलम् । गन्धर्वामरसिद्ध-किन्नर-वधूतुङ्गस्तनास्फालितं स्नानाय प्रतिवासरं भवतु मे गाङ्कां जलं निर्मलम् ॥

## ६. अस्मत्यूर्वपुरुषमहाकविरामानन्दविरचिते विन्ध्यवासिनीकल्पद्रुमस्तोत्रे —

यस्याः कारुण्यपूर्णां दिनकरिकरणोत्फुल्लकह्नारदीर्घां दृष्टिं सम्प्रार्थयन्ते सकलसुरगणा ब्रह्मविष्णुप्रधानाः। सेयं सर्वासुरेन्द्रप्रखरिवदलनोह्गमगर्वादखर्वा सर्वाभीष्टप्रदात्री त्रिभुवनजननी विन्ध्यवासा शिवा स्तात्॥

अस्मिन् ग्रन्थेऽपि दुर्वाससः कृते शक्तिमिह्मनस्तोत्रे काव्यगतलालित्यरुचिरत्वं पाठकैः प्रकाममास्वादनीयम् ।

अत्रैतत्सर्वं यन्निगदितं तस्यायमेवाभित्रायोऽस्ति, यत् संकृतवाङ्मये निर्मितानां स्तोत्राणां मध्ये काव्यसौन्दर्यभणितिरुचिराः सहस्रशो मनोरमाः स्तवा विद्यन्ते। एतद्धि खलु भारतीयहिन्दूस्तवसाहित्यस्य वैशिष्ट्यम्।

#### महिम्नस्तोत्रस्य साहित्यिकलालित्यम्---

गन्धर्वपुष्पदन्तकृतमेतन्महिम्नस्तोत्रं (महिम्नस्तवो धूर्जिटस्तोत्रं वा) संस्कृत-स्तोत्रवाङ्मयस्योत्कृष्टायां साहित्यिकलालित्यचारुतासंविलतस्य प्रणयनस्यैव श्रेण्यां निर्श्नान्तरूपेण परिगणियतुं शक्यते । प्रथमश्लोकमन्त्रादारभ्य द्वात्रिशश्लोकपर्यन्तमत्र सर्वाणि छन्दांसि एकतस्तु भिक्तिर्भराणि, अपरतश्चार्थगाम्भीयंत्रौढानि, अतश्च साहित्यिकलालित्यमञ्जुलानि सन्तीति, तद्यथा—

वियद्वचापी तारागणगुणितफेनोद्गमरुचिः
प्रवाहो वारां यः पृषतलघुदृष्टः शिरसि ते ।
जगद्द्वीपाकारं जलधिवलयं तेन कृतिमस्यनेनैवोन्नेयं धृतमहिम दिव्यं तव वपुः ॥१७॥

एतादृशानि कविप्रौढोिक्तसिद्धकल्पनारमणीयानि वहुलान्यत्र शब्दचित्रा-ण्यङ्कितानि ।

अत्र च बहवः सन्दर्भाः पुराणकथागिभताः सन्ति, तद्यथा-

अयत्नादापाद्य त्रिभुवनमवैरव्यतिकरं

दशास्यो यद्बाहूनभृत रणकण्डूपरवशात्।

शिरःपद्मश्रेणीरचितचरणाम्भोरुहबलेः

स्थिरायास्त्वःद्भक्तेहित्रपुरहरविस्फूर्जितमिदम् ॥

अन्यच्च-

प्रजानाथं नाथ प्रसभमभिकं स्वां दुहितरं
गतं रोहिद्भूतां रिरमियषुमृष्यस्य वपुषा ।
धनुष्पाणेर्यातं दिवमपि सपत्राकृतममुं
त्रसन्तेऽद्यापि त्यजित न मृगव्याधरभसः ॥२२॥

एतादृशाः पुराणकथागुम्फिताः, रुचिरकल्पनापेशलाश्चानेके रलोकाः स्तोत्रेऽस्मिन् राराज्यन्ते । शास्त्रीयसिद्धान्तर्गाभितानां स्तवानामप्यत्र नास्ति किलाल्पत्वम् । तद्यथा—

त्रयी सांख्यं योगः पशुपितमतं वैष्णविमिति
प्रिभन्ते प्रस्थाने परिमदमदः पथ्यमिति च ।
रचीनां वैचित्र्याद्ऋजुकुटिलनानापथजुषां
नृणामेको गम्यस्त्यमिस पयसामणंव इव ॥७॥

अत्रावस्ताद् ध्यानावस्थितशिवगतेन मनसा ध्यायमानस्य चिदानन्दमयस्य लोकशङ्करस्य शङ्करस्य समाहितचित्तसाक्षात्करणीयस्य रमणीयं शास्त्रचिन्तन-गाम्भीर्यंसूचकं चित्रमवश्यमेवास्वादनीयं शास्त्ररसिकैः—

मनःप्रत्यविचत्ते सविधमवधायात्तमनसः

प्रहृष्यद्रोमाणः प्रमदसिललोत्सिङ्गतदृशः।

यदालोक्याह्लादं ह्रद इव निमज्यामृतमये

दधत्यन्तस्तत्त्वं किमपि यमिनस्तत्किल भवान् ॥२५॥

स्तोत्रेऽस्मिन् बहवः रलोकाः सुभाषितकल्पाः, लोकोक्तिमनोहराश्च चकासित । अत्रावस्तात् कानिचिदेवोदाहरणानि ग्रन्थकलेवरवृद्धिभिया प्रस्तूयन्ते । अन्यानि च चेतो-हराणि पद्यकुसुमानि समाहितचित्तस्तोत्ररसिकैः स्वयमेव स्तोत्रे तत्र तत्र गवेषणीयानि—

- (१) 'कुतर्कोऽयं कांश्चिन्मुखरयति मोहाय जगतः'।
- (२) 'रुचीनां वैचित्र्याद्ऋजुकुटिलनानापथजुषां नृणामेको गम्यस्त्वमसि पयसामणंव इव' ॥
- (३) 'न हि स्वात्मारामं विषयमृगतृष्णा भ्रमयति'।

- (४) '(स्वयं तस्ये ताभ्याम्) तव किमनुवृत्तिनं फलति'।
- (५) 'न कस्याप्युन्नत्यै भवति शिरसस्त्वय्यवनतिः'।
- (६) 'न हि विश्वषु पथ्यः परिभवः'।
- (७) 'न खलु परतन्त्राः प्रभुधियः' ।
- (८) 'अमङ्गल्यं शीलं तव भवतु नामैवमिखलं तथापि स्मतृ णां वरद परमं मङ्गलमिति'।।
- (९) 'न विद्यस्तत्तत्त्वं वयिमह तु यत्त्वं न भविस' ॥

एवमेवेतराण्यपि प्रतिभावद्भिः स्तोत्रपाठकैः स्वयमेवोह्यानि पद्यरत्नानि । उक्तानि किलोद्धरणानि तु निदर्शनपराणि वोद्धव्यानि । महिम्नस्तवस्य प्रणेता, महिम्नस्तोत्रस्य रचनाकालः, स्तवस्य महनीयत्वच्च—

#### (क) स्तवस्यास्य प्रणेता-

पञ्चटीकाकर्त्रा मित्पत्रा नारायणपितित्रपाठिना कृतायां प्रस्तावनायां विणता किवदन्तीकथा जनश्रुतिश्च कियत्थौ प्राचीने स्त इति निर्धारियतुं न शक्यते। मिह्म्नस्तवहस्तलेखा नियमतः सूचयन्ति यत् स्तोत्रस्यास्य प्रणेता पुष्पदन्तः, गन्धर्वो वा, गन्धर्वराजो वेति द्वाभ्यां पक्षाभ्यां किलैतत्सम्भाव्यते यदेकस्यैव पुष्पस्यात्र निर्देशो विहितः। गन्धर्वराज-पुष्पदन्तिवषये कथासिरत्सागरादिर्वाणता या कथोपलभ्यते, तस्यां यद्यपि पुष्पदन्तस्य नामोट्टिङ्कितम्, तथाप्यन्यत्र संस्कृतस्तोत्रसाहित्ये पुष्पदन्ताभिधस्य कस्यापि कवेः किवरूपेण नामोल्लेखो न विद्यते। स खलु गन्धर्व आसीत्, मनुष्यो वाऽऽपीत्, देवयोनिसम्भवो वाऽऽसीदित्येतादृशाः प्रश्नाः सम्मुख-मापतिति। तत्रेषा सम्भावना वर्तते यदस्य स्तोत्रस्य वास्तविको निर्माता गन्धर्व-पुष्पदन्तनामव्याजेन स्तोत्रमेतद् व्यरीरचत्। स खलु किश्चिच्छवभक्तः, शिवसेवकः, पार्वतीपतिपूजको वाऽवश्यमेवासीत्। गन्धर्व-पुष्पदन्तनाम्नाऽस्य स्तवरत्नस्य महत्त्व-प्रतिपादनाय किवः किल्पतनाम्ना स्तोत्रमेतद् निरमापयामास, इत्यिप सम्भाव्यते; परन्तु निश्चतरूपेणात्र विषये किमपि वक्तुं न शक्यते।

मिहम्नस्तोत्रस्यास्य त्रयस्त्रिशत्तमे श्लोके लिखितं वर्तते—

सकलगणवरिष्ठः पुष्पदन्ताभिधानो ।

रुचिरमलघुवृत्तैः स्तोत्रमेतच्चकार ॥ इति ।

तयोश्विरस्य वापेन वसुधामवतीणयोः ।
 तद्वृत्तान्तं गिरिजंया पृष्टः प्राह त्रिलोचनः ।।
 कौद्याम्बीवासिनः सुभ्रु पुत्रतामग्रजन्मनः ।
 प्रयातः सोमदत्तस्य पुष्पदन्तो महीतले ।।
 कात्यायनः श्रुतधरस्तथा वररुचिश्च सः ।
 गुणिनामग्रणीलोंके नाममिस्त्रिमिरुच्यते ।। (वृह्त्कथामञ्जरी—१।६८-७०)

एतेन पक्षद्वयमुद्भाव्यते—

- १. अस्य स्तोत्रस्य प्रणेता सकलगणेषु वरिष्ठ आसीत्, सम्भवतः शिवगणेषु ।
- २. स्तोत्रस्यैतस्य रचना तेन प्रधानतः 'अलघुवृत्तैः' कृता ।

केचनाधुनिकाः समालोचका निगदन्ति यद् अदः स्तवस्य समाप्तिरेकत्रिशच्छ्-लोकमिता, यतो हि तस्मिन् पद्ये श्रीमच्छङ्करचरणयोः 'वाक्यपुष्पोपहारम्' समर्पितं वर्तते । एतेनैव स्तोत्रस्यास्य च समाप्तिः सञ्जातेति ।

'असितगिरिसमं स्यात्' इति इलोके तु भगवत ईशस्य वर्णनं विद्यते । अपरे स्वीकुवंन्ति यत् 'असितगिरिसमं स्यात्' इति द्वात्रिशः इलोकः स्तवराजस्यास्य चरमः इलोक इति । अवशिष्टाश्चाष्टी इलोकाः फलश्रुतिविषयकाः, अन्यपक्षसूचकाः, न कदाचिदिष स्तोत्रप्रणेत्रा विरचितेति ।

चत्वारिशत्तमे क्लोके निर्दिष्टं वर्तते यत् स्तोत्रस्यैतस्य पाठः समाहितचेतसा भक्तेन शिवप्रीणनार्थं कण्ठस्थीकृत्य विधातव्यः ।

अनेन स्तुतिकर्नृरूपपुष्पदन्ताभिधानसन्दर्भेग यस्य स्तोत्रकर्तुर्वर्णनं वर्तते, तस्य नाम खलु लोकश्रुति-लोककथाविषयक-(वररुचि)-कात्यायनसम्पर्केण लोक-प्रचलितं जातिमिति समाकलियतुं शक्यते; यतो ह्योतादृशपरिकल्पनाविषये कश्चिद् दृढ आधारो नोपलभ्यते । अतो ह्यैतिह्यदृष्ट्या स पक्षो विचारकोटि नारोहतीत्यनिर्णीता एवाद्यापि प्रश्नाः स्तवकार-स्तवश्लोकसंख्या-स्तोत्रसमाप्तिसम्बद्धाः ।

पाश्चात्त्यविदुषा श्रीमता डब्लू० नार्मनन्नाउन-महोदयेन पूनास्थभारतीयानुशीलनपरक-अमेरिकादेशीयसंस्थानद्वारा पञ्चषष्ट्युत्तरैकोनिवशिततमे खंस्ताब्दे प्रकाशितसंस्करणे महिम्नस्तवस्य स्वकीयभूमिकायास्तृतीये पृष्ठे समुपलब्शाया एकस्याः प्राचीनपाण्डुलिपेः साक्ष्येण संसूचितं । यदेतदिप सम्भाव्यते यदस्य स्तोत्रस्य लेखकः कश्चिद्
मानव आसीत्, यः खलु प्रहिलाभिधः कुमारिलभट्टनाम्ना वा निर्दिष्टो वर्तते ।

1. See D. C. Bhattacarya, Indian Antiquary Vol. 46, 1917 p. 164, refering to Descriptive Catalogue of the Government Oriental Library, Mysore, No. 11120. See also in Catalogue of Sanskrit and Prakrit Manuscripts in the library of India office, Vol 2, No. 7118. See also in Madras Catalogue [of Manuscripts] Vol. 19, No. 7517-7521, "where further details of the auther, son of Annyāmātya, are given" (Statement in India office Catalogue).

[The Mahimnastava or Praise of Shiva's Greatness, edited, translated, and Presented in illustrations, by W. Norman Brown.

-Introduction p. 3. Foot note]

2. Besides being attributed to 'Puspadanta', the work is also occasionally ascribed in Manuscripts to a human author 'Grahila' or 'Kumārilabhaṭṭa' (the latter on the authority of a commentary by a Decayāmātya).— तदेव पृ० ३

पुष्पदन्ताभिधानोऽयं महिम्नस्तवराजकर्ता ग्रन्थस्यास्य प्रस्तुतिहन्दीभूमिकायां विदुषा टीकाकारेण कथासरित्सागरवृत्तान्तसम्पृक्तकथार्वाणतपुष्पदन्त एव अन्यो वेति ऐतिहासिकप्रमाणाभावाद् निर्धारणाविषयः, यः खलु शिवभिक्तवशात् तत्रो-पासनाक्रमे व्यवधानाद् उपास्यस्य स क्रोधभाग् अभूत्। तदनु तमेव च देवदेवं शङ्करं प्रसादयितुकामः स पुष्पदन्तः स्तोत्रमेतच्चकार। स भक्तो गन्धवंयोनिसम्भूतः सङ्गीतकलानिपुणश्च कश्चिद् गन्धवं आसीत्। स च नित्यमेव भिक्तवशात् शिवाय मनोहराणि पुष्पाणि उपायनीकरोति स्म। एतत्सम्बन्धिनी विस्तृता कथा हिन्दीभूमिकायां सम्यग्रूपेण वर्णिताऽस्ति। अतस्तत्रवे सा द्रष्टव्येति। अन्यश्चापि सर्वः प्रसङ्गो हिन्दीभूमिकायां लब्धं शक्यते। कथं च स भक्तो भगवतो देवदेवस्य शङ्करस्य क्रोधालम्बनं बभूव ? कथञ्च स महादेवप्रसादनाय स्तोत्रमेतच्चकार ? इत्येतत्सवं तत्रवेव विस्तरेण विवृतं वर्तते। अतोऽत्रानावश्यकविस्तारिभया विषयेऽस्मिन् अलमधिकेन लेखनेन।

#### (ख) महिम्नस्तोत्रस्य रचनाकालः-

यथा खल्वस्याः स्तुतेः रचियतुर्विषये प्रबलप्रमाणाभावात् कर्तृत्वमिनधिरितम्, तथैवास्या निर्माणकालनिर्धारणविषयेऽपि नैकमत्यम् । नार्मनब्राउनमहोदयस्यैतत्स्तोत्र-विषयकानुशीलनपरकपूर्वोक्तप्रस्तावनासाक्ष्येण' स्तोत्रस्यास्य प्राक्तनतमोपलिब्धनंमंदानद्या उत्तरे कूले स्थिते निमाडजनपदीयमान्धातृस्थाने 'अमरेश्वरमन्दिरस्य' प्रस्तरलेखे सूचितः । यद्यप्यत्र समयस्योल्लेखो वतंते; किन्तु स खण्डितः । अतस्तेन खण्डित-लेखानुसारेण ११२०-१२०० वैक्रमाब्दवर्षयोर्मच्ये प्रस्तरलेखकालोऽनुमातुं शक्यते । अग्रे चैष विषयो विस्तराद् विस्तरमेष्यतीति ।

पूर्वोक्तेन प्रस्तरलेखेन विज्ञायते यदग्ञौ स्तवस्ततोऽपि प्राक्तनकाले रिचत आसीत्। अतः प्रतिपादियतुं प्रभवामो यत् ततोऽपि पूर्वमेतस्य स्तोत्रस्य निर्माण-मभूदिति निश्चप्रचम्।

अन्यदप्यत्र विचारणीयं तथ्यं वर्तते । कान्यमालासंस्करणस्य तृतीयभागस्य पञ्चपञ्चाशत्तमे पृष्ठे सोमदेवकृतयशस्तिलकनामके ग्रन्थे (यशस्तिलकग्रन्थस्य लेखन-कालो डो॰ सी॰ भट्टाचार्यमतानुसारेण ९५९ ख्रेस्ताब्दे निर्धारितो वर्तते) 'रथः क्षोणी यन्ता' इति महिम्नस्तोत्रस्याष्टादशक्लोकः कस्यचिद् ग्रहिलाभिषस्य लेखकस्य नाम्ना उद्धृतो निर्दिष्टश्च वर्तते । एवमेव स्तोत्रस्यास्य पञ्चमं पद्यं 'किमोहः कि कायः' राजशेखरकृतकाव्यमीमांसायां (८।१६) उद्धृतमस्ति । काव्यमीमांसायाः रचना-कालश्चानेकैः संस्कृतसाहित्यस्येतिहासलेखकैविकमीयनवमशताब्द्या अन्तिमो भागः,

१. विस्तृतं विवरणन्तु नामंनन्नाउनकृतोक्तसंस्करणप्रस्तावनायास्तृतीयपृष्ठे द्रष्टव्यम् ।

दशमशताब्द्याश्चाद्यो भागोऽनुमितो वर्तते । यद्येष समयः स्वीक्रियेत, तिह ततोऽिष पूर्ववित महिम्नस्तोत्रस्य रचनाकालो निर्धारियतुं शक्यते । नार्मनद्राउनमहोदयेन स्वकीयमिहम्नस्तवस्य विशिष्टसंस्करणस्य प्रस्तावनायां सूचितम् (परन्तु नावलोकितं ग्रन्थे) यत् महिम्नस्तोत्रस्य कवियतुः पुष्पदन्तस्योल्लेखो जयन्तभट्टकृतायां न्यायमञ्जर्यामिषि कृतो विद्यते । ए० बी० कीथमहोदयानुसारेण न्यायमञ्जर्याः रचनाकाल ईशवीय-दशमशताब्द्यां निश्चितः; किन्तु सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयद्वाराप्रकाशिते डाँ० गौरीनाथशास्त्रिसमादिते न्यायमञ्जर्याः प्रथमभागस्य आंग्लभाषायां लिखिते 'प्रिफेस' अंशस्याप्टमे पृष्ठे लिखितं यत्स्वयं जयन्तभट्टेन सूचितं यज्जयन्तभट्टः खलु कश्मीरनृपस्य शङ्कारवर्मणः—(८८५-९०२ A.D.) मन्त्री सचिवो वा आसीत्, अतः स्तवस्यैतस्य प्रणयनकालस्ततोऽपि पूर्वं इत्यनुमानविषयो भवितुमहाँति ।

स्तोत्रस्यास्य पुरातनत्वसूचकानि कानिचनान्यानि प्रमाणान्यपि संस्कृतवाङ्मय-स्यान्तःसाक्ष्येण प्रादुर्भवन्ति । ऋग्वेदसंहितायाम्, वृहदारण्यक-श्वेताश्वतरोपनिषद्-श्रीमद्भगवद्गीतायाञ्च परमतत्त्वविषयकसङ्केता यद्यपि प्रसङ्गतोऽनायासेनात्र सन्दर्भिताः, तथापि तैरस्य स्तोत्रस्य प्राचीनवाङ्मयप्रभावपरिचायकत्वमनुमातुं शक्यते ।

कालिदासकृताभिज्ञानशाकुन्तलरूपके भगवतः शिवस्य यासामष्टमूर्तीनां निर्देशो वर्तते, तासामष्टमूर्तीनां छाया 'त्वमर्कस्त्वं सोमः' इत्यादिपद्ये चकास्ति, एतदप्यस्य स्तोत्रस्य प्राचीनताख्यापने पर्यासम् । यस्यिन् प्राक्तने काले भगवतोऽष्टमूर्त्तेः शिवस्य विशिष्टा मान्यताऽऽसीत्, स एव कालोऽस्य महिम्नस्तवस्य कीर्तिप्रख्यापनेऽलमासोत् ।

भ्रष्टः शापेन देव्याः शिवपुरवसतेर्वन्द्यहं मन्दमाग्यो

मान्यं वा जन्मना मे यदि मलकलिले मत्यं लोके सशोके ।

स्निग्धामिदुंग्धधारामलमधुरसुधाबिन्दुनिष्यनन्दिनीमिः

कामं जायेय वैयाकरणमणितिमिस्तूर्णमापूर्णकर्णः'' ।। इति ।

१. प्राच्य-शोध-संस्थानबडोदरातः १९३४ तमे खैस्ताब्दे प्रकाशितायाः काब्यमीमांसायास्तृतीय-संस्करणस्य भूमिकायां १३ तमे पृष्ठे सम्पादकेन श्री के० एस्० रामास्वामिशास्त्रिणोक्तम्— "There are further literary evidences in support of the period 880-920 A. D. assigned to Rājaśekhara. Anandavardhana who flourished in a period between 857-884 A. D. is Quoted by Rājaśekhara, while Rājaśekhara is Quoted by Somadeva, Soddhala and Abhinavagupta who flourished in the later half of the 10th century."

सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयतः १९८३ तमे खैस्ताब्दे प्रकाशितायां न्यायमञ्जयां द्वितीयमागस्य १९६-१९७ पृष्ठयोः पुष्पदन्तस्योल्लेखो जातः। तथा ह्युक्तम् — ''पुष्पदन्तोऽप्याह —

#### (ग) महिम्तस्तोत्रस्य महनीयत्वम्-

हिन्दूनां शैवमतावलिम्बसम्प्रदायेऽस्य स्तवराजस्य तथैव महनीयत्वं प्रथितम्.
यथा विष्णुसहस्रनामस्तोत्रस्य वैष्णवसम्प्रदाये वेष्णवागमे च सर्वातिशायि महत्त्वमूरीकृतं वर्तते । प्रथमश्लोक एव ब्रह्मादिद्वारा शिवस्य महिमवर्णनिवषये सङ्क्षेतोऽवलोक्यते । स्तवेऽस्मिन् निगदितं यत् सकलसुरगणैः सह ब्रह्माऽपि भगवत ईशानस्य
स्तुतिगायने प्रमुखः । सर्वे देवा भगवतो धूजंटेः सकाशादेव स्वं स्वं निखिलैश्वयं
प्राप्तुवन्ति स्म । हरिरिप सहस्रसंख्याकैः कमलैः भगवतः शिवस्य पूजनं समाचरत् ।
एकदैकस्य कमलपुष्पस्य नेयून्ये सित भगवान् विष्णुनिजकमलनयनमुपायनीकर्तुं
समुद्यतोऽभवत् । तथा ह्युक्म्—

हरिस्ते साहस्रं कमलबिलमाधाय पदयोयदेकोने तस्मिन्निजमुदहरन्नेत्रकमलम् ।
गतो भक्त्युद्रेकः परिणतमसौ चक्रवपुषा
त्रयाणां रक्षायै त्रिपुरहर जागति जगताम् ॥ १९ ॥

एतेन शिवं प्रति भगवतो विष्णोः भक्तिः, आदरभावश्च संलक्ष्येते।

अन्यत्रापि अनलस्कन्धवपुषस्तेजःपुञ्जमूर्त्तेज्योतिर्लिङ्गस्वरूपस्य शङ्करस्यैश्वयं स्थूलरूपं परिच्छेत्तुं भगवान् विष्णुरधोऽधोऽविधज्ञानाय प्रयतमान आसीत् । विरिज्ञि-ब्रंह्मा उपर्युपरि तस्यान्तमवधारियतुं प्रयतितवान्; किन्तूभाविप तद्रूपं ज्योतिर्लिङ्ग-मुपर्यंधो वा परिच्छेतुं नाशक्तुताम् । उक्तज्ञ —

तवैश्वयं यत्नाद्यदुपरि विरिक्चिहंरिरघः
परिच्छेत्तुं यातावनलमनलस्कन्धवपुषः।
ततो भक्तिश्रद्धाभरगुरुगृणद्भ्यां गिरिश यस्वयं तस्थे ताभ्यां तव किमनुवृत्तिर्न फलति॥१०॥

इत्त्यञ्च द्वाविशे श्लोकेऽपि दृश्यते शङ्करद्वारा ब्रह्माणं प्रति दण्डप्रहारसमु-द्योगः । पञ्चदशश्लोके द्वात्रिशे च श्लोके दृश्यते तस्य स्मरविजेतृत्वम्, शङ्करस्य कामानधीनत्वञ्च । एतत्स्तोत्रानुसारेण परमेश ईशानः सकलस्य विश्वस्य स्नष्टा, पालियता, संहर्त्ता च स्मृतः । एवमेव चतुर्थः श्लोकोऽपि विभावनोयो वर्तते ।

अत्रावधातव्यमस्ति यदेतत्स्तोत्रं परमेशानस्य भगवतः शङ्करस्य महिमवर्णना-त्मकम्, अतः प्रायः सर्वेषु पद्येषु प्रत्यक्षतः परोक्षतश्च विभूतिमतस्तस्यैव महिमा कीर्तितः। प्रसङ्गेऽस्मिन् विशेषतः २,५,६,८,११,१२,१३,१६,१८,१९,२३, २४,२५,२७,३० संख्यावन्तः श्लोका अध्येतव्याः, विचारणीयाः, मननीयाश्च। एवमेवान्यत्राप्युक्तम्--

त्रयी सांख्यं योगः पशुपितमतं वैष्णविमिति
प्रभिन्ने प्रस्थाने परिमदमदः पथ्यमिति च ।
रचीनां वैचित्र्याद् ऋजुकुटिलनानापथजुषां
नृणामेको गम्यस्त्वमिस पयसामणंय इव ॥ ७ ॥

अत्र परमशिवस्य निरविच्छन्न-निराकार-परमेशिरूपस्य तत्त्वस्य सर्वोपास्य-त्वम्, सर्वसम्प्रदायचरमलक्ष्यरूपेण मानवानां चरमगम्यत्वं प्रतिपादितमस्ति । यद्यपि तस्य परममहत्त्वात्, अपिरिच्छिन्नत्वात्, अनन्तानन्तगुणनिधानत्वात्, निर्गुण-निराकार-त्वाच्च महिम्नो वर्णनं मनोवागतीतम्; तथापि महिम्नस्तोत्रकारस्य महिमवर्णनारूपा वाणी यथा पूता भवेत्, तदर्थं तेन स्तवन-कीर्तनमाचरितम् । उक्तञ्च—

मधुस्फीता वाचः परमममृतं निर्मितवतस्तव ब्रह्मन् किं वागिष सुरगुरोविस्मयपदम् ।

सम त्वेतां वाणीं गुणकथनपुण्येन भवतः

पुनामीत्यर्थेऽस्मिन्पुरमथनबुद्धिव्यंवसिता ॥ ७॥

प्रसङ्गेऽस्मिन् प्रथमम्-एकत्रिशच्च छन्दसी द्रष्टव्ये ।

यज्ञिक्यानुष्ठानापेक्षया भगवतो ध्र्जंटेर्महत्त्वम्, तस्य सश्रद्धोपास्यत्वच २०-२१ क्लोकयोः प्रदर्शितम् । नगण्योपकरणस्य तस्य भ्रूविलाससंकेतमात्रेण नानादेवाः स्वं स्वम् ऋद्धि लभन्ते स्म । एवमेवाष्टादशसंख्यकं पद्यमपि तस्य परमशिवस्य विशिष्टं महिमानं सूचयति ।

कि बहुना, अस्य लोकिविश्रुतस्तोत्रस्य पाठेन श्रद्धाभिक्तभिरतहृदयैपाठिकैर्भुकिः, मुिक्तः, स्वर्गोऽपि लब्धं शवयत इति शैवोपासकानां दृढो विश्वासः, यतः खलु समस्त-भक्तजनान् प्रति आशुतोषो भगवान् महेशः करुणावरुणालयः। यद्यपि परमकारुणिकस्य शङ्करस्य चिताभस्मालेपादिरूपं शीलममङ्गलमयं प्रतिभातिः, तथापि शिव-स्मतृंणां भक्तानां कृते तत्सर्वममङ्गलाभासमयं शीलं परममङ्गलाधायकमिति चतु-विशे श्लोके प्रतिपादितम्। सूर्यं-चन्द्र-पवन-विह्न-जल-धरणि-व्योमप्रभृतिनिखिला अष्टमूर्तयस्तस्यैवेशानस्य विभूतयः। लोके किमप्येतादृशं तत्त्वं नास्ति, यत्खलु शिव-तत्त्वाद्भिन्नमिति षड्विशे श्लोके सुष्ठु निरूपितम्। दशमश्लोकादारभ्य त्रयोदश-शलोकं यावत् श्रीमच्छङ्करभक्तानां महिमानं सङ्कीत्यं पञ्चदशश्लोके साक्षािच्छवस्य सर्वातिशायिमहनीयत्वमुद्गीरितं किवना—'अकाण्डबह्माण्ड॰' (१८) इति पद्येन ।

एवं सर्वासु विभूतिषु विभूतिमयस्य शिवस्य महिमगाने यदि सुरगुरुर्वृहस्पतिः, ब्रह्मादयो देवा अप्यसमर्थाः, तिह का कथाऽन्येषाम् ? तस्माद् वरदातुः शिवस्य

चरणयोर्वाक्यपुष्पोपहाररूप एष स्तवः पुष्पदन्तगन्धर्वराजेन समर्पित इत्यलं बहु-भाषितेन।

एतदवधातव्यमत्र प्रतिभाति यदस्मिन् स्तोत्रे बहूनि सारगभितानि प्रकरणानि विलसन्ति, येषु वैदिक-स्मार्त-पौराणिक-दार्जनिक-शाक्तसम्प्रदायानां मतवादा नैपुण्येन गुम्फिताः। ते च स्तोत्रस्यास्य टीकाकाराभ्यां तत्तत्प्रसङ्गे साधु समुद्वाटिता इति सुधीभिस्तत्रैवावलोकनीयाः।

#### स्तवराजस्यास्य लेखाः, पाठाः, इलोकसंख्यादयश्र-

एतस्तोत्रस्य सहस्राधिका हस्तलेखा हस्तलेखग्रन्थपुस्तकालयेषु, पाण्डुलिपि-संग्रहालयेषु, व्यक्तीनां गृहेषु, दैशिक-वैदेशिकसंस्थासु च समुपलभ्यन्ते । वाराणस्यां विश्वविश्वतहस्तलिखितसरस्वतीभवनपुस्तकालये पञ्चाशदिधका महिम्नस्तोत्रहस्त-लेखा विराजन्तेतराम् । शताधिकानि च मुद्रितानि संस्करणान्यस्य स्तवराजस्य नागरीलिप्याम्, विभिन्नासु च प्रादेशिकभाषालिपिषु सम्पूर्णे भारतवर्षे, अन्षेषु च देशेषु लब्धुं शक्यन्ते ।

नार्मनब्राउनमहोदयेन समालोचन-पाठान्तरोल्लेखपुरस्कृते स्वसम्पादिते सचित्रे संस्करणे येषां स्रोतोभूतानामाधारभूतसंस्करणानामुल्लेख एकविशे पृष्ठे कृतः, तद् विवरणमत्र महत्त्वाधायकत्वात् संक्षेपेणोल्लिख्यते ।

#### (१) शिलाभिलेखात्मक आधारः—

नीमाडजनपदान्तर्गंतनर्मदानद्या उत्तरभागस्थे मान्धातेति नाम्ना प्रसिद्धे स्थाने स्थितस्य अमरेश्वरदेवमन्दिरस्य भित्तिषु देवनागरीलिप्यां स्तवस्यैतस्य प्रस्तरलेख उपलभ्यते<sup>2</sup> । यद्यपि प्रस्तरलेखेऽस्मिन् लेखकालो निर्दिष्टो वर्तते; किन्तु वामतः

<sup>1.</sup> THE MAHIMNASTAVA—Edited, translated and presented in illustration by W. NORMAN BROWN, Professor of Sanskrit, University of Pensylivania Published (Publication No. 1) American Institute of Indian studies, Poona, 1965 A. D.

<sup>2.</sup> The Single illustrated manuscript of the text, which I have seen belongs to the Baroda Museum. It consist of 20 felios, 8\(\frac{3}{4}\) inches by 5 inches, with the text in 36 stanzas, each with an illustration. There is an introductory folio with a Colophon, also illustrated, and a full-page illustration on its reverse. The Manuscript is undated. In style the paintings blend to the last phase of the early Western Indian School with the phase of Rajasthani painting in western India, and is similar to that of the older (B<sub>1</sub>) of the two known illustrated

कालाभिलेखे द्वितीया संख्या त्रुटिता सञ्जाता। अतोऽस्याभिलेखस्य लेखनकालः उभयात्मको भवितुमर्हिति । सम्भाव्यते यद् वैक्रमीयसंवत्सरस्य ११२०-१२०२ मध्यवर्ती तस्य लेखनकालः। निर्माणकालस्य गणनानुसारेणायं समयः—(२१ नवम्बर, १०६३) अथवा (२७ अक्टूबर, ११६३) स्त्रैस्ताब्दीयो भवितुं शक्यते।

(२) अस्याभिलेखस्यारम्भो यथा—'ॐ नमः शिवाय' इत्येवंरूप इति, तद-नन्तरम् एकित्रशच्छ्लोकश्चरमञ्जोकरूपेण लिखितः। तत्रोल्लिखितं वर्तते—'इति महिम्नस्तवं समाप्तमिति'। प्रस्तराभिलेखस्य कालमानं तु वक्ष्यमाणप्रकारेण समु-ल्लिखितम्—'श्रीश्री अमरेश्वरदेवाग्रतः शिवभक्तभट्टारकगन्धव(वं)राजः परमभक्त्या स्तुतिरियम् (!) स्वयम् आलिखत् संवत् १ × २० कार्तिकबदी १३' इति ।

manuscripts of the Saundaryalahari. The painting of both are perhaps of around A. D. 1600-1625 भूमिका, पृ० ७ (1) मूचनीयम्—अत्र तस्मिन्नेव संस्करणे तस्मिन्नेव पृष्ठे एका वृहती पादिष्पणी वर्तते । सा तत्रैव द्रष्टव्या (2) एतस्मिन् संस्करणे सम्पादकेन चत्वारि तानि चित्राणि (coloured illustrations) समुद्घृतानि । (3) अमुष्मिन्संस्करणस्य वैज्ञानिके सम्पादने बहुवः साधनभूता अंशाः समुद्धृताः सन्ति । यथा—Foreward, Preface, Consents Introduction, महिन्मस्तवः आङ्ग्लभाषानुवादजुष्टः, Sources. Spurious stanzas (with a Table), Critical Apparatus Apendix, इलोकसूची Index of words in the Mahimnastava and Illustrations. (तिस्मन्नेव संस्करणे सप्तमे पृष्ठे।)

1. STONE INSCRIPTION (page 21-23 of the said Edition). N Inscription on Amareśvara temple at Māndhāta in the district of Nīmāda on the northern bank of the Narmadā river, Devanāgarī script. But the second digit of the date is damaged and the year might be saṃvat 1120 or 1220. The complete dates worked out to eitgher November 21, 1630 A. D. or October 27, 1163 A. D. (see N. P. Chakravarti in Epigraphia India, Vol. 25, part 4, [October 1939], pp. 183-185. तदेव पू॰ ३।

अस्मिन् विषये १९३३ ई० 'कल्याण'-मासिकपत्रस्य गोरखपुरीयगीताप्रेसद्वारा
मुद्रितस्य शिवाङ्के श्रीमता डा० गौरीशङ्करहीराचन्द्रओझामहामागेन बहोः कालात्पूर्वं
हिन्दीमाषायां राजस्थानमध्यप्रदेशस्य महापण्डितेतिहासिवज्ञेन विस्तृतं विवरणं स्वकीयलेखमाध्यमेन दत्तम् । तत्तु तत्रैव द्रष्टव्यम् । डब्लू. नार्मनद्राउनमहोदयेन स्वकीयभूमिकायास्तृतीये पृष्ठे पादिष्टपण्यां लिखितं वत्तंते यदयं प्रस्तरामिलेखः प्रत्युद्घृतो गौरीशंकरहीराचन्द्रमहोदयेनाथ चास्मिन् विषये परिचितं च गीताप्रेस-गोरक्षपुरद्वारा प्रकाशिते
'कल्याण'-पत्रास्याष्टमागस्याङ्के १ श्रावणमासीये १९९० वैक्रमीये (अगस्त १९३३)
पृष्ठेषु ४६७-४७१।

(३ इण्डिया-आफिस-लाइब्रेरी (लन्दन) इत्याख्यस्य ग्रन्थागारस्य संस्कृतहस्त-लेखविभागे बहवो हस्तलेखाः संकलिताः सन्ति । तत्र शारदालिप्यामपि लिखिता हस्तलेखा विद्यन्ते । एकश्चाभिलेखः शारदालिप्यां लिखितोऽस्ति, यस्मिन् निर्माण-सवत्सरो नोल्लिखतः; परन्तवनुमीयतेऽष्टादशशताब्द्यां लिखितो भवेत् । आरम्भे चास्याः पाण्डुलिपेलिखितमस्ति— 'ॐ नमः शिवाय', अन्ते च 'इति पुष्पदन्ताभिधान-गन्धर्वविरचितो महिम्नः पारस्तवः समाप्तः' इति ।

यद्यपि तत्र लेखकालस्योल्लेखो नास्ति; तथापि तस्य महिम्नस्तवहस्तलेखस्य लेखनम् अष्टादशस्त्रेस्ताब्द इत्यनुमीयते । हस्तलेखस्यैतस्य छायाचित्रं तया 'लन्दनस्थ-इण्डिया-आफिस-लाइब्रेरी' इत्याख्यया संस्थया ब्राउनमहोदयाय प्रदत्तम् ।

- (४) एकोऽन्यः पुस्तकाकारो हस्तलेखा महिम्नस्तवस्य माण्ट्रियलसंग्रहालयेन ब्राउनमहाशयाय प्रदत्तम् । हस्तलेखोऽयं चित्रात्मकः । ग्रन्थेऽस्मिन् चतस्रः पङ्क्यः सन्ति, यासां चतुर्षु पार्श्वेषु वर्णं रूपमयानि सीमान्तान्यिङ्कृतानि । समग्रो ग्रन्थोऽयमष्टा-दशचित्रैविलसितः परन्तु तेष्त्रेकमिप चित्रं महिम्नस्तवपद्यविवरणसम्बन्धि नास्ति । तत्र लिपिकालस्योल्लेखो न लक्ष्यते, परं चित्राङ्कृनशैल्या, विभिन्नलेखलिपिविवेकेन चानुमातुं प्रभवामो यत् तस्य कालस्तु एकोनविशतिल्लेस्ताब्द इति । हस्तलेखस्य रचना तु पञ्चनदस्योत्तरभागे जातेति मन्ये । अस्य प्रारम्भिको पुष्पिका त्वेवं विलसित—'ॐ श्रीगणेशाय (संशोधितं 'साय') नमः, ॐ' । हस्तलेखेऽस्मिन् द्विचत्वारिशच्छ्लोका राराज्यन्ते । पर्यन्तपुष्पिका त्विच्थं निभालिता—'इति श्रीपुष्पदन्तगन्थर्वाचार्यविरचितं महिम्नस्तोत्रं समाप्तम् । शुभमस्तु' ।
- (५) श्रीमता नार्मनब्राउनमहाशयेन 'युनिवर्सिटी आफ् पेन्सलवानिया संस्कृत मैन्युस्क्रिप्ट कलेक्शन' नामकसंस्थानाद् महिम्नस्तवस्य सप्त हस्तलेखा आवाप्ताः।

<sup>1.</sup> India Office Library London. Sanskrit MSS. 3326 aa (see Catalogue, Vol. 2, part 2, entry No. 7115). Contained in a codex which includes a number of works. The text runs from folio 34 verse (not 33) verse as stated in the Catalogue), line 11 to folio 37 verse, line 10. Śāradā Script, Not dated, probably 18th century.

<sup>2.</sup> Book form MSS belonging to the McGill University Museum, Montreal. 32 folios, 5% in by 4 ino, 4 lines to a page with coloured borders. Whole book contains 18 miniature paintings but none illustrate the Mahimnastava. The MSS is not dated, but from style of paintings and the variety of the scripts seems to be of early 19th century and excused in the northern Punjab. Begins: "Om Śrīgaņeśāya (corrected Sāya!) namaḥ om"........ [तदेव, पू॰ २१]

तत्र येषु हस्तलेखेषु यो लिपिकालो लिखितः, तेन ज्ञायते यत्ते प्रायोऽष्टादश-एकोन्विश्यतत्तमे वा वैक्रमाटदे विनिर्मिताः । एकेन लिपिकारेण त्रिचत्व।रिशत्पद्यात्म-कस्तोत्रान्ते लिखितम्—'इति श्रोपुष्पदन्तगन्धर्वराजविरिचतो महिम्नस्तवः समाप्तः । श्रोरस्तु, शुभं भवतु । संवत् १८८४ आषाढसुदि १३ शुक्ले लिखितमिदं पुस्तकं विश्वेश्वरेण नेपालदेशे एकान्तिपुरराजस्थाने' इति ।

अतीवाशुद्धलिखिते द्वितोये हस्तलेखे द्विचत्वःरिशत्पद्यानि सन्ति । न तत्र लिपिकालश्चर्वितः ।

तृतीये च हस्तलेखे ऊनचत्वारिशच्छ्लोका विद्यन्ते । तस्य लिपिकालो वैक्रमाब्दीय-१८७६ संवत्सरे, शकाब्दीय-१७४१-तमे वत्सरे निश्चितः ।

चतुर्थो हस्तलेखस्तु सटीकः; किन्तु टीकानिर्मातृनामविरहितोऽप्टित्रशरपद्या-त्मकः । हस्तलेखस्यास्य लेखनन्तु द्वाभ्यां लिपिकाराभ्यां जातम् ।

पञ्चमे च हस्तलेखे ऊनचत्वारिशच्छ्लोका विभान्ति । लिपिकालश्च १७७१-१८५७ खैस्ताब्दयोर्मध्यवर्ती ।

षष्ठोऽपि हस्तलेखोऽज्ञातकर्तृंकटीकायुतः सन् १९०० तमे वैक्रमाब्दे विनिर्मितः।
सप्तमोऽपि हस्तलेखो ब्राउनमहाशयेन गणितः; चत्वारिशच्छ्लोकात्मकः;
किन्तु महत्त्वहीनः प्रतिभाति।

एवमेव ब्राउनमहोदयेन मुद्रितानि त्रीणि संस्करणानि मिहम्नस्तवस्य भृशं विमृष्टानि । तत्र मुद्रितमस्ति—'श्रीपुष्पदन्तिवरिचतं मिहम्नस्तोत्रं मधुसूदनसरस्वती-प्रतिप्रणीतिश्व-विष्ण्वर्थंव्याख्यासिहतम्'। अत्र त्रिचत्वारिशत्पद्यानि विलसन्ति; किन्तूभयात्मिका व्याख्या आ प्रथमश्लोकाद् एकित्रशश्लोकं यावदस्ति । षट्त्रिश-संख्यकपद्यस्यान्तेऽत्राप्युक्तम्—'इमे (३२-३६) श्लोकाः स्तोत्रान्तर्गताः, सुगमाश्चेति सर्वं भद्रम्' इति । अत्र च षट्श्लोकास्तेन टीकाकारेण लिखिताः, येष्वन्तिमस्तु—

# भूतिभूषितदेहाय द्विजराजेन राजते। एकात्मने नमो नित्यं हरये च हराय च।। इति।

अन्ते चोपसंहरन् तेनोक्तम् भ-'इति श्रीमत्परमहंसश्रीमद्विश्वेश्वरसरस्वती-चरणारविन्दमधुपमधुसूदनसरस्वतीविरचिता महिम्नस्तुतिव्याख्या सम्पूर्णा ।

नामंनवाउनमहोदयेन यस्य हस्तलेखस्य चर्चा कृता, तस्मिन् अन्येऽपि सप्त-संख्याकाः व्लोका आसन्। पाण्डुरङ्गजीवाजीप्रकाशितस्य तस्य संस्करणस्य सा

अन्ये क्लोका अस्मिन्नेव संस्करणे षट्त्रिंश्वतसंख्यकपद्यानन्तरं मम पितृचरणैश्द्धृताः, अतस्तत्रैव पाठकेद्रंष्टव्याः ।

सप्तमावृत्तिरासीत् १८५८ शकाब्दपर्यन्तम् । तस्मिन् संस्करणे द्वात्रिशच्छ्लोकादारभ्य षट्त्रिशच्छ्लोकपर्यन्तं टीकाकर्त्रा हरि-हरात्मकं व्याख्यानं कृतं न वेति न जाने । परन्तु मुख्यावरणपृष्ठे लिखितमस्ति—'श्रीपुष्पदन्तिवर्त्तितं महिष्नक्तोत्रं मधुसूदन-सरस्वतोप्रतिप्रणीता शिव-विष्णवर्थंकव्याख्यासहितम्'। तत्रैवाभ्यन्तरे पृष्ठे लिखितं वर्तते—'श्रीमन्मधुसूदनसरस्वतीप्रणीतशिवसहितं पणशीकरोपाह्वलक्ष्मणशर्मसूनुना वासुदेवशर्मणा संशोधितम्' इति ।

प्रकाशितसंस्करणानां प्रसङ्गे नार्मनब्राउनमहोदयेन एकस्यान्यस्यापि ग्रन्थस्य चर्चा कृता । स ग्रन्थस्तु जगन्नाथचक्रवर्तिकृतव्याख्यया समलङ्कृतः, आर्थरएवलोन-नामकेन विदुषा स्वीयव्याख्यापुरःसरमनूदितश्च । तेन प्रतिसंशोधितं परिवर्द्धितं संस्कृतमयोसार्थदीपिकाव्याख्यया समन्वितिमदं संस्करणं मद्रासस्थगणेश-एण्ड-को०-नाम्न्या संस्थया १९५३ लैस्ताब्दे प्रकाशितम् । आर्थरएवलोनमहाशयेन आदितः पञ्च-वित्रत्यानामेवानुवादकार्यं विहितम्, किन्तु टीकाकर्त्रा जगन्नाथचक्रवर्तिना चत्वा-रिशच्छन्दांसि व्याख्यातानि । व्याख्याकर्त्रा छन्दसां संख्या भिन्ना पुरस्कृता, अनुवाद-कर्त्रा तु भिन्ना । अस्मिन् संस्करणे श्लोकानां संख्या चतुश्चत्वारिशनिताऽस्ति ।

एवमेवैकस्यापरस्यापि प्रकाशितसंस्करणस्य चर्चा श्रीमता ब्राउनमहोदयेन कृता । तृतीयसंस्करणिमदं संस्कृतान्वयिहन्दीभाषासिहतं २०१० वैक्रमाब्दे सहारन-पुरजनपदान्तर्गतकनखलनाम्ना प्रथितात् स्थानात् प्रकाशितम् । संस्करणेऽस्मिन् हि दीभाषानुवादकर्त्रा स्वामिप्रकाशानन्दशास्त्रिणा द्विचत्वारिशत्पद्यानामेव समावेशः कृतः । ब्राउनमहोदयेनोपर्युक्तानां मिहम्नस्तोत्रस्य प्रकाशितसंस्करणानां पाठभेदादि-विवेचनं न समनुष्टितम् ।

अन्ते च विदुषा ब्राउनमहाशयेन स्वीयसंस्करणविषये त्रिविशे पृष्ठे प्रतिपादितं यदमीषु हस्तलेखेषु नोमाडमन्दिरभित्तिप्रस्तरलेखः सर्वापेक्षया शुद्धो विशिष्टोऽपूर्वश्च । स एवेकित्रशत्पद्यात्मको हस्तलेखो ब्राउनमहाशयेन सम्पादनार्थमूरीकृतः । एतिसम् संस्करणे तेनोद्घोषितं यद् द्वात्रिंशत्पद्यतः षट्त्रिंशत्पद्यपर्यन्तं श्लोकाः परवितिभः प्रक्षिताः ।

<sup>1.</sup> The text is given in stanzas with commentary on stanzas 1-31 after stanzas 32-36, there are some stanzas which like the commentary on stanzas 1-31, give a double significance to the Stotra as referring to 'Śiva-Viṣṇu (P. 22).

२. तस्मिन्नेव नामंनन्नाउनसम्पादिते संस्करणे-पृ० २२।

<sup>3.</sup> Arthur Avalon,

त्राउनमहाशयेन यानि मुद्रितानि संस्करणानि पुरस्तात् चर्चितानि, तेषु १९२४ तमे खेस्ताब्दे वाराणसीस्थचौखम्बासंस्कृतसीरिज-आफिसनामकात् संस्थानात् प्रकाशितस्य मदीयितृचरणकृतपञ्चमुखीटीकोपेतस्य च संस्करणस्योपयोगस्तेन न कृतः। सम्भाव्यते यत्तस्य मुख्यं कारणन्तु संयोगवशात् तस्य संस्करणस्यानवलोकनमेव स्यात्। अत एव तस्मिन् विषये तेनोल्लेखो न कृतः।

मित्त्वरणैः श्रोमिद्भितारायणपितित्रिपाठिमहोदयैः सम्पादितेऽस्मिन्निप संस्करणे वास्तिविकी क्लोकसंख्या द्वात्रिंशन्मिता, अन्यानि तु पद्यानि न पुष्पदन्त-प्रणीतानि, मन्ये परवितिभिः प्रक्षिप्तानीति । द्वात्रिंशसंख्यकः 'असितिगिरिसमं स्यात्' इति पद्यन्तु मूलस्तोत्रस्यैवान्तिमः क्लोकः, पञ्चमुखीटीकाकारेण गृहोत्तक्चः किन्तु बाउनमहोदयेन नीमाडस्थप्रस्तराभिलेखतो गृहीता एकत्रिंशच्छ्लोका एव महिम्न-स्तोत्रस्य मौलिका इति मन्त्वा शेषाः क्लोकाः प्रक्षिप्ता इति तेन विदुषा सिद्धान्तितम् ।

एवं मुद्रितान्यमुद्रितानि च महिम्नस्तवस्य संस्करणानि गणनातीतानि, कानिचन मयाऽवलोकितानि, कानिचन चानवलोकितान्यपि । अस्य स्तवस्यैकं संस्करणं गोरखपुरस्थगीताप्रेसद्वारा प्रकाशितम्, तस्यानेका आवृत्तयः सञ्जाताः । एकञ्चापरं विशिष्टदार्शनिकव्याख्यानसंवलितं भाष्यात्मकं संस्करणमपि तत्र चितं विद्यते । मधुसुदनीटीकानिर्मातारो मधुसुदनसरस्वतीपादाः—

अस्मिन् सटीकमिहम्नस्तोत्रसंस्करणे श्रीमतां पण्डितचक्रवालचूडामणीनां श्रीमन्मधुसूदनसरस्वतीमहाभागानां हरि-हरोभयार्थिका 'मधुसूदनी' इत्याख्या

''असितिगिरिसमं स्यात्कज्जलं सिन्धुपात्रे
सुरतक्वरशाला लेखनी पत्रमुर्वी।
स्थिति यदि गृहीत्वा शारदा सर्वकालं
तदिप तव गूणानां नाथ पारं न याति''।

A parallel appears in 'Subandhu's 'Vāsavadattā' (Keith P. 312; note also Keith's reference LOR. Böhler, KI. Schripten 3.293 Hand Zacharioe, KI. Schripten, PP. 205 f.)

(ख) अस्मिन्नेव संस्करणे मिल्पित्रा भूमिकायाः सप्तमे पृष्ठे लिखितं यिच्छवरहस्याख्ये ग्रन्थे द्वात्रिंशत्तमस्य 'असितिगिरिसमं स्यात्' इति इलोकस्य स्थाने अन्यो द्वी इलोकी लिखितौ स्तः। अन्यच्च स्कन्दपुराणान्तगंतिशवरहस्यविषये तत्र यिकिन्चिल्लिखितम्, तत्सवं तत्रैव जिज्ञासुमिरवलोकनीयम्। तस्यामेव भूमिकायाम् एकस्या राम-शिवोभया- सिकाया टीकाया अपि चर्चा कृताऽस्ति, यस्या विषये मित्पत्रा श्रुतमस्तीति।

१. (क) रोमनाक्षरेषु लिखितं वक्ष्यमाणं पद्ममत्र पाठकवृन्दसौविष्यार्थं नागराक्षरेषु मया परिवर्तितम्—

व्याख्याऽपि सम्पादिता । जानन्त्येव भारतीयदर्शनशास्त्राध्येतारो यदिमे महाभागाः शाङ्कराद्वैतमतस्य प्रकृष्टपरिपोषका आसन् । एतेषां श्रीमद्भगवद्गीताया 'गूढार्थदीपिका' नाम्नी टीका सुविख्याता, विद्वद्भिबंहुसमादृता चे । अद्वैतिसिद्धि-वेदान्तकल्पलिका-अद्वैतरत्नलक्षणम्-संक्षेपशारीरकव्याख्यादयश्च विदुषां चेतांसि चमत्कुर्वन्ति । एतेषामन्येऽपि बहवः शाङ्कराद्वैतसिद्धान्तप्रबन्धा दर्शनशास्त्रोपासक-विद्वन्मण्डलीषु सादरमभ्यहिताः, अभिवन्दिताश्च ।

एवंविधस्य गुणतो गरिष्ठस्य विद्यातो वरिष्ठस्य विदुषः प्रबन्धानां सूची विस्तृतेति विस्तरभयादत्र संक्षेपतः किञ्चिल्लिखामि ।

#### तस्याविभविकालः-

सामान्यतोऽस्याविभीवकालो नवत्युत्तरपञ्चदशशततमे वैक्रमाब्दे (१५९० वै०) विद्वद्भिर्निर्धारितः । मूलत एतेषां पूर्वपुरुषाः कान्यकुब्जनिवासिन आसन् । पश्चाच्च मोहम्मदीयानामुत्पीडनात्मकात्याचारोद्वेजिता जाताः । पण्डितोऽयं बङ्गदेशान्तर्गत-फरीदपुरीयकोटालपाडाख्यं ग्रामं स्वजनुषाऽलञ्चकार । एतेषां पितुर्नाम प्रमोदन-पुरन्दर आसीत् । प्रमोदनमहाशयस्य पूर्वपुरुषा अपि तत्तच्छास्त्रवैदुष्यमण्डिता बभूवुः ।

- श्रीमन्मधुसूदनसरस्वतीमहाशयानामधीलिखिताः कृतयोऽतीव प्रसिद्धाः प्रोच्यन्ते-(१) अद्दै-तसिद्धः, (२) अद्दैतरत्नलक्षणम्, (३) वेदान्तकल्पलितका, (४) संक्षेपशारीरकव्याख्या,
  - (५) सिद्धान्तिबन्दुः, (६) आत्मबोधः, (७) गीतानिबन्धः, (८) गीताव्याख्यागूढाथंदीपिका,
  - (९) प्रस्थानभेदः, (१०) शाण्डिल्यसूत्रव्याख्या, (११) रासपश्चाव्यायीटीका, (१२) महिम्न-स्तोत्रव्याख्या, (१३) श्रीमदानन्दमन्दाकिनी, (१४) कृष्णकुतूहलनाटकम्,
  - (१५) मागवतटीका, (१६) हरिलीलाविवेकः, (१७) मक्तिरसायनश्व ।

अन्येऽपि चत्वारः पञ्च वा ग्रन्था एतैविनिर्मिताः, येषां नामान्यधोनिर्दिष्टानि-'सर्वेविद्या-सिद्धान्तवर्णनम्', 'वेदस्तुतिटीका', 'जरा (टा ? )-द्यष्टविकृतिः', 'राज्ञां प्रतिबोधश्च'।

एतेषां शिष्योपशिष्याणां तैस्तैर्विरचित्तनिबन्धानां च सुच्यत्रानापेक्षितेति नात्र तिह-वरणं मया दीयते ।

- २. (क) वाराणसेयोदासीनसंस्कृतमहाविद्यालयप्राचार्यं-(प्रिसिपल)-महोदयेन मीमांसातीर्थंन्याया-चार्याद्युपाधिमण्डितेन श्रीयोगीन्द्रानन्दपुण्यचरणेन रसधाराख्यव्याख्योपेतमक्तिरसायन-ग्रन्थे समुपस्थापितप्रमाणैः, अथ च कलिकातानिवासिविद्वद्वरेण्यस्य तर्कं-सांख्य-वेदान्तादितीर्थोपाधिविभूषितस्य योगेन्द्रनाथमहोदयस्य च लेखनसाक्ष्येणैष कालो निर्धारितः।
  - (ख) अत्र मतभेदोऽपि वत्तंते; तथापि १५३३ ई० तः १६४० ख्रैस्ताब्दमध्येऽवश्यमेव तस्य काल आसीत् । विस्तारस्तु वाराणसेय-चौखम्बासंस्कृतसंस्थानप्रकाशिते २०३९ वैक्रमाब्दीयद्वितीयसंस्करणे सरस्वतीमहामागस्य संक्षिप्तपित्त्वयशीर्पकॅऽशे मधुसूदन-सरस्वतीगूढाथँदीपिकोपेते हिन्दी-अनुवादसहिते श्रीमद्भगवद्गीताग्रन्थे द्रष्टव्यः ।

प्रमोदनपुरन्दराचार्यस्य चतुर्ष् पुत्रेषु मधुसूदनसरस्वतीमहाभागस्तृतीय आसीत् । अस्य गृहनाम 'कमलनयनः' इत्यासीत् । नवद्वीपे हरिरामतर्कवागीशात्प्राचीन-नव्यन्याय-शास्त्रादिकं सरहस्यमेभिः सम्यगधीतम् । नवद्वीपस्य विश्वविश्वतनव्यनैयायिकाः 'गदाधरभट्टाचार्याः' एतेषां सहाध्येतार आसन् । ततश्च काशीं समागत्य आचार्य-विश्वेश्वरसरस्वतीमनीषिभ्यः सकाशाच्छाङ्करवेदान्तस्य सश्रद्धं साभिनिवेशं प्रगाढं गहनं गभीरञ्चानुशं लनं विधाय तेभ्य एव विश्वेश्वरसरस्वतीपूज्यपादेभ्यः सन्त्यास-दीक्षामगृह्णन् ।

एवं श्रीमतां मधुसूदनसरस्वतीनां मतानुसारं श्रीश्री१०८ श्रीविश्वेश्वरसर-स्वतीमहाभागाः साक्षादिभिनवश्रीमदाद्यशङ्कराचार्या आसन् । तथा हि सिद्धान्तिबन्दौ मङ्गलश्लोकः—

श्रीशङ्कराचार्यनवावतारं विश्वेश्वरं विश्वगुरुं प्रणम्य । वेदान्तशास्त्रश्रवणोत्सुकानां (णालसानां) बोधाय कुर्वे कमपि प्रबन्धम् ।।

एवमेवान्येभ्यो नानाशास्त्रमर्मज्ञेभ्यो महापण्डितेभ्यस्तत्तद्विद्यानां वैदुष्यं समवाप्य मधुसूदनसरस्वतीवर्या विद्वन्मण्डलीषु सभाजिताः, समादृताः, अभ्यहि-ताश्च जाताः।

अत्रावधेयमस्ति यदिमे न केवलं वेदान्त-न्याय-भक्तिसम्प्रदायादीन्।मेव तल-स्पर्शितत्त्विवदो मनीषिणो बभूवुः; अपि त्वन्येषां मीमांसा-सांख्य-योग-पाशुपतसिद्धान्त-शैवदर्शन-बौद्धदर्शनप्रभृतीनां शास्त्राणां विज्ञातार आसन् तथा च सम्यग्रूपेण तत्तच्छा-स्त्राणां गुरुमुखादध्ययनम्, अनुशीलनञ्च कृतवन्तः । उक्तञ्च तेनैव श्रीमद्भगवद्गीता-भाष्यस्यान्तिमे क्लोके—

> श्रीरामविश्वेश्वरमाधवानां प्रसादमासाद्य मया गुरूणाम्। व्याख्यानमेतद्विहितं सुबोधं समिपतं तच्चरणाम्बुजेषु॥

एतेषां न्यायशास्त्रस्य पाण्डित्यप्रसङ्गे केनचिदुक्तम्-

नवद्वीपे समायाते मधुसूदनवाक्पतौ। चकम्पे तर्कवागीशः कातरोऽभूद गदाधरः॥

इदमप्येतेषां काशीनिवासप्रसङ्गे श्रूयते यदिमे मितमन्तो गोस्वामितुलसीदास-महाभागानां समकालीना आसन् । श्रूयते यद् यदा वाराणसेयाः केचन संकुचित-मानसाः संस्कृतपण्डितास्तुलसी(सि)कृतरामचिरतमानसग्रन्थस्य भगवच्चिरतभिर-तस्य हिन्दीभाषामयत्वात् तस्य विषये दुरिभप्रायान् प्रकटितवन्तः, तदा चेखिद्यमान-मानसेन तुलसी(सि)दासेनैकं वक्ष्यमाणं हिन्दीभाषापद्यं लिखित्वा श्रीमन्मधुसूदन-सरस्वतीपादानां सविधे प्रेषितम्—

# हरि-हर-जस सुर-नर-गिरा, बरनिह सन्त सुजान। हाँड़ी हाटक चारु रुचि, रांधे स्वाद समान॥

पद्यस्यैतस्य भावार्थमिदमेव यत् तण्डुलपाको मृण्मयपात्रे सम्पन्नः, सुवर्णमय-पात्रे वा, ओदनस्यास्वादः सम एव । तदा च मधुसूदनपादाः तुलसीदासकृतिहन्दी-भाषाकवितां प्रशंसन्तो लिखितवन्तः—

> आनन्दकानने ह्यस्मिन् जङ्गमस्तुलसीतरुः। कविता-मञ्जरी यस्य रामभ्रमरभूषिता।।

पुरस्त।दुद्धृतानां वृत्तान्तानां कथनस्यात्रैतदेव तात्पर्यं यत् काशीनिवासकाले श्रीमन्मधुसूदनसरस्वतीपादानां गणना वाराणसेयपण्डितपुङ्गवेषु प्रधानतमाऽऽसीत्।

केनचित् कविना साधूकं तेषां विषये--

मधुसूदनसरस्वत्याः पारं वेत्ति सरस्वती। पारं वेत्ति सरस्वत्या मधुसूदनसरस्वती॥

अत्रैतद् विशेषेणावधेयं वर्तते यिदमे विलक्षणिविचक्षणा नानाशास्त्रनदीष्णाः श्रीमदाद्यशङ्कराचार्यप्रवित्ततशाङ्करवेदान्तपारङ्गताः सन्तोऽपि गोपीजनवल्लभस्य वृन्दावनमधुरलीलामधुरीरिसकस्य भगवतः श्रीकृष्णस्यापि परमभका आसन्। प्रमाणरूपेणात्र एभिविनिर्मिताः—'भिक्तरसायन-रामपञ्चाध्यायीव्याख्या-हरिलीला-विवेक-श्रीमद्भागवतटीका-श्रीमद्भगवद्गीतागूढार्थदीपीका'—प्रभृतिमधुररसिनस्यन्दिनो ग्रन्था उल्लेखितुं शक्यन्ते।

एवमेवैतेषां सरस्वतीपादनां कानिचन भक्तिभावभिरतानि पद्यान्यवस्तादुप-न्यस्यन्ते, यैनिभ्रान्तरूपेण प्रमाणीकर्तुं शक्यते यत् सरस्वतीपादाः कामं व्रजनन्दनस्य श्रीकृष्णचन्द्रस्यानन्यभक्ता आसन्। उक्तमिप गूढार्थदीपिकायाः सप्तमाध्यायारम्भे—

> यद्भिक्ति न विना भुक्तिर्यः सेग्यः सर्वयोगिनाम् । तं वन्दे परमानन्दघनं श्रीनन्दनन्दनम् ॥

इत्थमेव च त्रयोदशाध्यायप्रारम्मेऽपि श्लोकोऽयं निजार्थमहिम्ना भक्तजन-चेतांसि चमत्करोति—

> घ्यानाभ्यासवशोकृतेन मनसा तिर्झ्यणं निष्क्रियं ज्योतिः किञ्चन योगिनो यदि परं पश्यन्ति पश्यन्तु ते । अस्माकं तु तदेव लोचनचमत्काराय भूयाच्चिरं कालिन्दीपुलिनोदरे किमपि यन्नीलं महो घावति ॥

एवमेव श्रीमद्भगवद्गीताया गूढार्थदीपिकानाम्न्याष्टीकायाः चरमः श्लोकस्तु यितवराणां सरस्वतीपादनां नन्दनन्दनस्य यमुनापुलिनकुञ्जलीलाधरस्य सौन्दर्य-निधानस्य श्रीकृष्णस्य भक्तेः परां काष्टामभिव्यनिकत, तथा हि—

> वंशीविभूषितकराम्नवनीरदाभात् पीताम्बरादरुणिबम्बफलाधरोष्ठात् । पुर्णेन्दुसुन्दरमुखादरिवन्दनेत्रात् कृष्णात्परं किमपि तत्त्वमहं न जाने ॥

एभिः सन्दर्भैः कामं निष्कष्टुं पायंते यदवश्यमेव सरस्वतीपादाः श्रीकृष्णतत्त्व-रहस्यज्ञानशालिन आसन् । अत एवेदं स्वाभाविकमासीद् यत् श्रीकृष्णचन्द्रस्य भक्तेः परां काष्ठामधिरूढेनानेन यतिवरेण शिवमहिम्नस्तोत्रस्य हरि-हरोभयाथिकी व्याख्या कृतेति । नूनमेवात्र श्रीविष्णुभिक्तरेव प्रेरिका जाता ।

यद्यप्येतेषां सरस्वतोमहाभागानां हरि-हरयोः समाना दृढा च भिवतरासीत्; तथापि परमार्थरूपेणोभयोरभेदप्रतिपादनमेव तेषां मुख्यमुद्देश्यं प्रतिभाति । अत एव षट्त्रिंशत्तमश्लोकस्य व्याख्यायां तेन प्रतिपादितम् —

> हरि-हरयोरभेदबोधो भवतु क्षुद्रिधयामपीति यत्नात्। उभयार्थतया मयेदमुक्तं सुिधयः साधुतयैव शोधयन्तु॥

अग्रे चापि षष्ठश्लोकव्याख्याने तेनो ततम्-

भूतिभूषितदेहाय द्विजराजेन राजते। एकात्मने नमो नित्यं हरये च हराय च ॥ इति ।

एवं विविधशास्त्रपारङ्गमानां श्रीमन्मधुसूदनसरस्वतीपादानां तत्तच्छास्न-निःस्यन्दिभूता तत्त्वदृष्टिः स्वयमेव प्रेक्षाविद्धिष्टीकाध्येतृभिस्तत्र तत्रोहनीया, विशेषतोऽनुशीलनीया च वक्ष्यमाणश्लोकानां मधुसूदनी टीका ।

- (क) 'त्रयी साङ्ख्यं योगः' इति सप्तमश्लोकस्य व्याख्यायां विविधदार्शनिक-तत्त्वानां सारसंक्षेपावतारो द्रष्टव्यः ।
- (ख) 'महिम्नः पारं ते' इति प्रथमश्लोकस्य व्याख्याने गन्धर्वराजपुष्पदन्तस्यो-पाख्यानादोनि द्रष्टव्यानि ।
  - (ग) 'अमुख्य त्वत्सेवा' इति द्वादशक्लोकस्य विशिष्टा व्याख्याऽत्रलोकनीया।
- (घ) 'क्रतौ सुप्ते' इति विश्वतितमस्य श्लोकस्य व्याख्यायां यज्ञापेक्षया ईश्वरा-राघनं प्रशस्यमिति वैशिष्ट्यं तत्रैवोहनीयम् ।
- (ङ) 'मनः प्रत्यक्चित्ते' इति पञ्चिवशस्य श्लोकस्य यौगिको विशिष्टा व्याख्या ध्यातव्या ।

- (च) 'त्वमर्कस्त्वं सोमः' इति षड्विंशतितमस्य इलोकस्य विभूतिमूलिका व्याख्याऽपि मननीया ।
- (छ) 'त्रयों त्रिस्रो वृत्तिः' इति सप्तविंशतितमस्य इलोकस्य प्रणवमूलिका व्याख्याऽप्यूहनीया ।

एवं पुरस्ताच्चितानि पद्यव्यांख्यानानि तूपलक्षणमात्रभूतानि सन्ति । वस्तुतः सम्पूर्णस्य महिम्नस्तोत्रस्य मधुसूदनी व्याख्या कामं सरस्वतीपादानां चतुरस्रपाण्डित्य-प्रकर्षस्य भास्वरतामभिव्यनक्तीति ।

#### महिम्नस्तवस्यान्याष्टीकाः--

महिम्नस्तवस्य टीकानां विषये अस्मित्पतृपादैः स्वकीयायां भूमिकायां यदुक्त-मस्ति, ततोऽधिकं मया न निगदनीयम् । प्रायः सकलासु भारतीयभाषासु, तत्तत्त् प्रदेशीयासु च भाषासु महिम्नस्तवस्य टीका विराजन्तेतराम् । तथाप्यत्रावस्तात् कासाञ्चन टीकानां विवरणं प्रस्तूयते—

- १. पण्डितकोमलरायस्य 'सुबोधिनी' नाम्मी टीका।
- २. पूज्यचरणब्रह्मानन्दसरस्वतीमहोदयस्य 'मनोरमा' नाम्नी टीका।
- ३. एका अपरापि शिवरामपण्डितविरचिता 'शिवरामी' नाम्नी टीका श्रुता। श्रुयते च सा शिव-रामोभयाथिका आसीत्। टीकेयं मित्पतृचरणैर्न दृष्टेति।

अन्याश्चापि स्तवस्यास्य बह्वचष्टीका विद्वद्भिविरचिताः, यासां सर्वासां विवरण-मत्रोपस्थापियतुं नास्त्यवसरः, न वा तत्र मे सामर्थ्यम् ।

## नारायणीटीकाकर्तुः पूर्वपुरुषा रामानन्दपतित्रिपाठिनः-

अस्माकमेके पूर्वपुरुषाः स्वनामधन्याः, विविधशास्त्रनदीष्णाः, मोगलवंशीय-औरङ्गजेब-अग्रज-इकबालमुहम्मददाराशिकोह-अध्यापकाः, श्रीमद्रामानन्दपितित्रपाठ-महोदया वर्णाश्रमधर्मानुष्ठानतत्पराः, संस्कृताध्ययनाध्यापनसम्पितमानसा अस्यामेव वाराणस्यां न्यवसन् । तेषां विषयेऽस्मत्कुलपरम्पराविषये च वाराणसीस्थसम्पूर्णानन्द-संस्कृतविश्वविद्यालयेन लघुग्रन्थमालायां पर्झित्रशपुष्परूपेण प्रकाशितविराड्विवरणास्थे ग्रन्थे विस्तृतं विवरणं द्रष्टुं शक्यते । अत्र केवला तस्य ग्रन्थस्य पुष्पिका टिप्पणी-भागे द्रष्टव्या ।

१. (क) विराड्विवरणस्यावसानिका पुष्पिका यथा—'इति श्रीइकबालमुहम्मद्दाराशिकोह-प्रकर्षोद्भृतसत्संतानाखण्डघरणिनियुक्तेन'।

<sup>(</sup>ख) आचार्यंपण्डितबलदेवोपाध्यायिवरिचते वाराणसीस्थिविश्वविद्यालयप्रकाशनसंस्थानद्वारा १९८३ खैस्ताब्दे प्रकाशिते 'काशी की पाण्डित्य-परम्परा' नामके ग्रन्थे ७० तः ७४ पृष्ठानि द्रष्टव्यानि ।

नारायणीटोकाकर्तारो नारायणपतित्रिपाठिशर्माणः --

शिवमहिम्नस्तोत्रस्य नारायणीटीकाकर्तारोऽस्माकं पितरः श्रीनारायणपितत्रिपाठिनो यद्यपि संस्कृताध्ययनमुपाधिप्राप्तिधिया न कृतवन्तः; तथापि वंशपरम्परादायमहिम्ना, आत्मस्वाध्यायाभिनिवेशेन, स्विपतृव्यचरणश्रीमच्चन्द्रशेखरपितित्रपाठ्यनुग्रहेण, प्रातःस्मरणीयपुण्यश्लोक-काशीपिण्डतसमाजाग्रणी-स्वश्वसुरश्रीमिच्छवकुमारशास्त्रिमहाभागनित्यप्राप्तसान्निध्येन, नियमितशास्त्रचर्चाप्रसङ्गेन, स्वामिवर्य१००८ श्रीमनीष्यानन्दमहाभागातस्वाध्यायेन चाद्भुतं पाण्डित्यं तैरवाप्तमिति न
विस्मयास्पदम्।

एवंविधगुणगणसमलङ्कृतैस्तैः पञ्चाशदिधकग्रन्थस्तोत्रादिसम्पादन-हिन्दी-भाषापद्यानुवाद-संस्कृतटीकाविरचनादिव्यवसायेनात्मनोऽजस्रविद्याव्यसन्तितं प्रख्या-पितम् । अस्मत्कुलपूर्वपुरुषैः श्रीमद्रामानन्दपितित्रपाठिभिविरचितान्यनेकविधस्तोत्र-साहित्य-दर्शनपुस्तकादीनि एभिहिन्दीभाषानुवादमाध्यमेन सम्पाद्य सामान्यजनेभ्यो वितरितानि । एवमेवेमे स्कन्दपुराणान्तर्गतस्य श्रीकाशीखण्डस्य हिन्दीभाषायां पाण्डित्यपूर्णमनुवादं तस्य सम्पादनमपि कृत्वा मुम्बापुरीस्थश्रीव्येकटेश्वरमुद्रणा-लयद्वारा प्रकाशितवन्तः ।

संस्कृतभाषायां पद्यनिर्माणे चैते आशुकवय आसन् । चतुर्दशशतश्लोको भगवतीस्तुतिः –गङ्गाशतक –भूकम्पशतक –काशीशतक -भारतमातृमालाशतक -प्रभृतीनि काव्यवन्धान्येतेषां संस्कृतभाषायां काव्यनिर्माणपटुत्वमुद्घोषयन्ति । उक्तानि शतकानि अनेकानि यथाकालं सुप्रभातास्ये संस्कृतपत्रे प्राकाश्यं नीतानि सम्पादकेन श्रीकेदारनाथसारस्वतपण्डितेन । कि बहुना, हिन्दीभाषायां पद्मनिर्माणविधौ परम-प्रावीण्यमवासा इमे ।

यद्यप्येतेषां कविवराणां विषये बहु वर्णनीयं वर्तते; किन्तु लघुग्रन्थमालायां चत्वारिशप्रसूनतया प्रकाश्यमानेऽस्मिन् ग्रन्थे स्विपतरमिधकृत्य विस्तृतपरिचयप्रदानाय समुत्सुकमप्यहिमदं प्रकरणमुपसंहरन् विश्वसिमि, अनुरुन्धे च यद् विद्वांसोऽस्याः पञ्चमुखीटीकाया अनुशीलनेन, विशेषतश्च नारायणीसंस्कृतव्याख्या-आलोडनेन च पण्डितनारायणपतित्रिपाठिविषये स्वत एव मूल्याङ्कनं विधास्यन्तीति ।

यथा पूर्वमेव प्रतिपादितं यदेभिः संस्कृतभाषायां सहस्राधिकानि पद्यानि विरिचितानि, तेष्वेका महाकाली-महालक्ष्मी-महासरस्वतीरूपा नवदुर्गात्मिका 'देवी-चतुर्वशक्ताती' इत्याख्या कृतिरस्माकं दौर्भाग्यात् केनचित्प्रकाशकेन साभ्यर्थनं प्रकाशनार्थं नीता सती प्रमादात् तेनैव विनाशिता-इति ।

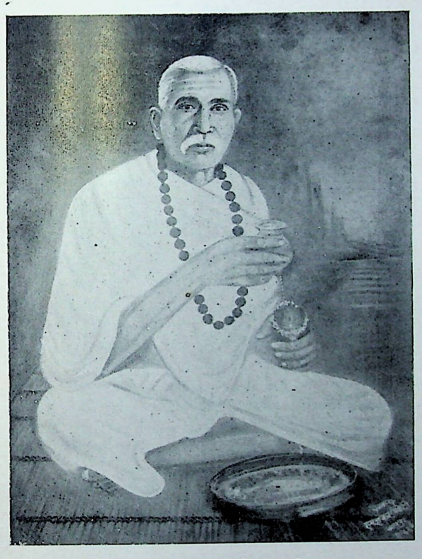
यथा ते साहित्यिनमाणिविधी अनन्यसाधारणा आसन्, तथैव व्याकरण-दर्शन-पराणाद्यध्यथनेन स्वीयवहुज्ञत्वमिप प्रस्यापितवन्तः। गोस्वामितुलसीदासकृतराम- चिरतमानसास्यकाव्यस्य ममंवेत्तारः सन्तोऽपि हिन्दोभाषावाङ्मयस्य देव-बिहारी-मितराम-भारतेन्दु-प्रभृतीनां काव्यान्येभिः कण्ठस्थोक्वतानि । वङ्गभाषामयो वसन्त-लतास्य उपन्यासोऽनेन हिन्दीभाषायामनूद्य भारत-जीवनमुद्रणालयात् प्राकाश्यं नीतः । तत्कालीनाः चन्द्रकान्ता-चन्द्रकान्तासन्तित-भूतनाथाद्यनेकग्रन्थनिर्मातारः श्रीदेवकी-नन्दनखत्री-श्रीकिशोरीलालगोस्वामि-श्रीमदिम्बकादत्तव्यासप्रभृतयो लेखका एतेषां परमसुहृद आसन् ।

अत्रावधेयमस्ति यद् मित्पतृचरणा विविधगृहकार्यव्यासक्ताः, पञ्चदेवोपासकाः, सनातनधर्मोक्ताचारिवचारिनष्ठाः, परमिशवभक्ताः, त्रिकालसन्ध्यासमुपासकाः, देविषिपतृतर्पणाद्यनुष्ठानिरताः, पाथिविश्ववार्चनिवधौ शिवमिहम्नस्तुतिद्वारा शिवा-भिषेकविधातारः सन्तोऽपि तत्तच्छास्त्रपाण्डित्यप्रकर्षमण्डिता आसन्, इति तैर्विरचित-साहित्यानुशीलनेन स्वयमेव सेत्स्यतीति ।

अत्र जिज्ञासुभिरवश्यमेवावधेयमस्ति यत् स्वल्पीस्यां वयसि पितुर्निधनादेतेषां विद्यालये नियमितसंस्कृताध्ययनं न जातम्; तथापि पुरस्ताच्चितो यो हि ज्ञानकोशो विदुषाऽनेनाजितः, तत्सवं स्वस्वाध्यायकत्वं तस्य सम्यक् प्रमाणयति । अतो निदर्शनभूता इमे विद्यानुरागिभिरवश्यमेवानुकरणीया इत्युपसंहरन्नहं पितू ऋणात् किञ्चिदानृण्यमनुभवन् विरमामीति—

वाराणसी। विजयादशम्याम्, विःसं० २०४१।

विदुषां सेवकः— करुणापतित्रिपाठो



पौषे शुक्लदले नभोऽग्निनिधिभूसम्मानिते वैक्रमे
काश्यामद्रिभुतातिथौ द्विजवरो नारायणोऽभूद् बुधः ।
पूतात्मा स रसाङ्कशेवधिशशाङ्कैः सम्मिते वत्सरे
काश्यामेव धनत्रयोदशतिथौ पञ्चत्वमापद्यत ॥



#### ॥ श्रीशी वन्दे ॥

# भूमिका

# (प्रथम संस्करण में पंचमुखोटीकाकार द्वारा लिखित)

[ 8 ]

प्रायः किव और काव्य के विषय की कुछ चर्चा लिखी जाती है। पर इस महिम्नस्तोत्र के रचियता श्रीमत्पुष्पदन्ताचार्य्य गन्धवंराज हैं। हम सब नरदेही लोगों के लिए उनका पता लगाना बड़ा ही किठन है। फिर भी जो कुछ कथा-वार्ताएँ उपलब्ध हो सकी हैं, वह उनके वृत्तान्त, ''पुष्पदन्तोदन्त'' में लिख दी गई हैं, जो इस ग्रन्थ के साथ प्रकाशित भी कर दी जाती हैं।

श्रीमहादेव के इस महिम्नस्तोत्र का वास्तविक नाम "घूर्जंटि-स्तोत्र" है, जैसा कि इसी में कहा है "घूर्जंटे स्तोत्रमेतत्" (३४)। पर ग्रन्थ के आदि में "महिम्नः" पद का प्रयोग होने से लोक में महिम्नस्तोत्र नाम हो प्रचलित है। सामवेद की तलवकार शाखा की 'केनोपनिषद्' भी अध्याय और प्रथम मन्त्र के आदि में 'केन' पद पड़ने से ही तलवकारोपनिषद् के पर्य्याय (बदले) में 'केनोपनिषद्' प्रसिद्ध है। इसी प्रकार से 'श्यामारहस्य' की स्वरूपस्तुति भी आदि में कर्पूरशब्द पड़ जाने से ही 'कर्प्रस्तुति' कही जाती है।

किसी-किसी पुस्तक के आदि में 'श्रीपुष्पदन्त उवाच' यह पद भी पाया जाता है। यह वाक्य 'शैवागम' किंवा 'शिवरहस्य' का है। क्योंकि उक्त ग्रन्थों में पहिले किंव की कुछ कथा का वर्णन करके तब यह अनादि स्तुति उद्धृत की गई है। इससे इस स्तोत्र की परम प्राचीनता भी सिद्ध है। इस स्तोत्र के बत्तीस ही (३२) श्लोक 'श्रीपुष्पदन्तमुखपङ्क जनिर्गत' (४०) हैं, इनके आगे फलस्तुति वाले श्लोक प्रायः उक्त शैवागम अथवा शिवरहस्य के हैं; क्योंकि उन श्लोकों में बहुत कुछ उलट-फेर अथवा न्यूनता-अतिरिक्तता (कमी-बेशी) पाई जाती है। पर आजकल सर्वत्र महिम्नस्तोत्र के श्लोकों की संख्या चालीस (४०) ही मानी जाती है। अतएव इस ग्रन्थ में भी उन्हीं चालीस श्लोकों पर 'पञ्चमुखी टीका' अर्थात् नारायणी टीका, संस्कृतपद्यानुवाद, भाषाटीका, भाषापद्यानुवाद, तथा भाषाबिम्ब नाम की पाँच टीकाएँ इसी इच्छा से लिखी गई हैं कि संस्कृत अथवा हिन्दी भाषा के प्रेमी लोगों को कुछ आनन्द प्राप्त हो और अपनी बुद्ध और वाणी भी पवित्र हो सके, जैसा कि इसी में कहा है—

मम त्वेतां वाणीं गुणकथनपुण्येन भवतः। पुनामीत्वर्थेऽस्मिन्पुरमथन! बुद्धिव्यंवसिता॥ (३)॥ इन संस्कृत और भाषाटीकाओं में मूल क्लोकों के जो पद उद्धृत किये गए हैं, वे कोष्ठ में () रखे गए हैं और जहाँ कहीं कोई पद ऊपर से लगाना पड़ा है, वहाँ बड़ा कोष्ठ [] लगाया गया है। उक्त चालीस क्लोकों से भिन्न और भी जो स्फुट क्लोक मिले हैं, वे भी पद्यानुवाद के साथ इसी लेख के अन्त में लगा दिए गए हैं।

इस स्तोत्र को शैव-सम्प्रदाय के लोग तो श्रुति के समान ही मानते हैं। वरन् वेदाध्ययन की परिपाटी के अनुसार रात्रि में इसका भी पाठ नहीं करते। अन्य लोगों में भी इसका कम आदर नहीं होता। मेरे पूर्वपुरुष पण्डित रामानन्द त्रिपाठी जी ने अपने 'विराड्विवरण' नामक ग्रन्थ में, जो कि संवत् १६१३ वैक्रम में बना था, इस महिम्नस्तोत्र के 'असितगिरिसमं स्यात्' (३२) श्लोक को स्मृति कहकर लिखा है।

इस स्तोत्र की कविता अथवा रचना-शैली की उत्तमता इतने में ही समझ लेनी चाहिए कि इसी स्तोत्र के कर्ता पुष्पदन्ताचार्य ने वररुचि अथवा कात्यायन होकर बड़े से बड़े अनेक ग्रन्थ ही नहीं बनाए, वरन् महिष पाणिनि के रचित व्याकरण शास्त्र के सूत्रों की न्यूनता भी अपना वात्तिक बनाकर दूर कर दिया। पर जैसा आदर इस बत्तीस ३२ श्लोक के स्तोत्र से उनको प्राप्त हुआ, वह अलौकिक ही नहीं, वरन् अन्य ग्रन्थों से अलभ्य ही बना रहा। वास्तव में उनका यह कथन ही बहुत ठीक प्रतीत होता है कि—

'स्थिरायास्त्वद्भक्तेस्त्रपुरहर विस्फूजितमिदम्' (११)

इस स्तोत्र के—'किमीह: किं कायः' (५) इत्यादि लेखों को देखकर कोई-कोई इसे बौद्ध अथवा चार्वाक इत्यादि के समय का मानना चाहते हैं। परन्तु उन लोगों को स्मरण रखना चाहिए कि शाक्यमुनि के पहले से ही नास्तिक मत प्रचलित था। वैदिक मत आस्तिकों का था और उसके विरोधी लोग ही नास्तिक थे। उन्हीं लोगों के मतावलम्बी दैत्यराक्षसादि के साथी बहुतेरे अनार्थ्य, म्लेच्छ इत्यादि हुए। फिर उन्हीं में चार्वाक, वार्हस्पत्य आदि मत का प्रचार हुआ और चार्वाक दर्शन का कर्ता बना। जो हो पर इन प्रमाणों से इस 'अनीपम्यं मनोहारि' (३९) स्तोत्र का समय नहीं निर्णीत हो सकता। अत एव इस विषय में माथा-पच्ची करना व्यर्थ-सा ही जान पड़ता है। इसलिए यह भार केवल पाठकों के विचार पर निर्भर कर दिया जाता है। आशा है कि यदि वे लोग भी निरन्तर उद्योग करते रहेंगे, तो कभी न कभी यह त्रुटि (कसर) पूरी हो जायगी।

इस छोटे से स्तोत्र पर अनेक टीकाएँ यथासमय बन चुकी हैं, पर वे सब अब प्रायः अलभ्य-सी हो गयी हैं। फिर भी कई एक टीकाएँ प्रचलित हैं। इनमें ३२ इलोकों पर पण्डित कोमलराम जी की सुबोधिनी टीका है, जो कि साधारण एवं संक्षिप्त

होने पर भी मूलार्थ को प्रकट कर देती है। उसी के अन्त का यह रलोक प्राचीन टीकाओं का भी पता बतलाता है—

छात्राणां सुखबोधाय नानाटीकानुसारतः। इयं कोमलरामेण कृता टीका सुबोधिनी॥

और दूसरी टीका 'अद्वैतसिद्धि' नामक वेदान्तविषयक ग्रन्थ के रचियता तथा 'शरीरिकसूत्र' एवं 'गीता' इत्यादि के भाष्यकार काशीवासिनरत यतिवर 'मधुसूदन सरस्वती' जी की शिव-विष्णवर्थक व्याख्या 'मधुसूदनी टीका' के नाम से प्रसिद्ध है। इसमें ३१ क्लोकों पर हरपक्ष और हरिपक्ष की दुहरी टीका लिखी गयी है। यह टीका बहुत उत्तम और विद्वत्तापूर्ण होने से विद्वान् लोगों के देखने योग्य है। अतः यही टीका इस ग्रन्थ में मूल क्लोकों के बाद रखी गयी है। इसके भी आदि का क्लोक अन्य टीकाओं की सूचना देता है, यथा—

विश्वेश्वरं गुरुं नत्वा महिम्नास्यस्तुतेरयम्। पूर्वाचार्य्यकृतव्याख्यासङ्ग्रहः क्रियते मया॥

परन्तु स्वामी महाराज ने अन्त में अपनी टीका को टीकान्तर में ले जाने वालों को मनाकर दिया है, यथा--

टीकान्तरं कञ्चन मन्दधीरितः सारं समुद्धृत्य करोति चेत्तदा। शिवस्य विष्णोद्धिजगोसुपर्वणा-मपि द्विषद्भावमसौ प्रपद्यते ॥ ५॥

अस्तु, महतामाज्ञा अशोचनाया तो होती है; परन्तु विचारणीय विषय यह है कि स्वयं तो 'पूर्व्वाचार्यंकृतव्याख्यासंग्रहः' किया जाय और दूसरों को बहुत बड़ा शपथ देकर वही कार्य करने से रोका जाय यह कैसी बात है ? सम्भव है कि किसी दूसरे ग्रन्थ में इस टीका के सार का समुद्धार करने के लिए ऐसे उच्चकोटि के विद्वान ने अवरूद्ध किया हो; क्योंकि 'भामिनीविलास' के अन्त में पण्डितराज जगन्नाथ ने भी इसी भाव को प्रकट किया है, यथा—

दुर्वृत्ता जारजन्मानो हरिष्यन्तीति शङ्कया। मदीयपद्यरत्नानां मञ्जूषेषा मया कृता॥

जो हो, नवीन टीकाकार को तो झखमारकर गुरुस्थानापन्न प्राचीन टीकाकारों का अनुसरण अवश्य ही करना पड़ता है। इससे पञ्चमुखीटीकान्तर्गत भाषाटीका में कहीं-कहीं स्वामीजी की सूक्तियों का सहारा लिया गया है और 'त्रयी सांख्यं' (७) पर

१. इस पद्य का क्षेपक होना भी सम्भव है।

तो विशेषरूप से अनुवाद करना पड़ा है। इसके लिए मैं उनकी पवित्र आत्मा से क्षमा प्रार्थी हूँ। क्योंकि इस साहस से यह कार्य किया गया है कि भाषाभाषियों को उसका रसास्वादन मिल सकेगा। तीसरे टीकाकार ब्रह्मानन्द सरस्वती जी हैं, उन्होंने लिखा है कि ---

यद्यपि विततव्याख्या मधुसूदनप्रभृतिभिः पुराकारि । तथापि बालहिताय संक्षिप्ता साऽधुना मया क्रियते ॥ १ ॥ और फिर समाप्ति पर यह लिखते हैं—-

महिम्नाख्यस्तवनस्य टीकेयं सुमनोरमा। ब्रह्मानन्देन संक्षिप्ताऽकारि तृष्यन्तु सज्जनाः॥

इन सब उपर्युक्त टीकाकारों के लेखों से यह बात भलीभाँति स्पष्ट है कि ये सब टीकाएँ अनेक पुरातन टीकाओं को देख-भाल कर लिखी गई हैं। इनसे भिन्न कोई एक शिवरामी टीका भी बनी है; जिसमें एक अर्थ शिवपक्ष में और दूसरा रामपक्ष में लगाया गया है। पर वह टीका ढूँढ़ने पर भी मुझे नहीं मिली। इन सब संस्कृत टीकाओं के अतिरिक्त हिन्दी भाषा में भी इसकी अनेक टीकाएँ गद्य और पद्य की बनी एवं बहुतेरी छप भी चुकी हैं। केवल हिन्दी ही नहीं; वरन् भारत-वर्ष भर के प्रत्येक प्रान्त की अवान्तर भाषाओं में भी इस स्तोत्र पर अनेक टीका-टिप्पणियाँ लिखी गई हैं और वे सब प्रायः उन सब प्रान्तों में सादर प्रचलित हैं। इसका कारण यही है कि यद्यपि यह श्री महादेवजी का स्तोत्र है; तथापि प्रत्येक सम्प्रदाय अथवा सभी मतावलिम्बयों के काम का है। इसी से इस देश के प्रत्येक प्रान्त में महिम्न का बड़ा प्रचार है। एक यह बात भी इसकी प्राचीनता का विशेषद्योतक है।

इस स्तोत्र के अन्त में यद्यपि एक क्लोक हिरणीछ द एवं दो पद्य मालिनी छन्द के हैं, पर इसमें मुख्यतः शिखरिणी-छन्द की ही प्रधानता है। सम्भव है कि शिखरिणी-छन्द का प्रयोग पहले पहल इसी स्तोत्र में हुआ हो; क्योंकि इसी स्तोत्र की देखा-देखी और भी अनेक महिम्नस्तोत्रों का निर्माण हुआ है, जिनमें यही शिखरिणी छन्द पाया जाता है। शिवमहिम्न १, विष्णुमहिम्न २, गणेशमहिम्न ३, राममहिम्न ४ एवं कालिकामहिम्न ५ इत्यादि सभी शिखरिणी छन्द के रंग में पगे हैं। इसी से कुछ लोग इस छन्द को 'महिम्न-छन्द' भी कहा करते हैं। बात यह है कि जब कोई अनूठा ग्रन्थ बन जाता है, तब उसका अनुकरण करनेवाले अवक्य ही खड़े हो जाते हैं। जैसे—श्रीमद्भगवद्गीता के जोड़ (आधार) पर ईश्वरगीता और व्यासगीता, कूमंपुराण में अगस्त्यगीता तथा छद्रगीता, वाराहपुराण में शिवगीता,

लखनऊ के कान्यकुब्ज प्रकाश यन्त्रालय में एक उद्दें और हिन्दी की टीका वै० सं० १९४३ की छपी मुझे काशी के प्रसिद्ध छुत्राजी कर्मकाण्डी से मिली है।

पद्मपुराण में रामगीता, अध्यात्मरामायण में किपलगीता और अष्टावक्रगीता एवं अवधूतगीता आदि अनेक गीता उदित हो गईं। यों ही रावणकृत शिवताण्डव की देखा-देखी मेरे पूर्वज पण्डित रामानन्द त्रिपाठीजी का रुद्रताण्डव तथा कृष्णताण्डव और कालीताण्डव आदि बनते गए। महाकिव कालिदास के 'मेघदूत' काव्य बनने पर 'हंसदूत', 'कोकिलदूत' आदि अनेक दूतकाव्यों का प्रार्दुभाव हो गया। इसी प्रकार से इस महिम्नस्तोत्र ने भो अनेक सुकवियों से अनेक देवी-देवताओं के महिम्नस्तोत्र बनवा डाले। बात भी ठीक ही है। महिमा का गाया जाना ही सर्वत्र प्रसिद्ध है, और यह स्तोत्र भो ऐसे-वैसे जनसाधारण के नहीं वरन् एक गन्धवंराजाचार्यं का रचा है। फिर अबतक सङ्गोतिवद्या के रिसक लोग प्रायः इस स्तोत्र को गाते तथा वीणा, श्रीतार (वीन-सितार) आदि वाजों में बजाते हैं। सम्भव है कि इसी स्तोत्र ने महिमा गाने की प्रथा (चाल) यदि चलाई हो तो कोई आश्चर्य नहीं। इसी से पुस्तक की सहायता त्यांग कर एकाग्र-चित्त हो इस स्तोत्र के कण्ठस्थ पाठ करने का उल्लेख किया गया है, यथा—

कण्ठस्थितेन पठितेन समाहितेन। सुप्रीणितो भवति भूतपितमहिंशः॥ (४०)।

श्री महादेवजी की जिन कथाओं का पुराणों के अनेक अध्यायों में वर्णन किया गया है, उनका इस स्तोत्र के एक-एक क्लोकों में जिस उत्तमता के साथ दर्शाया है। उसे सहृदय विज्ञ भक्तजन ही समझ सकते हैं। अस्तु, इस स्तोत्र के क्लोकों की अकारादि-सूची में जहाँ-जहाँ की कथाएँ मिल सकी हैं; वे पुराणादि की सूचना के साथ लगा दी गई हैं। आशा है कि यदि कदाचित् कोई उनका भी मिलान करेगा, तो उसे विशेष आनन्द प्राप्त हो सकेगा।

इस मिहम्नस्तोत्र के अन्त में तीन श्लोक अर्थात् ४१,४२,४३ भी लगा दिए गये हैं, क्योंकि प्रायः उनमें किसी-किसी का कोई-कोई पाठ भी करते हैं और तद्भिन्न अन्य भी तीन वेद श्लोक हैं, जो सानुवाद लिख दिए जाते हैं—

यथा-

इत्येषा वाङ्मयी पूजा श्रीमच्छङ्करपादयोः।
अपिता तेन देवेशः (मे देवः) प्रीयतां मे सदाशिवः॥ (परमेश्वरः४१)
वाचामय पूजा यही, अरपों सिव पद माँहि।
श्री परमेश्वर (पारवतीपित) याहि ते, मो पर नित हरखांहि॥ ४१॥
तव तत्त्वं न जानामि कीदृशोऽसि महेश्वर।
यादृशोऽसि महादेव! तादृशाय नमो नमः॥ ४१॥
जानौ तुमरो तत्त्व नहि, कस हौ गिरिजानाथ?
जैसो हौ तैसो नमौं, महादेव धरि माथ॥ ४२॥

एककालं द्विकालं वा त्रिकालं यः पठेन्नरः। सर्वपापविनिर्मुक्तः शिवलोके महीयते॥४३॥ एकवार दुइबेर इहि, पढ़ त्रिकाल नर जोय। सबहि पापते छूटिकै, सिवपुर पूजित होय॥४३॥

शिवरहस्य में इस महिम्न के सर्वोत्तम बत्तीसवें (असित गिरिसमम् ३२) श्लोक के स्थान पर निम्नलिखित श्लोकों को लिखा है, पर इनका क्षेपक होना मानना ही पड़ेगा; क्योंकि स्कन्दपुराणीय शिवरहस्य में तो २७।२८ श्लोकों के मध्य में ये दो श्लोक देख पड़ते हैं और विचार करने पर असंगत और सर्वथा अप्रासिङ्गक जान पड़ते हैं। २६वें से लेकर २९वें श्लोक तक यद्यपि पद्य पृथक् हैं; पर कलापक की भाँति चारों के ही संघटित करने पर अध्मूित-मंत्रों का उद्धार प्रकार टीका में दिखाया गया है। तदनुसार इन दोनों श्लोकों का मध्य में घुस जाना वैसा ही अनुचित ज्ञात होता है। जैसे हर-गौरी के वार्तालाप में हमारे किन पुष्पदन्ताचार्य्यजी का प्रवेश हुआ था । अस्तु, जो हो; पर श्लोकों को तो श्रवणगोचर करना आवश्यक है; क्योंकि शिवस्तुति है—

सतां वर्त्म त्यक्ता श्रुतिसमिधगम्यं सहभुवं
घृणामप्युन्मूल्य स्वजनविषयस्नेहगुणिताम् ।
द्विजः किश्चत्पादे पितरमथ राद्धे त्विय विभो !
मनुष्यत्वं सद्यस्त्रिदशपरिणामेन विजहौ ॥ १ ॥
वपुः प्रादुर्भावादनुमितमिदं जन्मिन पुरा
पुरारे न क्वापि क्षणमिप भवन्तं प्रणतवान् ।
नमन्मूक्तः प्रम्प्रत्यहमतनुगर्वाद-(रग्नेप्य) नितमानितीश ! क्षन्तव्यं तिददमपराधद्वयमि ॥ २ ॥
इनका भी पद्यानुवाद ले लीजिए—

तिजकै पथ सज्जन साधुनकै, जिहि वेद पुरान भलो बतलावत। करि दूरि दया सहजौ अपनी,

निज लोग सनेह सनी मन भावत ॥ द्विज कोड पिता पद पंकज काटि,

विभो शिव शंकर! तोहि रिझावत।

तुरते तनु मानुष के बदले, सुरदेह लह्यों महिमा समुझावत ॥ १ ॥

१. देखिये 'पुष्पदःतो-दन्त' पृ॰ ३।

वपु धारनते अनुमानत हीं, नहिं पूरव जन्मिह् कीह्न प्रनामू। त्रिपुरान्तक! मैं तुमको कबहूँ, सब सोचि फिरौ मनही मन ठामू॥ नमते अब मुक्त विदेह भयों, करिहीं नहि आजुते फेरि प्रनामू।

हमार छमो यह दोय, अपराध

करों विनती जगदीस! निकाम ॥ २ ॥

इस दूसरे क्लोक को अलङ्कार विषयक प्रसिद्ध 'कुवलयानन्द' नामक ग्रन्थ में भी उद्धृत किया गया है। यों हो एक पद्य यह भी दृष्टिगोचर होता है-

> जातस्य जायमानस्य गर्भस्थस्यैव देहिनः। मा भूच्च तत्कुले जन्म यत्र शम्भूनं देवता ॥ जे जममे वा होंहिंगे, गर्भ में रहै (जौ) कोय। इप्ट जहाँ शिव नहीं, तहाँ जन्म निंह होय।।

अब मैं पाठकों की सेवा में 'असितगिरिसमम्' (३२) का भी अनुवाद संमर्पण कर देता हूँ, आशा है इसका आस्वादन भी स्यात् रुचिकर हो-

> ''असितगिरि समं स्यात्कज्जलं सिन्धुपात्रे सुरतस्वऱ्याखा लेखनी पत्रमुर्वी। लिखति यदि गृहीत्वा शारदा सर्वकालं तदिप तव गुणानामीश! पारं न याति ॥३१॥ कज्जल कज्जल-पर्वत को करि,

सज्जल सिंघु बने मसिदानी। लेखनि कल्प तरूनिक डारिन,

पत्र जहाँ पृथिवोहि वखानी।

लेकरिके इनको निसि वासर,

तो गुन लेखन मांहि

पार न पाइ सकी जब सारद,

ईश ! तबे अतिसे अकुलानी ॥३२॥

अच्छा एक नमूना उर्द्दां लोगों की जबांका है--दवायत वने जबिक सारां समुन्दर,

> वने रोशनाई बड़े नील-गिरकी। जिमी तस्त कागद लिखे शारदा नित् नहीं खातमा हो तुमारे गुनों का ॥३२॥

अब आजकल अंग्रेजीदां विद्वानों की भी बात बहुत चढ़ी-चढ़ी समझी जाती है, जरासी इनकी भी वानगी देखनी चाहिए—

> सी इंकपाट् इंक हो नीलगिर का, वनै प्येन् कलपट्टी के जब ब्रेंचका। करै राइटिंग शारदा हर मिनट में, नहीं (नाट्) एंड पावै तुमारे गुनों में ॥३२॥

बंगल भाषा की हिन्दुपत्रिका के वर्ष १६ संख्या से उद्धृत-वङ्गानुबाद-

हे ईश ! नीलाद्रि मसी, सिन्धु मसी पात्र, कल्पतरु शाखा हय लेखनीठि तत्र । पृथ्वी यदि पत्र हय, एई उपादान चय, निये यदि सरस्वती सदा लिखे यान, तथापि तव गुणेर अन्त निह पान ॥३२॥

यों ही यदि ढूँढ-खोज की जाय तो अनेक भाषा-भाषियों की सूक्तियों का संग्रह हो सकता है; परन्तु पाठक महोदयों का जी घबड़ा देना ठीक नहीं। इससे अब इस लेख की इतिश्री कर देना आवश्यक है।

अन्त में सिवनय निवेदन है कि भूल-चूक होना मनुष्य-स्वभाव-सुलभ विषय है। अतः इस छोटे से स्तोत्र को टीका आदि में जो कुछ त्रुटियाँ रह गई हैं, उन्हें हमारे विज्ञ पाठकगण सुधारने की दया अवश्य ही दरसावेंगे और इस भगवत्स्तुति को घी का लड्डू टेढ़ा भी होने पर स्वादिष्ट ही समझने की नीति का अवलम्बन करेंगे। अतः भाव और भाषा की अशुद्धियों के शोधन का भार तो पाठकों के ही आधीन हैं।

१. विशेष—यह कि जब शिव-शिक्त का संयोग नित्य है तो "शिवमिहिम्नस्तोत्र" के साथ "शिक्तमिहिम्नः स्तोत्र का" संयोजित होना उपयुक्त समझ पड़ने से शिखरिणी छन्द में न होने पर भी इस ग्रन्थ का सहयोगी वा सहपाठी रक्खा जाना आवश्यक हुआ है ।

# . पुष्पदन्तोदन्त

### (गन्धर्वराज श्रीमत्पुष्पदन्ताचार्यंजी का वृत्तान्त)

#### [ 7 ]

श्रीजगदीश की लीला अपरम्पार है। उसकी क्या इच्छा है, इसे वही जानता है। दूसरे की क्या सामर्थ्य है, जो वता सके। जब कभी-कभी प्राच्य देशों का अभ्युद्य होता है, तब सारा संसार उन्हीं का अनुकरण करने लगता है, जेसा कि कहा भी है—'गतानुगितको लोकः'। अस्तु, आजकल पश्चात्त्य देशों की ही दशा सुधरी है। अतएब सभी की इच्छा पाश्चात्त्य रीतियों की ओर ही लालायित होने लगती है। आज एक ही बात का उदाहरण (नमूना) दिखाना चाहता हूँ। पाश्चात्त्यरीति है कि प्रत्येक ग्रन्थ में, चाहे वह छोटा हो अथवा बड़ा हो, पर ग्रन्थकार का जीवन-चिरत और कुछ समय इत्यादि की भी चर्चा अवश्य लिख दी जाती है। बस इसी प्रथा के अनुसार आजकल इस भारतवर्ष में भी वही चाल निकल पड़ी है। वास्तव में यह रीति प्रशंसनीय है। पर अड़चन की बात तो यह हो जाती है कि पाश्चात्त्य ग्रन्थकार छोग अभी प्रायः दो तीन सहस्राब्दियों के अन्तर्गत हैं। अतएव उन लोगों को इतिवृत्त संग्रह करने एवं कालनिर्णीत होने में विशेष प्रयास नहीं उठाना पड़ता। पर इस देश के प्राचीन किवयों का पुरातत्त्व अन्वेषण करने में बड़ी-बड़ी किठनाइयों का सामना करना पड़ता है।

अन्यदेशीय आधुनिक विद्वान् लोग जो इस देश के ग्रन्थकारों का निर्णय करने लगते हैं, तब उनके विचार में यहाँ के "आदिकवि" भगवान् वाल्मीिक अथवा वेदव्यास भी (हजरत) ईसा के पूर्व छठी किंवा आठवीं शताब्दी के बताए जाते हैं और कहाँ तक कहा जावे, अपौरुषेय वेद भी तीन सहस्र वर्ष के भीतर ही ठहराए जाते हैं। तो सोचिए इस ऊटपटांग प्रलाप से निर्णय होना तो दूर रहा; अगाध संशयरूपी ह्रद में गोते लगाने पड़ते हैं।

सच है जब कि यह सृष्टि ही अभी पाँच सहस्र वर्ष के भीतर की समझी जाती है, तो इसके पहिले ''आसीदिदं तमोभूतम्'' से भिन्न दूसरा क्या कहा जा सकता है ? जो हो, पर यदि विचार की दृष्टि से देखा जाए, तो जब से इस देश पर विदेशीय, विधर्मी, यवन-म्लेच्छादिकों पिश्चमवासियों के आक्रमण होने लगे, तब से यहाँ के कितने ही संस्कृतभाषा के अपूर्व ग्रन्थरत्न खो गए। अब उनका मिलना कठिन ही नहीं; वरन् सर्वथा असम्भव हो गया है। इसी से निर्णय करने के लिये जितनी सामाग्री (मसाला) की आवश्यकता पड़ती है, वह उतनी सब यदि नहीं प्राप्त हो सकती, तो

बतलाइए कि समय का निर्णय कैसे किया जाए ? क्योंकि आज मैं जिसका उल्लेख करना चाहता हूँ — बहुत ढूँढने पर भी कोई ऐसा प्रमाण नहीं प्राप्त हुआ, जिससे पुष्पदन्त के समय का ठीक-ठीक निर्णय कर दिया जाय। अब जीवनचरित्र के विषय में यह वक्तव्य है कि "कथासरित्सागर" में जो जो कुछ पुष्पदन्त का वर्णन पाया जाता है, वह उनके दूसरे जन्म की कथा है। उस सयय वे वररुचि के नाम से प्रसिद्ध हुए थे और उन्हीं का उपनाम कात्यायन भी पड़ा था, जैसा कि उक्त ग्रन्थ के द्वितीय तरंग का प्रथम रलोक देखने से स्पष्ट जात हो जाता है, यथा—

'ततः स मर्त्यवपुषा पुष्पदन्तः परिभ्रमन्। नाम्ना वररुचिः किञ्च कात्यायन इति श्रुतः॥'

इस रलोक में 'मर्त्यवपुषा' कहने ही से पुष्पदन्त का मनुष्ययोनि से भिन्न अर्थात् गन्धर्वराज होना प्रकट है। उपर्युक्त 'कथासरित्सागर के' प्रारम्भ में ही 'कथापीठ' नामक प्रथम-लम्बक के आठ तरंगों में श्री पुष्पदन्त की कथा विस्तारपूर्वक विणत है, उसी कथाभाग को संक्षिप्तरूप से अपने प्रेमी पाठकों के अवलोकनार्थ उद्घृत कर देता हूँ।

### कथासरित्सागर का पुष्पदन्तोदन्त---

एक बार परम रमणीय कैलाश शिखर पर जगदम्बा पार्वतीजी के आग्रहवश उन्हीं का मान छुड़ाने के लिए भगवान् शङ्करजी अनेक प्रकार का विचित्र इतिहास कहने लगे। उस बेला नन्दी नामक गण इसलिए द्वार पर बैठाया गया था कि कोई भी भीतर नहीं जाने पाए, इसी में—

प्रसादवित्तकः शम्भोः पुष्पदन्तो गुणोत्तमः। न्यषेधि च प्रवेशोऽद्य नन्दिना द्वारि तिष्ठता ॥ १ ॥ ४९ ॥

पुष्पदन्त नामक महादेवजी का कृपापात्र गण विना कारण ही द्वार पर रोकटोक देखकर अपने योगबल से भीतर घुस गया और वहाँ पर पहुँच कर सातों
विद्याधरों की अद्भुत कथा सुनता रहा। तदनन्तर अपनी पत्नी जया के पास
जाकर उससे सब कह दिया। उसके पेट में वह बात नहीं पच सकी। उसकी पत्नी ने
सब कथा भगवती पार्वतीजी से कह सुनाई। फिर पार्वती ने शिवजी से कहा कि जिस
कथा को आपने गुप्तरूप से सुनाया था, उसे तो जया भी जानती है। इस पर भगवान्
ने प्रणिधान करके विचारा तो पुष्पदन्त की सारी करत्त कह सुनाया। तब
तो श्रीपार्वतोजी ने क्रोध करके पुष्पदन्त को मनुष्य होने का शाप दे दिया। फिर
उसके लिए सानुरोध प्रार्थना करने पर उसके परमित्र माल्यवान् को भी वही शाप
मिल गया। तदनन्तर जया के बहुत गिड़गिड़ाकर विनती करने पर आज्ञा मिली कि—

विन्ध्याचल पर सुप्रतीक नामक यक्ष काणभूति नामा पिशाच हुआ है। उसे देख जाति को (पूर्वजन्मवृत्तान्त का) स्मरण करके जब पुष्पदन्त सब कथा कहेगा, तो उसका शापोद्धार होगा। और काणभूति से जब माल्यवान् सुनेगा तब काणभूति के मुक्त हो जाने पर इस कथा को लोक में प्रसिद्ध करके माल्यवान् भी शाप से छूट जाएगा। इस प्रकार से शापोद्धार बताकर भगवती के चुप होते ही वे दोनों गण बिजली की गति के समान तुरत ही अन्तर्धान हो गये।

अथ जातु याति काले गौरी प्रपच्छ शङ्करं सदया।
देव मया तौ शप्ती प्रमथवरौ कुत्र भृवि जातौ॥६३॥
अवदच्च चन्द्रमौलिः कौशाम्बीत्यस्ति या महानगरी।
तस्यां स पुष्पदन्तो वररुचिनामा प्रिये जातः॥६४॥
अन्यच्च माल्यवानिप नगरवरे सुप्रतिष्ठितास्ये सः।
जातो गुणाढ्यनामा देवि तयोरेष वृत्तान्तः॥६५॥

अर्थात्—इसके अनन्तर कुछ काल बीत जाने पर जगदम्बा पार्वतीजी ने दया
से आर्द्रचित्त होकर श्री महादेवजी से पूछा कि हे देव! मेरे द्वारा शापित वे दोनों
गणश्रेष्ठ भूमण्डल पर कहाँ उत्पन्न हुए? इस पर भगवान् चन्द्रमौलि ने कहा कि
हे प्रिये! जो कौशाम्बी नाम की महानगरी है, उसी में पुष्पदन्त, 'वरहचि' नाम से
उत्पन्न हुआ और माल्यवान् भी सुगितिष्ठित नामक उत्तम नगर में 'गुणाढ़ब' नाम
से उत्पन्न हुआ (है)। हे देवि! उन दोनों का यही वृत्तान्त है।

#### (प्रथम तरंग)

कौशाम्बी नगरी में सोमदत्त अथवा अग्निशिख नामक ब्राह्मण की पत्नी वसुदत्ता के गर्भ से वरहिच का जन्म हुआ। उसका पिता अत्यन्त बचपन में ही सुरधाम को सिधार गया। इससे माता ने बड़े कष्ट से उसका पालन-पोषण किया। एक बार वेतसपुर के निवासी देवस्वामी का पुत्र इन्द्रदत्त और करम्भक का पुत्र व्याहि—दोनों भाई उसके घर पर रात भर टिकने के लिए आए। उसी रात में मृदंग की घ्वनि सुनकर वरहिच ने अपनी माता से नाटक देखने के लिए आज्ञा माँगी और यह भी कहा कि मैं लीट आने पर तुमको सब दिखा-सुना दूँगा। इस पर इन्द्रदत्त और व्याहि दोनों ही बड़े विस्मित हुए। तब वसुदत्ता ने कहा कि यह लड़का एकश्चृतिधर है। अतएव इसके विषय में आप लोग कुछ सन्देह न करें। फिर उन दोनों ने परीक्षा करने के लिए प्रातिशाख्य का पाठ किया, वरहिच ने उसे सुना दिया। तदनन्तर उन दोनों के साथ जाकर अपने पिता के मित्र नन्द नामक नट का अभिनय देखा। फिर घर पर आकर अपनी माता के सामने ज्यों का त्यों कर दिखलाया। इस पर उन दोनों को बड़ी प्रसन्नता हुई। क्योंकि जब उन दोनों ने विद्या के निमित्त तपस्या की थी, तब

भगवान् स्वामि कार्तिकजी ने वरदान किया था कि पाटलिपुत्र (पटना) में वर्ष नामक उपाध्याय से तुम लोग विद्या प्राप्त करोगे। शंकर-स्वामी नामक ब्राह्मण के वर्ष और उपवर्ष नामक दो पुत्र थे। उनमें वर्ष तो दरिद्र और मूर्ख था, पर उपवर्ष धनी तथा पण्डित था। उसी की स्त्रीं के तिरस्कार करने से वर्ष ने विद्या प्राप्त करने के हेतु बड़ा कठोर तप किया। उस पर प्रसन्न होकर श्रीस्वामिकात्तिकजी ने समस्त विद्याओं को प्रकाशित करके कहा कि जभी तुम एक श्रुतिधर को पाना तभी अपनी विद्या को प्रकाश करना। इसी से जब इन्द्रदत्त और व्याडि उसके घर पर गए, तब वर्ष की भार्या ने कहा कि, जबतक कोई एकश्रुतिघर नहीं आवेगा, तबतक ये अपनी विद्या का प्रकाश नहीं करेंगे। बहुत ढुँढ़ने के अनन्तर वररुचि को एकश्रुतिधर पाकर उन दोनों के हर्ष की सीमा नहीं रही। फिर उन लोगों ने वसुदत्ता को सब समाचार सुना कर एवं कुछ धन भी देने के अनन्तर वररुचि को पढ़ाने के लिए माँगा। इस पर वसुदत्ता ने कहा कि जब यह लड़का उत्पन्न हुआ, उस समय आकाशवाणी हुई थी कि यह बालक एकश्रुतिधर होगा और वर्ष से विद्या पाएगा एवं व्याकरण-शास्त्र का आचार्य होगा और इसे वही रुचेगा जो कुछ वर (अच्छा) होगा। अतएव इसका नाम वररुचि पड़ेगा। इसके लिये मैं तभी से सोच करती हूँ कि वह वर्ष उपाध्याय कहाँ है ? पर आज तुम लोगों के मुख से सब वातें जानकर मेरा भी परितोष हो गया। अब यह तुम लोगों का भाई है। इसे अपने साथ ले जाओ। इसमें कुछ हानि नहीं है। इस प्रकार से वररुचि की माता का कथन सुनकर वे दोनों ही परम आह्लादित हुए। फिर वररुचि का यज्ञोपवीत संस्कार करके उसे वेद पढ़ने का अधिकारी । बनाया इसके वाद वे तीनों जन वर्ष उपाध्याय के पास पहुँचे । इन तीनों को देखकर वह बहुत ही प्रसन्न हुआ। समस्त वेद-वेदांग उन सबों को पढ़ा दिया; क्योंकि वररुचि एकश्रुतिधर, व्याडि द्वि-श्रुतिधर और इन्द्रदत्त त्रि-श्रुतिधर था-

> सकुच्छ्र्तं मया तत्र द्विःश्रुतं व्याडिना तथा । त्रिःश्रुतञ्चेन्द्रदत्तेन गुरुणोक्तमगृह्यत ॥ ८० ॥

वर्ष उपध्याय को पुरवासी लोग मूर्ख ही जानते थे। पर एकाएक जब उसकी विद्या का डंका बजने लगा, तब ब्राह्मण लोग बड़े ही आश्चर्य से उन्हें देखकर प्रणाम करने लगे। सारे (सभी) पटना के रहने वाले बढ़ुत प्रसन्न हुए, यहाँ तक कि वहाँ के राजा नन्द ने भी बड़े बादर के साथ बहुत-सा धन देकर उसका घर भर दिया।

इन्होंने जीमिनिसूत्र और बादरायणसूत्रों पर भाष्य बनाया है। मगवान् शंकराचार्य ने अपने भाष्य में इनका उल्लेख किया है।

#### ( द्वितीय तरंग )

तदनन्तर उपवर्ष की बेटी उदकोशा से वरहिच का विवाह हुआ। उसके पातिव्रत और शुद्धचरित्र पर मुग्ध होकर राजा नन्द ने उसे अपनी धर्म की भगिनी बनाई। फिर वर्ष के पाणिनि नामक एक शिष्य, जो पहले मूर्ख था बाद में श्रीमहादेव जी से वर पाकर अपने एक नये व्याकरण का निर्माण किया और जब वरहिच ने उससे शास्त्रार्थ किया तब शिवजी ने अपने हुंकार से वरहिच का इन्द्रमत वाला व्याकरण भुलवा दिया। तब फिर से वरहिच ने महादेव जी का तपोनुष्ठान करके उन्हीं से नूतन व्याकरण सीखा।

पाणिनी के व्याकरण (की न्यूनता) को (वार्तिक बनाकर) वरहिंच ने पूरा किया। इसके बाद इन्द्रदत्त और व्याडि ने वर्ष उपाध्याय से गृह दक्षिणा माँगने की प्रार्थना की, तब उसने एक करोड़ स्वर्ण (मुद्रा) माँगी। इस पर सम्मित करके तीनों राजा नन्द के पास गृहदक्षिणा देने के लिए धन माँगने गये। इन लोगों के पहुँचते ही राजा का शरीरान्त हो गया।

(तृतीय तरंग)

तदनन्तर इन्द्रदत्त योगबल से राजा के शरीर में घुस गया और इन्द्रदत्त के निर्जीव शरीर की रक्षा के लिए व्यांडि नियुक्त हुआ। वह इन्द्रदत्त का (मृत) देह लेकर एक मन्दिर में अगोरता रहा। इसी समय वरिंच ने उसके पास जाकर एक करोड़ स्वर्ण (मुद्रा) माँगी। इस पर शकटाल (र) को जो उस राजा का महामन्त्री था, सन्देह हुआ। उसने आज्ञा दे दी कि जितने भी शव (मुर्दे) नगर में हों, तुरत फुँकवा दिये जायँ। फिर क्या था, व्यांडि के बहुत रोकने-छेकने पर भी राजा के कर्मचारियों ने इन्द्रदत्त का शरीर जलाकर राख कर दिया। तत्पश्चात् वरहचि को धन मिला, तब व्यांडि तो उसे लेकर गुरुदक्षिणा देने गया और राजा ने जीते हुए योगी ब्राह्मण को फुँकवा देने का दोष लगाकर शकटाल को टाल (हटा) कर वरहचि को ही अपना मन्त्री बनाया। वह भी अपनी पतिप्राणा पत्नी उपकोशा के साथ पटना नगर में रहकर आनन्दपूर्वक राज-काज करने लगा।

( चतुर्थं तरंग )

इसके अनन्तर योगानन्द से विरक्त होकर जब वररुचि वन-वन फिरने लगा तो शकटाल ने चाणक्य नामक बड़े क्रीधी ब्राह्मण द्वारा नन्दवंश का नाश कराया। राजिसहासन चन्द्रगुप्त को दिलवाया। तब वररुचि विन्ध्याचल पर जाकर काणभूति नामक पिशाच से मिलकर सारी कथा का वर्णन करने के उपरान्त बदिरकाश्रम में पहुँचकर योगानल से अपने शरीर को भस्म कर परम दिव्यगित को प्राप्त हुआ।

वही शिवजी का व्याकरण पाणिनीय व्याकरण कहलाता है—
नृत्तावसाने नटराजराजो ननाद ढक्कां नवपश्ववारम् ।
उद्धर्त्तुकामः सनकादिसिद्धानैतद् विमर्शे शिवसूत्रजालम् ॥

#### (अग्रिम तरंग)

यह तो वररुचि उपनाम कात्यायन की संक्षिप्त कथा हुई, पर इसके पूर्व ही गन्धवंयोनि में वह पुष्पदन्त नाम से पैदा हुआ था। उस जन्म का भी वृत्तान्त उक ग्रन्थ के सातवें तरंग में इस प्रकार से निरूपित है—

श्रीगंगाजी के तट पर एक अग्रहार नाम का स्थान है। वहाँ पर एक बहुश्रुत गोविन्ददत्त नामक ब्राह्मण रहता था। उसकी स्त्री का नाम अग्निदत्ता था। उसी के उदर से देवदत्त का जन्म हुआ था। एक बार उसी देवदत्त को देखकर प्रतिष्ठानपुर के राजा की कन्या ने पहले दन्त से पुष्प गिराकर सङ्केत बतलाया था।

ततः समीपं तस्याश्च ययावन्तःपुराच्च सः। सा च चिक्षेप दन्तेन पुष्पमादाय तं प्रति ॥ ६४ ॥

पर वह देवदत्त अपनी प्यारी के दाँत से गिराए हुए फूल का संकेत नहीं समझ सका। अतएव जब वरदान के प्रभाव से वह श्रीमहादेव जी का गण हुआ, तब उसका नाम पुष्पदन्त पड़ा और उसकी सहधिमणी भी श्रीपार्वती देवी की जया नामक प्रतिहारी हुई।

प्रियादन्तोज्झितात्पुष्पात्संज्ञां न ज्ञातवान् यतः। अतः स पुष्पदन्ताख्यः सम्पन्नो गणसंसदि॥१०६॥ तद्भार्या च प्रतोहारो देव्या जाता जयाभिधा॥

इस कथा के अवलोकन से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि पुष्पदन्त गण होने के पूर्व जन्म में वह देवदत्त नामक ब्राह्मण था। फिर गन्धर्वयोनि प्राप्त करके जब वह महादेव जी का गण हुआ, तब उसका नाम पुष्पदन्त पड़ा। तदनन्तर श्रीपार्वती जी के शाप से फिर मनुष्य हुआ, तब उसका नाम वरम्च अथवा कात्यायन प्रसिद्ध हुआ।

पर इस कथा से पुष्पदन्ताचार्य के समय का कोई प्रमाण नहीं मिलता; क्योंकि यह कौन बता सकता है कि देवदत्त कब पुष्पदन्त हुआ और कितने समय तक श्रीमहादेव जी का गण बना रहा? जो हो पर उक्त कथा से उसी पुष्पदन्त का वररुचि अथवा कात्यायन होना प्रमाणित है। अतएव अब कुछ थोड़ी-सी पौराणिक चर्चा भी सुन-समझ लेनी चाहिए। तब फिर वररुचि के समय (जमाना) की बात छेड़ी जायगी।

श्रीमन्महाभारत के ९वें पर्वं के ४९वें क्लोक में लिखा है कि भगवती पार्वतीजी ने भगवान् स्वामिकार्त्तिक जी की सेवा के लिए इन्हीं पुष्पदन्तजी को अनुचर नियुक्त किया था, यथा—

उन्मादं पुष्पदन्तन्न शङ्कुकणं तथैव च। प्रददाविनपुत्राय पार्वती शुभदर्शना॥ इसी भाँति महाभारत में और भी अनेक स्थलों पर पुष्पदन्त का नाम पाया जाता है, यथा—प० ७, अ० २००, इलो० ६० में—

अणीं कृत्वैलपुत्रञ्च पुष्पदन्तञ्च त्र्यम्बकः ॥ इत्यादि ।

यों ही स्कन्दपुराण के अन्तर्गत काशीखण्ड में पुष्पदन्तेश्वर का उल्लेख हुआ है। इससे यह बात और भी स्पष्ट है।

लिङ्गपुराण के उत्तरार्धभाग के २७वं अध्याय में अभिषेक वर्णन के आवरण देवों में यों कहा गया है।

> पुष्पदन्तो महानागो विपुलानन्दकारकः ॥ ११३ ॥ शुक्लो विशालः कमलो विल्वश्चारुण एव च । प्रथमावरणं प्रोक्तं द्वितीयावरणं शृणु ॥ ११४ ॥

कहा जाता है कि पुष्पदन्त का समय बहुत ही पुराना है; क्योंकि स्कन्द-पुराण ऐसे प्राचीन ग्रन्थ में उनके स्थापित महादेव का वर्णन किया गया है, यथा— काशीखण्ड अध्याय ९७वें में भगवान् स्कन्ददेव जी महिष अगस्त्यजी से कहते हैं कि 'तुम्हारे कुण्ड के दक्षिण प्रसिद्ध पुष्पदन्तेश्वर हैं, उनसे अग्निकोण पर देवता, ऋषि और गणलोगों के स्थापित अनेक लिङ्क हैं। पुष्पदन्तेश्वर के दक्षिण परम-सिद्धि देनेवाला सिद्धीश्वर लिङ्क विराजमान है।

दक्षिणे तव कुण्डाच्च पुष्पदन्तेश्वरः परः ॥ २४६ ॥ तदग्निदिश्चि देविषगणिळङ्गान्यनेकशः । पुष्पदन्ताद्दक्षिणतः सिद्धीशः परिसिद्धिदः ॥ २४७ ॥

इन वाक्यों से यह भली-भाँति विदित हो जाता है कि महाभारत एवं पुराणों के निर्माण काल से पूर्व ही पुष्पदन्ताचार्य्य प्रसिद्ध हो चुके थे, क्यों कि इन वाक्यों में उनका नाम जिस ढंग से लिखा गया है, उसे विचारपूर्वक देखने से विज्ञ लोग स्वयं अनुमान कर सकते हैं कि यदि वह प्रसिद्ध न हो चुके होते, तो उनका परिचय दिखाने के लिए कुछ और भी अक्षर अवस्य बढ़ा दिए जाते।

इस स्थान पर इतना और भो निवेदन कर देना उचित जान पड़ता है कि उक्त पुष्पदन्तेश्वर का स्थान आज तक काशीपुरी में अगस्यकुष्डा और बंगालीटोला के बीच में पतलेस्सर (पातालेश्वर) महाल कहलाता है। यह भी एक किंवदन्ती सुनी जाती है कि जब पुष्पदन्तजी शापग्रस्त हुए थे, तभी काशीधाम में आकर शिवलिङ्ग की स्थापना करके इस प्रसिद्ध महिम्नस्तोत्र को उन्होंने बनाया था। जो हो पर पाता-लेश्वर के पास हो मन्दिर में पुष्पदन्तेश्वर नाम का विशाल शिवलिङ्ग विद्यमान है और आज भी बहुतेरे महिम्नस्तोत्र के प्रेमी लोग उक्त स्थान पर इसी स्तोत्र से खाभिषेक अथवा सहस्रपाठादि का अनुष्ठान करते-कराते हैं। स्कन्दपुराण में तो अनेक स्थलों पर पुष्पदन्त का नामोल्लेख हुआ ही है; पर प्रभासखण्ड के १८०वें अध्याय में पुष्पदन्तेश्वरलिङ्गमाहात्म्य वर्णन द्रष्टव्य है। यों तो श्रीमद्भागवत के भी आठवें स्कन्ध के एक्कोसवें अध्याय का सत्रहवाँ इलोक पुष्पदन्त का नाम सुनाता है; पर वह पुष्पदन्त कोई दूसरा है; क्योंकि उसमें विष्णु के गणों में नामोल्लेख किया गया है, यथा—

'जयन्तः श्रुतदेवश्च, पुष्पदन्तोऽथ सात्वतः।'

यों ही मत्स्यपुराण अ० २५३ के वास्तुप्रकरण में भी बाह्यपूज्य बत्तीस देवों में पुष्पदन्त का नाम आया है, यथा---

'दौवारिकोऽथ सुग्रोवः पुष्पदन्तो जलाधिपः ॥ २६ ॥ इत्यादि । रहा अमरकोश के बतलाये हुए वायुकोण के दिग्गज का नाम भी तो पुष्पदन्त ही प्रसिद्ध है, जैसा कि, प्रथम-काण्ड, ३ य वर्ग का ४ श्लोक है—

"पुष्पदन्तः सार्वभौमः सुप्रतीकश्च दिग्गजः।"

यद्यपि इन पुष्पदन्तों से मुझे यहाँ कोई आवश्यकता नहीं है। पर—''नाम जानिपे तु हमिह न चीह्ना'' के अनुसार चिरतनायक के नामराशि होने के कारण यहाँ पर लिख देना अनुचित नहीं समझा जायगा।

अनेक टीकाकारों ने पुष्पदन्तजी के विषय में यह उपाख्यान भी लिखा है कि "कोई गन्धर्वराज बाहु नामक एक राजा की फुलवारी से अदृश्य रहकर प्रतिदिन उत्तमोत्तम फूल लेकर आकाशमार्ग से उड़ जाया करता था। (क्योंकि मनु भगवान् के आज्ञानुसार देवपूजन के निमित्त विना पूछे ही फूल तोड़ लेने से चोरी नहीं होती)।

अस्तु, जब राजा पूजा पर उन सुगन्धभरे बिढ़याँ फूलों को नहीं पाता, तब मालियों पर बड़ा कृद्ध होता था। अन्ततोगत्वा बहुत पहरा-चौको करने पर भी जब उन सबों को पुष्पापहारक का पता नहीं चला, तब किसी विज्ञ के बता देने पर उन लोगों ने बगीचे भर के सब मार्गों (रिवशों) पर शिवजी का निर्माल्य फैला दिया। बस फिर क्या था, गन्धवंराज ने तो इसका कुछ विचार किया ही नहीं। वे उद्यानों में घूम-घूम कर फूल लोढ़ने (चुनने) लगे, जिससे कि श्रीशंकर जी का चढ़ा हुआ फूल और बिल्वपत्र इत्यादि उनके पैर के नीचे पड़ता रहा। फिर जब फूल लेकर चलने को उद्यत हुए तब उसी शिवनिर्माल्य के पद-दिलत करने के कारण उनकी अदृश्यतामयी खेचरी शक्त जाती रही। तब तो मालियों ने विना प्रयास ही उन्हें पकड़ कर राजा के सम्मुख उपस्थित किया। राजा की आज्ञानुसार वे बन्दी किए गए। जब वे कारागार में जाने पर एकान्त में प्रणिधान से विचार करने लगे, तब अपने इस दुःख का कारण एकमात्र शिव-निर्माल्य के लंबन को ही पाया। तब उसी निर्माल्य-लंबन से अपराध से मुक्त होने की इच्छा से श्रीमहादेव स्वामी की महिमा (महिम्नस्तोत्र का) गान करने लगे, जिससे उनका समस्त कष्ट और दुःख दूर हो गया।"

मेरी समझ में तो पुष्पापहार-दोष के परिहारार्थ ही यह ''वाक्यपुष्पो-पहार:'' निर्माण किया गया और इसकी संख्या बत्तीस ही रक्खी गई; क्योंकि मुख में उतनी ही गिनती के दांत होते हैं। अथ च कण्ठ में पहनने की माला जिसे कण्ठमाला (अथवा कण्ठा भी) कहा जाता है, रुद्राक्ष इत्यादि के वत्तीस ही दाने की वनाई जाती है और यह स्तोत्र "श्रीपुष्पदन्तमुखपङ्कजिनगंत" एवं "कण्ठस्थित" है। अतएव सम्भव है कि दन्त संख्यक वाक्यरूपी पृष्पों के उपहार समर्पण करने ही से गन्धवं-राज ने पृष्पदन्त-नाम और श्रीमहादेव जी के "सकलगणवरिष्ठत्व" को प्राप्त किया हो। अच्छा, अब मैं इस चर्चा को विद्वान् लोगों के ही विचार पर निर्भर करके छोड़ देता हूँ; क्योंकि अनुमान लड़ाने वाले प्रतिभाशाली लोग स्वयं जितना विचार गड़ाने में समर्थ हो सकेंगे, भला वे वातें मेरी क्षुद्र बुद्धि में कैसे समा सकती हैं?

अब दो एक वार्ते वररुचि के विषय में कह देना चाहता हूँ; क्योंकि वह पुष्पदन्त के अवतार माने जाते हैं और कथासरित्सागर के अनुसार यह बात भली-भाँति प्रमाणित भी हो चुकी है।

महाकवि कालिदासजी का वनाया हुआ "ज्योतिर्विदाभरण" नामक ग्रन्थ बहुत प्रचलित है, उसका यह क्लोक प्रायः वड़ा प्रसिद्ध है—

"धन्वन्तरिः क्षपणकामरसिंहशङ्कृतेतालभट्टघटखर्परकालिदासाः । ख्यालो वराहमिहिरो नृपतेः सभायां रत्नानि वै वरुचिनंव विक्रमस्य ॥"

इस पद्य से यह स्पष्ट सूचित होता है कि महाराज विक्रमादित्य की सभा के नव रत्नों में वररुचि वर्तमान थे और एक जनश्रुति मैंने बहुत लड़कपन में अपने पूज्यपाद पिताजो के मुख से सुनी थी, उसे भी उद्घृत कर देना अनुकूल जान पड़ता है।

"एक बार कोई शिल्पकार (कारीगर) महाराज विक्रमादित्य के दरबार में दो पुतिलयाँ बनाकर उपहार (नजर) ले आया। ये दोनों ही रूप-रंग और माप में एक समान थीं, देखने से उन दोनों में कुछ भी भेद नहीं प्रकट होता था। पर उस शिल्पी का कथन था कि एक का मूल्य (दाम) तो एक लाख रूपया है और दूसरी का मूल्य केवल दो कौड़ी है। इस पर दरबार भर में बड़ा कौतूहल मच गया। स्वयं महाराजने भी जब विस्मित होकर इस मूल्य-भेद का कारण पूछा, तब उसने यही उत्तर दिया कि आपके दरबार में बड़े-बड़े बुद्धिमान् एवं विद्वान् लोग वर्तमान हैं, उन्हीं लोगों से इस भेद को पूछिए, तब सब कारण आपसे आप ज्ञात हो जायगा। अस्तु, राजा की आज्ञानुसार सभी लोग तर्क करने लगे। पर कुछ भेद नहीं समझ में आया।

अन्ततोगत्वा बहुत दिन बीतने पर भी जब कोई कारण नहीं बता सका, तब एक दिन विक्रम ने खिजलाकर यह कठोर आज्ञा दे दी कि यदि एक मास के भीतर हमारे दरबारी पंडित लोग इसका यथार्थ उत्तर नहीं देंगे, तो उन सब लोगों को प्राणदण्ड दिया जायेगा। फिर क्या था, अविध के दिन पूजने तक विचारे पंडित

लोग राज्य छोड़ कर रात में भाग जाने का प्रबंध करने लगे। इसी समूह में वरहिंच भी था। वह अपने साथियों को छोड़-छाड़कर अकेला ही जंगल की ओर निकल भागा, पर कुछ ही दूर जाने पर रात्रि के अन्धकार और हिंसक वन्य-पशुओं के भय से आगे नहीं वढ़ सका। उसने विचारा कि किसी वृक्ष पर चढ़कर बैठे-बैठे रात काटनी चाहिए। सबेरा होने पर किसी ओर का मार्ग घर लेंगे। अस्तु, वैसा ही किया भी। एक वड़े भारी बरगद के पेड पर चढ कर वह बैठ गया। दैवात् उसी वृक्ष के नीचे एक श्रृगाल की माँद थी, उसकी सियारिन गर्भवती थी। सो वे दोनों श्रुगाल (दम्पती) आपस में वात-चीत करने लगे। सियारिन ने अपने स्वामी से मनुष्य का मांस खिलाने के लिये अनुरोध किया। इस पर सियार ने कहा कि कल ही तुझे मनुष्य क्या ब्राह्मणपंडितों का पवित्र मांस यथेष्टरूप से भर पेट खिला दुँगा। अपने पित की ऐसी टटकतोड़ दुढ़ प्रतिज्ञा सूनकर सियारिन वड़ी प्रसन्न हुई और पूछने लगी कि कैसे तम ऐसा उत्तम मांस मुझे चला सकोगे ? श्रुगाल ने राज दरवार का समस्त वृत्तान्त सविस्तर कह सुनाया। तव उसकी स्त्री ने वड़े आग्रह के साथ उन पुत्रलियों के मूल्य-भेद का कारण पूछा। पहिले तो सियार ने कहने में इधर-उधर किया। पर उसके हठ करने पर यों कहने लगा कि उन दोनों में केवल इतना ही अंतर है कि एक पुतली के कान में यदि कोई वस्तू डाली जाय तो वह उसके पेट ही में पड़ी रहेगी और दूसरी के कान में डाली हुई वस्तू तूरत ही उसके मुख के मार्ग से बाहर निकल पड़ेगी। (अभिप्राय यह कि जिस किसी के पेट में वातें ठहर सकती हैं, वह तो लाख रुपये का मनुष्य है, और जो कोई सुनने के साथ ही वकरने लगता है, वह दो कौड़ी का है)। निदान, इतना सूनते ही वररुचि अपने हर्ष का वेग नहीं सँभाल सका। प्रसन्नता से ठठाकर हँसने लगा और तुरत पेड़ पर से कृद कर नीचे आ खड़ा हुआ। यह देखकर सियार ने कहा-

> दिवा विचार्य वक्तव्यं रात्रो नैव च नैव च। पर्य्यटन्ति सदा घूर्ता वटे वररुचिर्यथा॥

अर्थात्—यदि कोई गुप्त बात कहनी हो तो विचारपूर्वक दिन ही में कहनी चाहिए, रात में कहना कदापि उचित नहीं है। क्योंकि धूर्त लोग बराबर धूमा करते हैं, जैसे बरगद पर वररुचि ढुका था (छिपा हुआ) बैठा था।

अब क्या था, प्रातःकाल दरबार में पहुँचकर वररुचि ने उसकी परीक्षा कर दिखलाई, जिससे सभी पंडितों के प्राण बच गए और राजा ने उस शिल्पकार एवं वररुचि को बहुत कुछ पुरस्कार और पारितोषिक देकर सन्तुष्ट किया।"

इस शिक्षामय कहानी से चाहे और कुछ प्रमाण न मिले, पर वरहिच का महाराज विक्रम के काल में वर्तमान रहना और पशु-पक्षियों की भाषा का अभिज्ञ होना स्पष्ट रीति से ज्ञात हो जाता है। आजकल नवीन शैलीवालों को तो यह कथा गप्प ही जान पड़ेगी, पर विचार करने पर प्राचीन विद्वानों की पशु-इत्यादि की भाषा समझ लेने की निपुणता प्रसिद्ध थी। यदि ऐसा न होता तो शकुनशास्त्र के अनेक ग्रन्थ, जिनमें प्रायः पशु-पक्षियों के ही शब्द, किंवा चेष्टा इत्यादि से हिताहित का विचार किया जाता है, कैसे निर्माण किये जाते ? और उनकी बहुतेरी वातें कैसे आज तक यथार्थरूप से मिल जाया करती हैं ?

पाठक महोदयगण ! यह सब तो पुरानी गप्पें अथवा कथाएँ आप लोगों से निवेदन कर दी गईं। अब कितपय अर्वाचीन विद्वानों की भी सम्मितयाँ उद्घृत करना आवश्यक है; वयोंकि इसी महिम्न में कहा है—

"पदे त्वर्वाचीने न पतित सनः कस्य न वचः"

श्रीकाशीपुरी के प्रतिष्ठित अस्तिमत बाबू हरिश्चन्द्रजी ने अपने 'चरितावली' नामक ग्रन्थ में 'महिम्न और पुष्पदन्ताचार्या' शीर्षक देकर इस प्रकार से उल्लेख किया है (भारतेन्दु हरिश्चन्द्र के विचार)—

'यह स्तोत्र अब ऐसा प्रसिद्ध है कि आर्ष की भाँति माना जाता है, वरश्च पुराणों में भी कहीं-कहीं इसका माहात्म्य मिलता है। एक प्रसंग है कि जब पुष्पदन्त ने 'मिहम्न' बना कर शिवजी को सुनाया तब शिवजी बड़े प्रसन्न हुए, इससे पुष्पदन्त को गर्व हुआ कि मैंने ऐसी अच्छी कियता की, जिससे शिवजी प्रसन्न हो गए। यह बात शिवजी ने जानी और अपने भृङ्गीगण से कहा कि मुँह तो खोलो। जब भृङ्गी ने मुँह खोला तो पुष्पदन्त ने देखा कि महिम्न के बत्तीसों श्लोक भृङ्गी के बत्तीसों दाँत में लिखे हैं। इससे यह बात शिवजी ने प्रकट की कि ये श्लोक तुमने नहीं बनाए; वरश्च ये तो हमारी अनादि स्तुति के श्लोक हैं। यह बात प्रसिद्ध है कि पुष्पदन्त जब शाप से ब्राह्मण हुआ था, तब यह स्तोत्र बनाया है और ऐसी ही अनेक बाख्यायिकाएँ हैं। अब वह पुष्पदन्त कोन है और कब वह ब्राह्मण हुआ ? इसका विचार करते हैं।'

इसके अनन्तर इस लेख में भी कथासरित्सागर की पूर्वोक्त कथा संक्षिप्तरूप से लिखकर बाबू हरिश्चन्द्र ने फिर इस प्रकार से अपना विचार प्रकट किया हैं —

'इस कथा के व्याख्यान से यह स्पष्ट होता है कि यह वर्णन नन्द के राज्य के समय का है और उस समय के देवता शिव और स्कन्द थे और व्याकरण का बड़ा प्रचार था। कातन्त्र, कालाप, ऐन्द्र, पाणिनीय इत्यादि मत में परस्पर बड़ा विरोध था। संस्कृत, प्राकृत, पैशाची और देशभाषा बहुत प्रसिद्ध थी; परन्तु पाँच और भाषाएँ भी प्रचलित थीं। पाटलिपुत्र नया बसा था। प्रतिष्ठानपुर और अयोध्या में भी, बहुत बस्तियाँ थीं। उनमें धूर्तता फैल गई थी और हिन्दुस्तान में पश्चिम देश बहुत मिला हुआ था इत्यादि।'

'इस वृहत्कथा में ऐसे ही गुणाढ़च कि के भी तीनों जन्म लिखे हैं और उसका वृहत्कथा का पैशाची भाषा में निर्माण करना, उसमें छः लाख ग्रंथ (रलोक ?)

जला देना और एक लाख ग्रंथ नरवाहनदत्त के चरित का राजा शातवाहन <mark>को देना</mark> इत्यादि सविस्तार वर्णित है।

'अब यह वृहत्कथा कब बनी है ओर किसने बनायी, इसके विचार में चित्त बहुत दोलायित होता है; क्योंकि इसका काल ठोक निर्णीत नहीं होता। नन्द के समय की (कृति) भी नहीं मान सकते, क्योंकि इसी वृहत्कथा में विक्रमादित्य, उदयन ऐसे प्राचीन-नवीन अनेक राजाओं का वर्णन है। परन्तु इतना कह सकते हैं कि इसका मूल प्राचीनकाल से पड़ा है और उसको अनेक काल में अनेक किव बढ़ाते गये हैं; क्योंकि 'कात्यायनाद्यः कृतिः, तत्युष्पदन्तादिभिः' इत्यादि पदों में आदि शब्द मिलता है। अनेक प्राचीन सुनी हुई कथाओं को किसी ने एकत्र करके आदर के हेतु यदि उसमें पुष्पदन्त का नाम रख दिया हो, तो भी आइचर्य नहीं; क्योंकि कात्यायन वरहिच का होना खीस्ताब्दीय के १२० वर्ष पूर्व लोग अनुमान करते और विक्रम का काल पण्डितों ने ५०० खीस्ताब्द के लगभग निश्चय किया है और ऐसा मानने से प्रोफेसर गोल्डस्टुकर इत्यादि इतिहासवेताओं का दो वरहिच मानने वाला मत भी स्पष्ट खण्डित होता है; क्योंकि वृहत्कथा में जब विक्रम का चरित्र है, तब उसी विक्रमादित्य वाले वरहिच का नाम कात्यायन सम्भव है।

'परन्तु हमारा कथन यह है कि संस्कृत-वृहत्कथा गुणाढ्य की बनाई हुई नहीं है; क्योंकि उसमें स्पष्ट लिखा है कि गुणाढ्य ने संस्कृत बोलना छोड़ दिया था, इससे पिशाचभाषा में बृहत्कथा बनायी। अब इस दशा में सम्भव है कि किसी ने यह बृहत्कथा बनाकर वररुचि-गुणाढ्य-पुष्पदन्त इत्यादि का नाम आदर और प्रमाण पाने के हेतु रख दिया हो।

'अब जो बृहत्कथा मिलती है वह तीस हजार श्लोक में रामदेव भट्ट के पुत्र सोमदेवभट्ट की बनाई है। काश्मीर के राजा संग्रामदेव के पुत्र अनन्तदेव की रानी सूर्यवती के चित्तविनोद के हेतु सोमदेव ने उसे बनाया है और इसी अनन्तदेव के

पुत्र कमलदेव हुए और कमलदेव के पुत्र श्रीहर्षदेव हुए।

'कश्मीर के इन राजाओं के नाम चित्त को और भी संशय में डालते हैं; क्योंकि रत्नावली वाला श्रीहर्ण कालिदास के पहले का है। कालिदास ने मालिकारिनिमत्र में धावक किव का नाम प्राचीन किवयों में लिखा है। अब इस दशा में विरोध का परिहार यों हो सकता है कि जिस विक्रम का चिरत्र बृहत्कथा में है, वह नवरत्न वाला विक्रम नहीं; किन्तु कोई प्राचीन विक्रम है। और यह बृहत्कथा घावक के थोड़े ही काल पहले कश्मीर में सोमदेव ने बनाई है। इसमें नन्द और विक्रम की भाँति भोज, कालिदास इत्यादि का नाम नहीं है। नवरत्न वाला वरहिंच दूसरा था; क्योंकि उस काल में राजा और किवयों के वही नाम बारम्बार होते थे। इससे बृहत्कथा विक्रम संवत् और खिस्त सन् के पूर्व बनी है और गुणाह्य तथा वरहिंच कुछ इससे भी पहले के हैं। 'परन्तु वृहत्कथा के किसी लेख का हम प्रमाण नहीं करते; क्योंकि यह बड़ा असंगत ग्रन्थ है। जैसा अनन्त पण्डित की वनाई मुद्राराक्षस की पूर्व पीठिका में नन्द का नाम सुधन्वा लिखा है और इसमें योगनन्द है। उसमें जो वरहिच के मन्त्री होने का प्रसंग है, वह इस पीठिका में कहीं मिलता ही नहीं। पाणिनि, वर्ष, कात्यायन, व्याडि, इन्द्रदत्त और अनेक व्याकरण के आचार्य्य वृहत्कथा के मत से एक काल के थे, पर बुद्धिमानों ने इन सबके काव्य (काल) में बड़ा भेद ठहराया है। इससे इतिहास के विषय में वृहत्कथा अप्रमाणिक है।

'बुहत्कथा का वर्णन और गुणाढ्य इत्यादि कवियों का वर्णन आर्यासप्तशती बनाने वाले गोवर्द्धन कवि ने किया है और गोवर्द्धन कवि का काव्य जयदेवजी के काल से निश्चित होगा। बंगाली लेखकों ने जयदेवजी का समय पन्द्रहवाँ शतक ठहराया है; पर इस निर्णय में वे भ्रान्त हुए हैं; क्योंकि जयदेवजी का काल एक सहस्र वर्ष के पूर्व है और इसमें प्रमाण के हेतू पथ्वीराज रासो में चन्दकवि का. जयदेवजी का और गोतगोविन्द वर्णन ही प्रमाण है। जयदेवजी ने गोवर्द्धन कवि का वर्णन वर्तमान क्रिया से किया है, इससे अनुमान होता है कि उस काल में गोवर्द्धन कवि थे। वंगाली लोगों में कोई बारहवें शतक में लक्ष्मणसेन के काल में जयदेवजी को मानते हैं और उसके समकालीन गोवर्धन इत्यादि कवियों को लक्ष्मणसेन की सभा का पद्धरत मानते हैं। यह बात भी असम्भव है; क्योंकि पथ्वीराज ग्यारहवें शतक में था और चन्द भी तभी था। निस्सन्देह जयदेव चन्द से सैकडों वर्ष पहले हए हैं; बयोंकि चन्द ने प्राचीन कवियों की गणना में बड़ी भक्ति से जयदेवजी का वर्णन किया है। हाँ, यदि लक्ष्मणसेन को पृथ्वीराज के पहले माना जाय तो जयदेव उसकी सभा के पण्डित हो सकते हैं, नहीं तो समझ लीजिए कि आदर के हेत इन कवियों का नाम लक्ष्मणसेन ने अपनी सभा में रक्खा है। इससे चल सिख कुञ्ज की भाषा और अंगरेजी इतिहास वेताओं का मत लेकर बगालियों ने जयदेवजी का जो काल निर्णय किया है, वह अप्रामाणिक है, यह निश्चय हुआ और वृहत्कथा उस काल के भी पहले बनी है, यह सिद्धान्तित हुआ। ।"

अच्छा, अब काशी के भूतपूर्व राजा शिवप्रसाद सितारेहिन्द अपने 'इतिहासितिमिरनाशक' के तीसरे खण्ड में यों लिखते हैं—

१. यह अत्यन्त लम्बा उद्धरण है। तत्कालीन दृष्टि और किवदन्तियों के आधार पर लिखित है और बहुत-सी नयी ऐतिहासिक सोमदेव की सामग्री 'बृहत्कथा' और गुणाढघ की 'बड्ढकहा' के प्रसंग में चिंचत हैं। विवाद भी बहुत है। आधुनिक दृष्टि से उपलब्ध ऐतिहासिक प्रमाणों के आधार पर उनके समय-निर्धारण का प्रयास हुआ है। इस सन्दर्भ में दिलबस्पी रखने वाले विभिन्न ग्रन्थों को देखें। —वतंमान सम्पादक

'समय के उलटफेर में हमारे पण्डित लोग जो कुछ अपनी पंडिताई दिखलाते हैं, लिखने योग्य नहीं है, इसी एक बात से सोच लो कि जिस पंडित से पाणिन वैयाकरण का जमाना पूछोगे, पूछते ही कहेगा कि सत्ययुग में हुआ था, लाखों बरस बीते, परन्तु इससे इनकार न करेगा कि कात्यायन की पतञ्जिल ने टीका लिखी और पतञ्जिल की व्यास ने। अब हेमचन्द्र अपने जोश में कात्यायन का नाम वररुचि बतलाता है और कश्मीर का सोमदेव भट्ट अपने कथासिरत्सागर में लिखता है कि कात्यायन वरुचि कौशाम्बो में, जो अब प्रयाग के पास यमुना के किनारे कोसम गाँव कहलाता है, पैदा हुआ। पाणिनि से व्याकरण में शास्त्रार्थ किया और राजा नन्द का मंत्री हुआ। मुद्राराक्षस इत्यादि बहुत से ग्रंथों से साबित है कि नन्द के बाद ही चन्द्रगुप्त राज्यसिहासन पर बैठा और चन्द्रगुप्त का जमाना ऐसा निश्चय ठहर गया है कि जैसा पलासी की लड़ाई अथवा नादिरशाही अथवा पृथ्वीराज और विक्रम का, तो कहो कि हम पाणिनि का जमाना अब अढ़ाई हजार वरस से इधर माने या लाखों बरस से उधर ? पतञ्जिल चन्द्रगुप्त के पीछे हुआ, इसमें किसी तरह का संदेह नहीं, क्योंकि उसने अपने भाष्य में 'सभाराजामनुष्यपूर्वा' इस सूत्र पर 'चन्द्रगुप्तसभम् 'ऐसा उदाहरण दिया है।'

ये दोनों लेखक हिन्दी के मुलेखकों में लब्ध प्रतिष्ठ हैं और इन लोगों ने जो कुछ लिखा है, अविकल उद्धृत कर दिया गया। अब कतिपय अंग्रेजीभाषा के विद्वानों ने भी अपने-अपने ग्रन्थों में इस विषय पर लेखनी चलाई है, अतएव उसे भी यहाँ पर प्रकट कर देना आवश्यक जान पड़ता है—

'डाक्टर राजेन्द्रलाल मित्र एल्० एल्० डी० अपने 'इण्डोआर्यन्' नं० १, पृष्ठ १९ पर लिखते हैं कि डाक्टर गोल्डस्टुकर के कथनानुसार पाणिनी का व्याकरण ईसवी सन् के पूर्व नवीं और ग्यारहवीं शताब्दी के भीतर लिखा गया। पर प्रोफेसर मैक्समूलर उसे घटाकर ईसा के पूर्व छठवीं शताब्दी बताते हैं।'

इसी प्रकार से ऋग्वेद के अनुवादक और वंगविजेता इत्यादि उपन्यासों के सुलेखक एवं इसी वर्ष के २० नवम्बर के स्वर्गयात्री 'सर रमेशचन्द्रदत्त' अपने 'भारत इतिहास' में लिखते हैं कि पाणिनि व्याकरण ईसामसीह के पहिले कम से कम आठ सो वर्ष पूर्व बना था।'

अब हमारे विचारशील पाठकगण स्वयं इन प्राचीन एवं नवीन विद्वानों के लेख से अपने चित्त का कुतूहल मिटा ले; क्योंकि पाणिनि और कात्यायन अर्थात् वरुचि दोनों ही एक ही गुरु के शिष्य प्रमाणित हो चुके हैं। पाणिनि के सूत्रों की न्यूनता दूर करने के कारण कात्यायन का वात्तिक अष्टाध्यायी सूत्र-पाठ के पीछे का बना हुआ जान पड़ता है। यही सही, पर कात्यायन वरुचि का ही नाम है, इस

मत पर एक बात और भी कह देनी है कि कोई प्राचीन ऋषि भी कात्यायन हो चुके हैं; क्योंकि 'मेदिनीकोश में' यह बात स्पष्ट हो गई है।

यथा--

'कात्थायनो वरक्चौ विशेषे च मुनेः पुमान्। काषायवस्त्रविधवादुर्द्धजरत्युमयोः स्त्रियाम्॥'

अर्थात् पुल्लिङ्ग कात्यायन शब्द वररुचि में और मुनि विशेष के लिए भी कहा जाता है, एवं कषाय रंग का वस्त्र धारण करने वाली अधेड़ विधवा स्त्री और पार्वतीजी के विषय में स्त्रीलिंग अर्थात् कात्यायनी होता है। इससे स्पष्ट है कि वररुचि से भी पहिले कात्यायन ऋषि अवश्य ही हो चुके हैं, नहीं तो 'याज्ञवल्क्यस्मृति' में कात्यायन का नाम धर्मशास्त्रकारों में कैसे गिनाया जाता? जैसा कि प्रथम अध्याय में ही लिखा है—

मन्वत्रिविष्णुहारीतयाज्ञवल्क्योशनोऽङ्किराः । प्रमापस्तम्बसंवर्ताः कात्यायनवृहस्पती ॥ ४॥ पराशरव्यासशङ्खालिखता दक्षगीतमौ । शातातपो विशिष्टस्च धर्मश्चास्त्रप्रयोजकाः ॥ ५॥

स्वयं पाणिनि ने भी अपने सूत्रपाठ में 'सर्वत्र लोहितादिकतन्तेभ्यः' (अष्टा० ४।१।१८) इस सूत्र से ब्क — प्रत्यय करके कात्यायन और कात्यायनी शब्दों की रूप सिद्धि की है। तो अब यह कैसे कहा जा सकता है कि पाणिनि के पूर्व में कोई कात्यायन नहीं था। यदि था तो उस प्राचीन कात्यायन और वरक्षच कात्यायन के समम में कितना अन्तर हो सकता है, इसे आप ही लोग सोच विचार लें। मैं कुछ भी नहीं कह सकता। क्योंकि मैंने तो सिद्धान्तकौ मुदी में "श्रीगणेशाय नमः" के अनंतर ही 'मुनित्रयं नमस्कृत्य' पढ़ा था और तभी से कात्यायन का नाम कणंगोचर कर लिया था, पर अब देखता हूँ तो एक ही कात्यायन से कार्य नहीं चलता, कोई प्राचीन भी कात्यायन जान पड़ते हैं'। किहए अब क्या निर्णय किया जाय ? क्योंकि जो कुछ प्रमाण मिल सके, मैंने वे सब आप लोगों के सम्मुख उपस्थित कर दिये। अतः जो कुछ उचित हो, निर्णय कर लीजिए। मेरी मंदमित इतना पवारा देख-सुन कर भी पुष्पदन्त के समय को कुछ भी ठीक नहीं कर सकी; क्योंकि एक हो नाम के राजा, ऋषि और किवयों की ढेर पड़ी है। फिर पूर्वकाल में योगादिक क्रियाओं के अम्यास

१. वाजसनेयिसंहिता माध्यन्दिनी शाखां और काण्यसंहिता—इन दोनों का एक ही श्रौतसूत्र है — कात्यायनश्रौतसूत्र । इसमें काण्यसंहिता के यजुर्मन्त्रों से अधिक प्रमावित है । किसी-किसी परम्परा के अनुसार 'कात्यायन' का एक गृह्यसूत्र भी है । 'स्मृतिचन्द्रिका' के एक जल्लेखानुसार 'पारस्करगृह्यसूत्र' को ही कात्यायन गृह्यसूत्र कहते हैं । इस श्रौतसूत्र के निर्माता 'कात्यायन' को आधुनिक इतिहासज्ञ ईसा से ३-४ शताब्दी पूर्व और पाणिनि परवर्ती मानते हैं ।

रखने के कारण प्रायः उच्च कोटि के लोग दीर्घजीबी भी होते थे। यद्यपि गीता में भगवान ने स्वयं यह बात कही है कि—

> स कालेनेह महता योगो नष्टः परन्तप ! ॥ स एवायं मया तेऽद्य योगः प्रोक्तः पुरातनः । भक्तोऽसि मे सखा चेति रहस्यं ह्येतदुत्तमम् ॥ (गीता-४।२-३)

वह योग बहुत दिनों से नष्ट हो गया है, हे परंतप ! आज वही पुराना योग मैंने तुमसे कह दिया; क्योंकि तुम मेरे भक्त और मित्र हो और यह बड़ा ही गुप्त विषय है। इस वाक्य से यह स्पष्ट है कि योग की कियाएँ उस समय भी नष्टपाय थीं; परन्तु यह भारतवर्ष जब से विधर्मी शासकों के हस्तगत हुआ, तब से योग की कियाएँ और देवमूत्तियों की शक्तियाँ एक साथ ही जाती रहीं। जो हो, प्राचीन ऋष-मुनियों का बहुत काल तक वर्तमान रहना कोई आश्चर्य की बात नहीं है। यदि ऐसा नहीं होता तो रघुवंशियों की सैकड़ों पीढ़ी की पुरोहिती भगवान विशष्टजी कैसे कर सकते ? योगी होने से ही जब राजिंप भर्तृहरि आजतक जीवित माने जाते हैं, तब मैं इन प्राचीन माहात्माओं की महिमा का कैसे अनुमान कर सकता हूँ ? उन लोगों के जन्म और मृत्यु की तिथि कहाँ से बतला सकता हूँ ? क्यों कर उनके ग्रंथ-निर्माण का समय स्थिर कर सकता हुँ ? इन सब बातों को भछी-भाँति विचार कर आप लोग जो कुछ करें, उसी को मैं भी मान लेने के लिये प्रस्तुत हैं। इसका कारण यह है कि क्या पुष्पदन्त, क्या वररुचि, क्या कात्यायन, क्या पतञ्जलि, ये सभी लोग एक नहीं, वरन् अनेक हैं एवं सभी लोग योगी और परम-दीर्घाय हए हैं। ऐसी दशा में मनमाना अनुमान करके दो-तीन सहस्र वर्ष कह देने से काम निकाल लेना केवल कपोलकल्पना नहीं तो और क्या है ? हाँ, वररुचि के लिये यह समय कह दिया जाये तो कोई अनुचित नहीं हो सकता। पर पृष्पदन्त का समय उक्त प्रमाणों से नहीं सिद्ध हो सकता। अतएव अब इस विषय पर विशेष वाग्-वितण्डा करना सर्वथा व्यर्थ ही जात होता है, तो फिर "सबसे मला च्प"।

### किमधिकमधिकज्ञेषु---

श्रीकाशीधाम वि• सं• १९६६ महाशिवरात्र निवेदक
महिम्नस्तोत्र-प्रेमियों का
किकर,
त्रिपाठिनारायणपतिशर्मा
अर्वाचीन टीकाकार

## विषयानुक्रमणी

| विषयाः                                          | पृष्ठानि     |
|-------------------------------------------------|--------------|
| प्रावकथनम्                                      | <b>१</b> —२४ |
| भूमिका                                          | 8-58         |
| मूलशिवमहिम्नस्तोत्रम्                           | 2-0          |
| मूलशक्तिमहिम्नस्तोत्रम्                         | 9-19         |
| शिवमहिम्नस्तोत्रश्लोकैः सह पौराणिककथानां संवादः | 78-58        |
| मधुसूदनो-पञ्चमुखीटीकोपेतं शिवमहिम्नस्तोत्रम्    | 8-638        |
| परिशिष्टानि                                     | १३५—१४२      |
| प्रथमं परिशिष्टम्                               | १३५—१३६      |
| द्वितीयं परिशिष्टम्                             | १३७—१३८      |
| तृतीयं परिशिष्टम्                               | १३९—१४२      |

\*\* \*

## शब्दसंक्षेपविवरणस्

#### ( ABBREVIATIONS )

अ० को० = अष्टा॰ বত্তৰ = उणा० सू०= ऋ० सं० = क० उ० = क्०पु० = कु० सं० = ग० पु० गीता छा० उ० = जै० सू० = तै० उ० = निरु० नै० च० = बृ० उ० ≐ भाग० मनु० मु० उ० = यो॰ सू॰ = र० वं० रुद्राष्टा० = वि० पु० = वे० सू० = शि० पु० = भवे० उ० = स्क० पु० =

अमरकोश: अष्टाच्यायी उज्ज्वलनीलमणिः उणादिसूत्रम् ऋग्वेदसंहिता वठोपनिषद् कूर्मपुराणम् कुमारसम्भवम् गरुडपुराणम् श्रीमद्भगवद्गीता **छान्दोग्योपनिषद्** जैमिनीयसूत्रम् तैत्ति रीयोपनिषद् निरुक्तम् नैषधीयचरित्रम् बृहदारण्यकोपनिषद् श्रीमद्भागवतम् मनुस्मृतिः मुण्डकोपनिषद् योगसूत्रम् रघुवंशचरितम् **च्द्राष्ट्रा**घ्यायी विष्णुपुराणम् वेदान्तसूत्रम् शिवपुराणम् **श्वेताश्वतरोपनिषद्** स्कन्दपुराणम्

# श्रीगणेशाय नमः ॥ श्रीपुष्पदन्तविरचितं

# शिवमहिम्नस्तोत्रम्

महिम्नः पारं ते परमविदुषो यद्यसदृशी स्तुतिर्ब्नह्मादीनामपि तदवसन्नास्त्विय गिरः।

अथावाच्यः सर्वः स्वमतिपरिणामावधि गृण-न्ममाप्येष स्तोत्रे हर निरपवादः परिकरः॥१॥

अतीतः पन्थानं तव च महिमा वाङ्मनसयो-रतद्व्यावृत्त्या यं चिकतमभिधत्ते श्रुतिरपि ।

स कस्य स्तोतव्यः कतिविधगुणः कस्य विषयः पदे त्वर्वाचीने पतित न मनः कस्य न वचः ॥२॥

मधुस्फीता वाचः परमममृतं निर्मितवत-स्तव ब्रह्मन् किं वागपि सुरगुरोविस्मयपदम्।

मम त्वेतां वाणीं गुणकथनपुण्येन भवतः पुनामीत्यथेंऽस्मिन्पुरमथन बुद्धिर्व्यवसिता ॥३॥

तवैश्वर्यं यत्तज्जगदुदयरक्षाप्रलयक्नु-त्त्रयीवस्तु व्यस्तं तिसृषु गुणभिन्नासु तनुषु ।

अभव्यानामस्मिन्वरद रमणीयामरमणीं विहन्तुं व्याक्रोशीं विद्यत इहैके जडघियः ॥४॥

किमोहः किकायः स खलु किमुपायस्त्रिभुवनं किमाधारो धाता सृजति किमुपादान इति च ।

अतर्क्येंश्वर्य्ये त्वरयनवसरदुःस्थो हतिधयः कुतर्कोऽयं कांश्चिन्मुखरयित मोहाय जगतः ॥५॥ अजन्मानो लोकाः किमवयववन्तोऽपि जगता
मधिष्ठातारं कि भवविधिरनादृत्य भवति ।

अनीशो वा कुर्याद्भुवनजनने कः परिकरो

यतो मन्दास्त्वां प्रत्यमरवर संशेरत इमे ॥६॥

त्रयी सांख्यं योगः पशुपितमतं वैष्णविमिति
प्रिभन्ने प्रस्थाने परिमदमदः पश्यिमिति द ।

रचीनां वैचित्र्यादृजुकुिटलनानापथजुषां
नृणामेको गम्यस्त्वमिस प्रयसामर्णव इव ॥७॥

महोक्षः खट्वाङ्गं परज्ञुरजिनं भस्म फणिनः
कपालं चेतीयत्तव वरद तन्त्रोपकरणम्।
सुरास्तां तामृद्धि विद्यति भवद्भूप्रणिहितां
न हि स्वात्मारामं विषयमृगतृष्णा भ्रमयति ॥८॥

ध्रुवं कश्चित्सर्वं सकलमपरस्त्वध्रुविमदं
परो ध्रौव्याध्रौव्ये जगित गदित व्यस्तविषये।
समस्तेऽप्येतिस्मिनपुरमथन तैर्विस्मित इव
स्तुविज्ञिह्नेमि त्वां न खलु ननु धृष्टा मुखरता।।९॥

तवैश्वयं यत्नाद्यदुपरि विरिश्चिहंरिरघः
परिच्छेत्तुं यातावनलनमलस्कन्धवपुषः ।
ततो भक्तिश्रद्धाभरगुरुगृणद्भ्यां गिरिश यतस्वयं तस्थे ताभ्यां तव किमनुवृत्तिर्न फलति ॥१०॥

अयत्नादापाद्य त्रिभुवनमवैरव्यतिकरं दशास्यो यद्वाहूनभृत रणकण्डूपरवशान् । शिरःपद्मश्रेणीरचितचरणाम्भोरुहबलेः स्थिरायास्त्वद्भक्तोस्त्रिपुरहर विस्फूर्जितमिदम् ॥११॥ अमुष्य त्वत्सेवासगधिगतसारं भुजवनं बलात्कैलाशेऽपि त्वदधिवसतौ विक्रमयतः ।

अलभ्या पातालेऽप्यलसचिलताङ्गुष्ठिशारसि प्रतिष्ठा त्वय्यासीद्ध्रुवमुपचितो मुह्यति खलः ॥१२॥

यदृद्धि सुत्राम्णो वरद परमोच्चैरपि सती-मधश्चक्रे बाणः परिजनविधेयत्रिभवनः।

न तिच्चत्रं तिस्मिन्वरिवसितरि त्वच्चरणयो-र्न कस्या उन्नत्यै भवति शिरसस्त्वय्यवनितः ॥१३॥

अकाण्डब्रह्माण्डक्षयचिकतदेवासुरकृपा-

विधेयस्यासीद्यस्त्रिनयन विषं संहृतवतः।

स कल्माषः कण्ठे तव न कुरुते न श्रियमहो विकारोऽपि इलाघ्यो भुवनभयभङ्गव्यसनिनः ॥१४॥

असिद्धार्था नैव क्विचिदिप सदेवासुरनरे निवर्तन्ते नित्यं जगित जियनो यस्य विशिखाः ।

स पश्यन्नीश त्वामितरसुरसाधारणमभू-त्स्मरः स्मर्तव्यात्मा न हि विशिषु पथ्यः परिभवः ॥१५॥

महीपादाघाताद्व्रजित सहसा संशयपदं पदं विष्णोर्भ्नाम्यद्भुजपरिघरुग्णग्रह्गणम् । मुहुद्यौदौस्थ्यं यात्यनिभृतजटाताडिततटा जगद्रक्षाये त्वं नटिस ननु वामैव विभुता ॥१६॥

वियद्व्यापी तारागणगुणितफेनोद्गमरुचिः
प्रवाहो वारां यः पृषतलघुदृष्टः शिरसि ते।

जगद्द्वीपाकारं जलधिवलयं तेन कृतमि-त्यनेनैवोन्नेयं घृतमहिम दिव्यं तव वपुः ॥१७॥ रथः क्षोणी यन्ता शतधृतिरगेन्द्रो धनुरथो रथाङ्गे चन्द्राकीं रथचरणपाणिः शर इति ।

दिघक्षोस्ते कोऽयं त्रिपुरतृणमाडम्बरविधि-विधेयैः क्रीडन्त्यो न खलु परतन्त्राः प्रभुधियः ॥१८॥

हरिस्ते साहस्रं कमलबलिमाधाय पदयो-र्यदेकोने तस्मिन्निजमुदहरन्नेत्रकमलम् ।

गतो भक्त्युद्रेकः परिणतिमसौ चक्रवपुषा त्रयाणां रक्षायै त्रिपुरहर जागति जगताम् ॥१९॥

क्रतौ सुप्ते जाग्रत्त्वमसि फलयोगे क्रतुमतां क्व कर्म प्रध्वस्तं फलति पुरुषाराधनमृते।

अतस्त्वां संप्रेक्ष्य क्रतुषु फलदानप्रतिभुवं श्रृतौ श्रद्धां बद्ध्वा दृढपरिकरः कर्मसु जनः ॥२०॥

क्रियादक्षो दक्षः क्रतुपतिरधीशस्तनुभृता-मृषीणामार्त्विज्यं शरणद सदस्याः सुरगणाः ।

क्रतुभ्रंशस्त्वत्तः क्रतुषु फलदानव्यसनिनो ध्रुवं कर्तुः श्रद्धाविधुरमभिचाराय हि मखाः ॥२१॥

प्रजानाथं नाथ प्रसभमभिकं स्वां दुहितरं
गतं रोहिद्भूतां रिरमयिषुमृश्यस्य वपुषा।
धनुष्पाणेर्यातं दिवमपि सपत्राकृतममुं
त्रसन्तं तेऽद्यापि त्यजित न मृगव्याधरभसः॥२२॥

स्वलावण्याशंसाधृतधनुषमह्नाय तृणव-त्पुरः प्लुष्टं दृष्ट्वा पुरमथन पुष्पायुधमपि। यदि स्त्रेणं देवी यमनिरत देहार्घघटना-दवैति त्वामद्धा बत वरद मुग्धा युवतयः॥२३॥ इमशानेष्वाक्रीडा स्मरहर पिशाचाः सहचरा-

विचताभस्मालेपः स्नगपि नृकरोटीपरिकरः।

अमङ्गरुयं शीलं तव भवतु नामैवमिखलं तथापि स्मतृंणां दरद परमं मङ्गलमसि ॥२४॥

मनः प्रत्यक्चित्ते सविधमवधायात्तमस्तः प्रहृष्यद्रोमाणः प्रमदसन्त्रिलो सङ्गितदृशः।

यदालोक्याह्नादं ह्रद इव निमज्यामृतमये दधत्यन्तस्तत्त्वं किमपि यमिनस्तित्कल भवान् ॥२५॥

त्वमर्कस्त्वं सोमस्त्वमसि पवनस्तवं हतवहः त्वमापस्तवं व्योम त्वमु धरणिरात्मा त्विमिति च।

परिच्छिन्नामेवं त्विय परिणता बिभ्रतु गिरं न विद्यस्तत्तत्त्वं वयमिह तु यत्त्वं न भवसि ॥२६॥

त्रयों तिस्रो वृत्तीस्त्रिभुवनम्थो त्रीनिप सुरा-नकाराद्यैर्वर्णेस्त्रिभरभिद्यत्तीर्णविकृति ।

तुरीयं ते धाम ध्वनिभिरवरुन्धानमणुभिः समस्तं व्यस्तं त्वां शरण गृणात्योमिति पदम् ॥२७॥

भवः शर्वो रुद्रः पश्पतिरथोग्रः सहमहां-स्तथा भीमेशानाविति यदभिधानाष्टकमिदम्।

अम्हिमन्प्रत्येकं प्रविचरति देव श्रुतिरपि प्रियायास्मै धाम्ने प्रणिहितनमस्योऽस्मि भवते ॥२८॥

नमो नेदिष्ठाय प्रियदव दविष्ठाय च नमो नमः क्षोदिष्ठाय स्मरहर महिष्ठाय च नमः।

नमो विषष्ठाय त्रिनयन यविष्ठाय च नमो नमः सर्वस्मै ते तदिदमिति शर्वाय च नमः ॥२९॥ बहलरजसे विश्वोत्पत्तौ भवाय नमोनमः प्रबलतमसे तत्संहारे हराय नमोनमः।

जनसुलकृते सत्त्वोद्रिक्तौ मुडाय नमोनमः प्रमहसिपदे निस्त्रैगुण्ये शिवाय नमोनमः ॥३०॥

कृशपरिणतिचेतः क्लेशवश्यं क्व चेदं क्व च तव गुणसीमोल्लङ्घिनी शक्वदृद्धिः।

इति चिकतममन्दीकृत्य मां भक्तिराधा-

द्वरव चरणयोस्ते वाक्यपूष्पोपहारम् ॥३१॥

असितगिरिसमं स्यात्कज्जलं सिन्धुपात्रे सुरतस्वरशाखा लेखनी पत्रमुर्वी।

लिखित यदि गृहीत्वा शारदा सार्वकालं तदिप तव गुणानामीश पारं न याति ॥३२॥

अंसुरसुरमुनीन्द्रैरचितस्येन्द्रमौले-ग्रंथितगुणमहिम्नो निर्गुणस्येश्वरस्य ।

सकलगणवरिष्ठः पुष्पदन्ताभिधानो

रुचिरमलघुवृत्तैः स्तोत्रमेतच्चकार ॥३३॥

अहरहरनवद्यं घूर्जटेः स्तोत्रमेत-त्पठति परमभक्त्या शुद्धचित्तः पुमान्यः।

स भवति शिवलोके रुद्रतुल्यस्तथाऽत्र प्रचुरतरधनायुः पुत्रवान् कीर्तिमांश्च ॥३४॥

> दीक्षा दानं तपस्तीर्थं होमयागादिकाः क्रियाः। महिम्नस्तवपाठस्य कलां नार्हन्ति षोऽडशोम् ॥३५॥

> महेशान्नापरो देवो महिम्नो नापरा स्तुतिः। अघोरान्नापरो मन्त्रो नास्ति तत्त्वं गुरोः परम् ॥३६॥

क्स्मदशननामा

सर्वगन्धर्वराजः

शिश्वशिधरमौलेर्देवदेवस्य दासः ।

स गुरुनिजमहिम्नो भ्रष्ट एवास्य रोषा-

त्स्तवनिमदमकार्षीद्दि व्यदिव्यं महिम्नः ॥३७॥

आसमाप्तमिदं स्तोत्रं पुण्यं गन्धवंभाषितम्। अनौपम्यं मनोहारि शिवमीश्वरवर्णनम् ॥३८॥

सुरवरम् निपूज्यं

स्वर्गमोक्षेंकहेतुं

पठित यदि मनुष्यः प्राञ्जलिनीन्यचेताः।

व्रजति शिवसमीपं किन्नरैः स्तूयमानः

स्तवनिमदममोघं पुष्पदन्तप्रणीतम् ॥३९॥

श्रीपुष्पदन्तमुखपङ्कजनिर्गतेन

स्तोत्रेण किल्विषहरेण हरप्रियेण।

कण्ठस्थितेन पठितेन समाहितेन

सुप्रीणितो भवति भूतपतिमंहेशः ॥४०॥

।। इति श्रीपुष्पदन्तविरचितं शिवमहिम्नस्तोत्रं सम्पूर्णम् ।।

नित्यपाठोपयोगित्वादेतन्मूलमात्रमपि श्रीशिवमहिम्नः स्तोत्रं शक्तिमहिम्नः स्तोत्र-साहचय्यदिव पृथग्रुपेणेह मुद्रितम् ।

A STATE OF THE PARTY OF THE PAR COMPANY OF STREET STREET, STRE

### ।। श्रीगणेशाय नमः ॥ श्रीदुर्वासामहामुनिविरचितं

# शक्तिमहिम्नस्तोत्रम्

श्रीदुर्वासा उवाच--

मातस्ते महिमां वक्तुं शिवेनापि न शक्यते। भक्त्याहं स्तोतुमिच्छामि प्रसीद मम सर्वदा।।१।।

श्रीमातस्त्रपुरे परात्परतरे देवि त्रिलोकीमहा-सौन्दर्याणंवमन्थनोद्भवसुधाप्राचुर्यवर्णोज्ज्वलम् । उद्यद्भानुसहस्रनूतनजपापुष्पप्रभं ते वपुः स्वान्ते मे स्फुरतु त्रिकोणनिलयं ज्योतिर्मयं वाङ्मयम् ॥२॥

आदिक्षान्तसमस्तवर्णसुमणिप्रोते वितानप्रभे ब्रह्मादिप्रतिमाभिकीलितषडाधाराब्जकक्षोन्नते । ब्रह्माण्डाब्जमहासने जनि ते मूर्तिं भजे चिन्मयीं सौषुम्नायतपीतपङ्कजमहामध्यत्रिकोणस्थिताम् ॥३॥

या बालेन्दुदिवाकराक्षिमधुरा या रक्तपद्मासना रत्नाकल्पविराजिताङ्गलितका पूर्णेन्दुवक्त्रोज्ज्वला। अक्षस्रक्सृणिपाशपुस्तककरा या बालभानुप्रभा तां देवीं त्रिपुरां शिवां हृदि भजेऽभीष्टार्थसिद्धचै सदा।।४॥

वन्दे वाग्भवमैन्दवात्मसदृशं वेदादिविद्यागिरो
भाषादेशसमुद्भवाः पशुगताश्छन्दांति सप्त स्वरान् ।
तालान्पञ्च महाध्वनीन्प्रकटयत्यात्मप्रकाशेन यसद्बीजं पदवाक्यमानजनकं श्रीमातृके ते परम् ॥५॥

त्रैलोक्यस्फुटमन्त्रतन्त्रमहिमा स्वात्मोक्तिरूपं विना यद्बीजं व्यवहारजालमिखलं नास्त्येव मातस्तव। तज्जाप्यस्मरणप्रसक्तसुमितः सर्वज्ञतां प्राप्य कः शब्दब्रह्मनिवासभूतवदनो नेन्द्रादिभिः स्पर्धते॥६॥

मात्रा यात्र विराजतेऽतिविशदा तामष्ट्रधा मातृकां शक्ति कुण्डलिनीं चतुर्विधतनुं यस्तत्त्वविन्मन्यते । सोऽविद्याखिलजन्मकर्मदुरितारण्यं प्रबोधाग्निना भस्मीकृत्य विकल्पजालरिहतो मातः पदं तद् व्रजेत् ॥७॥

तत्ते मध्यमबीजमम्ब कलयाम्यादित्यवर्णं क्रिया-ज्ञानेच्छाद्यमनन्तशक्तिविभवव्यक्ति व्यनक्ति स्फुटम् । उत्पत्तिस्थितिकल्पकल्पिततन् स्वात्मप्रभावेन य-त्काम्यं ब्रह्महरीश्वरादिविबुधैः कामं क्रियायोजितैः ॥८॥

कामान्कारणतां गतानगणितान्कार्थेरनन्तैर्मही-मुख्यैः सर्वमनोगतैरिधगतान्मानैरनेकैः स्फुटम् । कामक्रोधसलोभमोहमदमात्सर्यारिषट्कं च यद् बीजं भ्राजयित प्रणौमि तदहं ते साधु कामेश्वरि ॥९॥

यद्भक्ताखिलकामपूरणचणस्वात्मप्रभावं महा-जाड्यध्वान्तविदारणैकतरणिज्योतिः प्रबोधप्रदम् । यद्वेदेषु च गीयते श्रुतिमुखं मात्रात्रयेणोमिति श्रीविद्ये तव सर्वराजवशकृत्तत्कामराजं भजे ॥१०॥

यते देवि तृतीयबीजमनलज्वालावलीसंनिभं
सर्वाधारतुरीयशक्तिपरमब्रह्माभिधाशब्दितम् ।
मूर्धन्यान्तविसर्गभूषितमहौकारात्मकं तत्परं
भ्राजदूपमनन्यतुल्यमभितः स्वान्ते मम द्योतताम् ॥११॥

सर्वं सर्वत एव सर्गसमये कार्येन्द्रियाण्यन्तरा तत्तिद्दिन्यहृषीककर्मभिरियं संन्यक्तुवाना परा। वागर्थन्यवहारकारणतनुः शक्तिर्जगद्रूपिणी यद्बीजात्मकतां गता तव शिवे तं नौमि बीजं परम् ॥१२॥

अग्नीन्दुद्युमणिप्रभञ्जनधरानीरान्तरस्थायिनी

शक्तिर्बह्महरीशवासवमुखा मर्त्यामुरात्मस्थिता । सृष्टस्थावरजङ्गमस्थितमहाचैतन्यरूपा च या

यद्बीजस्मरणेन सैव भवती प्रादुर्भवत्यिम्बके ॥१३॥

स्वात्मश्रीविजताजविष्णुमघवश्रीपूरणैकन्नतं

सद्विद्याकविताविलासलहरीकल्लोलिनोदीपकम् । बीजं यत्त्रिगुणप्रवृत्तिजनकं ब्रह्मेति यद्योगिनः शान्ताः सत्यमुपासते तदिह ते चित्ते दधे श्रीपरे ॥१४॥

एकैकं तव मातृके परतरं संयोगि वा योगि वा विद्यादिप्रकटप्रभावजनकं जाडचान्धकारापहम् ।

यन्निष्ठाश्च महोत्पलासनमहाविष्णुप्रहर्त्रादयो देवाः स्वेषु विधिष्वनन्तमहिमस्पूर्ति दधत्येव तत् ॥१५॥

इत्थं त्रीण्यपि मूलवाग्भवमहाश्रीकामराजस्फुरच्छक्त्याख्यानि चतुःश्रुतिप्रकटितान्युत्कृष्टकूटानि ते।
भूतर्तुश्रुतिसंख्यवर्णविदितान्यारक्तकान्ते शिवे
यो जानाति स एव सर्वजगतां सृष्टिस्थितिष्वंसकः ॥१६॥

ब्रह्मायोनिरमासुरेश्वरसुह्वल्लेखाभिरुक्तेस्तथा मार्तण्डेन्दुमनोजहंसवसुधामायाभिरुक्तंसितैः । सोनाम्बुक्षितिशक्तिभिः प्रकटितैर्बाणाङ्गवेदैः क्रमा-द्वर्णैः श्रोशिवदेशिकेन विदितां विद्यां तवाम्बाश्रये ॥१७॥ नित्यं यस्तव मातृकाक्षरसखीं सौभाग्यविद्यां जपेत्संपूज्याखिलचक्रराजनिलयां सायंतनाग्निप्रभाम्।
कामख्यं शिवनामतत्त्वमुभयं व्याप्यात्मना सर्वतो
दोव्यन्तोमिह तस्य सिद्धिरचिरात्स्यात्त्वत्स्वरूपैकता ॥१८॥

काव्यैर्वा पठितैः किमल्पविदुषां जोघुष्यमाणैः पुनः

कि तैर्व्याकरणैविबोबुधिषया कि वाभिधानश्रिया।

एतैरम्ब न बोभवीति सुकविस्तावत्तव श्रीमतो
र्यावन्नानुसरीसरीति सर्राण पादाब्जयोः पावनीम् ॥१९॥

गेहं नाकति गर्वितः प्रणतित स्त्रीसंगमो मोक्षति

हेषी मित्रति पातकं सुकृतित क्ष्मावल्लभो दासित ।

मृत्युर्वैद्यति दूषणं सगुणित त्वत्पादसंसेवनात्

त्वां वन्दे भवभीतिभञ्जनकरीं गौरीं गिरीशिप्रयाम् ॥२०॥

आद्यैरिग्नरवीन्दुबिम्बनिलयैरम्ब त्रिलिङ्गात्मभि-मिश्रारक्तसितप्रभैरनुपमैयु ब्मत्पदैस्तैस्त्रिभिः । स्वात्मोत्पादितकाललोकनिगमावस्थामरादित्रयै-

रुद्भूतं त्रिपुरेति नाम कलयेद्यस्ते स धन्यो बुधः ॥२१॥

आद्यो जाप्यतमार्थवाचकतया रूढः स्वरः पञ्चमः

सर्वोत्कृष्टतमार्थवाचकतया वर्णः पवर्गान्तकः । वक्तृत्वेन महाविभूतिसरणिस्त्वाधारगो हृद्गतो भ्रूमध्ये स्थित इत्यतः प्रणवता ते गीयतेऽम्बागमैः ॥२२॥

गायत्री सिशरास्तुरीयसिहता सन्ध्यामयीत्यागमै-राख्याता त्रिपुरे त्वमेव महतां शर्मप्रदा कर्मणाम् । तत्तद्दर्मनमुख्यशक्तिरिप च त्वं ब्रह्मकर्मेश्वरी कर्तार्हन्पुरुषो हरिश्च सिवता बुद्धः शिवस्त्वं गुरुः ॥२३॥ अन्नप्राणमनःप्रबोधपरमानन्दैः शिरःपक्षयु-

क्पुच्छात्मप्रकटैर्महोपनिषदां वाग्भिः प्रसिद्धीकृतैः।

कोशैः पश्चभिरेभिरम्ब भवतीमेतत्प्रलीनामिति

ज्योतिः प्रज्वलदुज्ज्वलात्मचपलां यो वेद स ब्रह्मवित् ।।२४।।

सिच्चतत्त्वमसीति वाक्यविदितौंरध्यात्मविद्याशिव-

ब्रह्माख्यैरिखलप्रभावमहितैस्तस्वैस्त्रिभः सद्गुरोः।

त्वद्रपस्य मुखारविन्दविवरात्संप्राप्य दीक्षामतो

यस्त्वां विन्दति तत्त्वतस्तदहमित्यार्ये स मुक्तो भवेत् ॥२५॥

सिद्धान्तैर्बह्भिः प्रमाणगदितैरन्यैरविद्यातमो

नक्षत्रैरिव सर्वमन्धतमसं तावन्न निभिद्यते।

यावत्ते सवितेव संमतिमदं नोदेति विश्वान्तरे

जन्तोर्जन्मविमोचनैकभिद्रं श्रीशाम्भवं श्रीशिवे ॥२६॥

आत्मासौ सकलेन्द्रियाश्रयमनोबुद्धचादिभिः शोचितः

कर्माबद्धतनुर्जीन च सरणं प्रैतीति यत्कारणम्।

तत्ते देवि महाविलासलहरी दिव्यायुधानां जय-

स्तस्मात्सद्गुरुमभ्युपेत्य कलये त्वामेव चेन्मुच्यते ॥२७॥

नानायोनिसहस्रसंभववशाज्जाता जनन्यः कति

प्रख्याता जनकाः कियन्त इति मे सेत्स्यन्ति चाग्रे कति ।

एतेषां गणनैव नास्ति भहतः संसारसिन्धोर्विधे-

भीतं मा नितरामनन्यशरणं रक्षानुकम्पानिधे ॥२८॥

देहक्षोभकरैर्बर्तेर्वृहविधैर्दानैश्च होमैर्जपैः

सन्तानैह्यमेधमुख्यसुमखैर्नानाविधः कर्मिः।

यत्संकल्पविकल्पजालमिखलं प्राप्यं पदं तस्य ते

दूरादेव निवर्तते परतरं मातः पदं निर्मलम् ॥२९॥

पञ्चाञ्चात्रज्ञदेहजाक्षरमयैन्निविधैधितुभि-

र्बह्वर्थैः पदवान्यमानजनकरथाविनाभावितैः।

साभिप्रायवदर्थकर्मफलदैः ख्यातेरनन्तैरिदं

विश्वं व्याप्य चिदात्मनाहमहिमत्युज्जूम्भसे मातृके ।।३०।।

श्रीचक्रं श्रुतिमूलकोश इति ते संसारचक्रात्मकं

विख्यातं तदिधिष्ठताक्षरिशवज्योतिर्मयं सर्वतः ।

एतन्मन्त्रमयात्मिकाभिररुणं श्रीसुन्दरीभिर्वृतं

मध्ये वैन्दवसिंहपीठललिते त्वं ब्रह्मविद्या शिवे ॥३१॥

बिन्दुप्राणविसर्गजीवसहितं बिन्दुत्रिबीजात्मकं

षट्कटानि विपर्ययेण निगदेत्तारत्रिबालाक्षरैः।

एभिः संपुटितं प्रजप्य विहरेत्प्रासादमन्त्रं परं

गुह्याद्गुह्यतमं सयोगजनितं सद्भोगमोक्षप्रदम् ॥३२॥

आताम्रार्कसहस्रदीप्तिपरमा सौन्दर्यसारैरलं

लोकातीतमहोदयैरुपयुता सर्वोपमागोचरैः।

नानानर्घ्यविभूषणैरगणितैजिज्वल्यमानाभित-

स्त्वं मातस्त्रिपुरारिसुन्दरि कुरु स्वान्ते निवासं मम ।।३३।।

शिञ्जन्तूपुरपादकञ्कणमहामुद्रासु लाक्षारसा-

लङ्काराङ्कितपादपङ्कजयुगं श्रीपादुकालङ्कतम् ।

उद्भास्वन्नखचन्द्रखण्डरुचिरं राजज्जपासंनिभं

ब्रह्मादित्रिदशासुराचितमहं मूर्घन स्मराम्यम्बके ।।३४।।

आरक्तच्छविनातिमार्दवयुजा निःश्वास्हार्येण य-

त्कोशयेन विचित्ररत्नघटितैर्मुक्ताफलैरुज्ज्वलैं:।

क्जत्काञ्चनिकञ्जिणीभिरभितः संनद्धकाञ्चीगुणै-

रादीप्तं सुनितम्बबिम्बमरुणं ते पूजयाम्यम्बिके ॥३५॥

कस्तूरीघनसारकुङ्कुमरजो गन्धोत्कटैश्चन्दनै-रालिप्तं मणिमालयातिरुचिरं ग्रैंवेयहारादिभिः । दीप्तं दिव्यविभूषणैर्जनिन ते ज्योतिर्विभास्वत्कुच-व्याजस्त्रणंघटद्वयं हरिहरब्रह्मादिपीतं भजे ॥३६॥

मुक्तारत्नसुवर्णकान्तिकलितैस्ते बाहुवल्लीरहं केयूरोत्तमबाहुदण्डवलयँहस्ताङ्गुलीभूषणैः

संपृक्ताः कलयामि हीरमणिमन्मुक्ताफलाकीलित-

ग्रीवापट्टविभूषणेन सुभगे कण्ठं च कम्बुश्रियम् ॥३७॥

तप्तस्वर्णकृतोरुकुण्डलयुगं माणिक्यमुक्तोल्लस-द्वीराबद्धमनन्यतुल्यमपरं हैमं च चक्रद्वयम्।

शुक्राकारनिकारदक्षमपरं मुक्ताफलं सुन्दरं

बिभ्रत्कर्णयुगं नमामि ललितं नासाग्रभागं शिवे ॥३८॥

उद्यत्पूर्णकलानिधिश्रिवदनं भक्तप्रसन्नं सदा संफुल्लाम्बुजपत्रचित्रसुषुमा धिक्कारदक्षेक्षणम् । सानन्दं कृतमन्दहासमसकृत्प्रादुर्भवत्कौतुकं

।।नन्दं कृतमन्दहासमसकृत्प्रादुर्भवत्कौतुकं कुन्दाकारसुदन्तपङ्क्तिशशिभापूर्णं स्मराम्यम्बिके ।।३९।।

शृङ्गारादिरसालयं त्रिभुवनीमाल्यैरतुल्यैर्वृतं
सर्वाङ्गीणसदङ्गरागसुरिभ श्रीमद्वपुर्धूपितम् ।
ताम्बूलारुणपल्लवाधरयुतं रम्यं त्रिपुण्ड्रं दधद्भालं नन्दनचन्दनेन जनिन ध्यायामि ते मङ्गलम् ॥४०॥

जातीचम्पककुन्दकेसरमहागन्धोद्गिरत्केतकी-

नीपाशोकशिरीषमुख्यकुसुमैः प्रोत्तंसिता धूपिता । आनीलाञ्जनतुल्यमत्तमधुपश्रेणीव वेणी तव श्रीमातः श्रयतां मदीयहृदयाम्भोजं सरोजालये ॥४१॥ लेखालभ्यविचित्ररत्नघटितं हैमं किरीटोत्तमं
मुक्ताकाश्चनकिङ्किणीगणमहाहीरप्रबद्धोज्ज्वलम् ।
चश्चच्चन्द्रकलाकलापमहितं देवद्रुपुष्पाचितेमित्यैरम्ब विलम्बितं सशिखरं विभ्रच्छिरस्ते भजे ॥४२॥

उत्किप्तोच्चमुवर्णदण्डकलितं पूर्णेन्दुबिम्बाकृति-च्छत्रं मौक्तिकचित्ररत्नखचितं क्षौप्रांशुकोत्तंसितम् । मुक्ताजालविलम्बितं सकलशं नानाप्रसूनाचितं चन्द्रोड्डामरचामराणि दधते श्रीदेवि ते स्वश्रियः ॥४३॥

विद्यामन्त्ररहस्यविन्मुनिगणक्लृप्तोपचारार्चनां
वेदादिस्तुतिगीयमानचरितां वेदान्ततत्त्वात्मिकाम् ।
सर्वास्ताः खलु तुर्यतापुपगतास्त्वद्रिष्मदेव्यः परास्त्वां नित्यं समुपासते स्वविभवैः श्रीचक्रनाथे शिवे ॥४४॥

एवं यः स्मरित प्रबुद्धसुमितः श्रीमत्स्वरूपं परं वृद्धोऽप्याशु युवा भवत्यनुषमः स्त्रीणामनङ्गायते । सोऽष्टैंश्वर्यतिरस्कृतािखलसुरश्रीजृम्भणैकालयः पृथ्वोपालकिरोटकोटिवलभीपुष्पार्चिताङ्घिभवेत् ॥४५॥

अथ तव धनुः पुण्ड्रेक्षुत्वात्प्रसिद्धमितद्युति-त्रिभुवनवधूमुद्यज्ज्योत्स्नाकलानिधिमण्डलम् । सकलजननि स्मारं स्मारं गतः स्मरतां नर-

स्त्रिभुवनवधूमोहाम्भोधेः प्रपूर्णविधुर्भवेत् ॥४६॥

प्रसूनशरपञ्चकप्रकटजृम्भणागुम्फितत्रिलोकमवलोकयत्यमलचेतसा चञ्चलम् ।
अशेषतरुणीजनस्मरविजृम्भणे यः सदा
पटुर्भविति ते शिवे त्रिजगदङ्गणाक्षोभणे ॥४७॥

पाशं प्रपूरितमहासुमितप्रकाशो
यो वा तव त्रिपुरसुन्दरि सुन्दरीणाम् ।
आकर्षणेऽखिलवशीकरणे प्रवीणं
सिन्ते दधाति स जगत्त्रयवश्यकृत्स्यात् ।।४८।।

यः स्वान्ते कलयति कोविदस्त्रिलोकीस्तम्भारम्भणचणमत्युदारवीर्यम् ।
मातस्ते विजयनिजाङ्कश्चं सयोषा
अनुभूष विज्ञा देवांस्तम्भयति च भूभुजोऽन्यसैन्यम् ॥४९॥

चापध्यानवशाद्भवोद्भवमहामोहं महाजृम्भणं प्रख्यातं प्रसवेषु चिन्तनवशात्तत्तच्छरव्यं सुधीः । पाशध्यानवशात्समस्तजगतां मृत्योर्वशित्वं महासुर्गस्तम्भमहाङ्कुशस्य मननान्मायाममेयां तरेत् ॥५०॥

न्यासं कृत्वा गणेशग्रहभगणमहायोगिनीराशिपीठैः षड्भिःश्रीमातृकार्णैः सहितबहुकलैरष्टवाग्देवताभिः । सश्रीकण्ठादियुग्मैर्विमलनिजतनौ केशवाद्यैश्च तत्त्वैः षट्त्रिशद्भिश्च तत्त्वैर्भगवति भवतीं यः स्मरेत्स त्वमेव ॥५१॥

**सुरपतिपुरलक्ष्मीजृम्भणातीतलक्ष्मीः** 

प्रभवति निजगेहे यस्य दैवं त्वमार्ये । विविधनवकलानां पात्रभूतस्य तस्य त्रिभुवनविदिता सा जृम्भते कीर्तिरच्छा ॥५२॥

मातस्त्वं भूर्भुवः स्वर्महरसि नृतपः सत्यलोकैश्च सूर्ये-न्द्वारज्ञाचार्यशुक्राकिभिरपि निगमब्रह्मभिः प्रोतशक्तिः ।

प्राणायामादियत्नैः कलयसि सकलं मानसं घ्यानयोगं येषां तेषां सपर्या भवति सुरकृता बृह्यते जायते च ॥५३॥ मव मे बुद्धिर्वाचा परमविदुषो मन्दसरणिः नव ते मातर्बह्मप्रमुखविदुषामाप्तवचसास्।

अभून्मे विस्फूर्तिः परतरमहिम्नस्तव नुतिः प्रसिद्धं क्षन्तन्यं बहुलतरचापल्यमिह मे ॥५

प्रसीद परदेवते मम हृदि प्रभूतं भयं विदारय दरिद्रतां दलय देहि सर्वज्ञताम्।

निधेहि करुणानिधे चरणपद्मयुग्मं स्वकं निवारय जरामृती त्रिपुरसुन्दरि श्रीशिवे ॥५५॥

इति भित्रपुरसुन्दरीस्तुतिमिमां पठेद्यः सुधीः

स सर्वदुरिताटवीपटलचण्डदावानलः ।

भवेन्मनिस वाञ्छितं प्रथितिसिद्धिवृद्धिर्भवेद् अनेकविधसम्पदां पदमनन्यतुल्यो भवेत् ॥५६॥

पृथ्वीपालप्रकटमुकुटस्रग्रजोराजिताङ्घः

विद्वत्पुञ्जानितसमाराधितो बाधितारिः।

विद्याः सर्वाः कलयति हृदा व्याकरोति प्रवाचा लोकाश्चर्येर्नवनवपदैरिन्दृबिम्बप्रकाशैः

गापणा

सङ्गीतं गिरिजे कवित्वसरोंण चाम्नाय वाक्यस्मृतेः

व्याख्यानं हृदि तावकीनचरणद्वन्द्वं च सर्वज्ञताम् । श्रद्धां कर्मणि कालिकेऽतिविपुलश्रीजृम्भणं मन्दिरे

सौन्दर्यं वपुषि प्रकाशमतुलं प्राप्नोति विद्वान्कविः ॥५८॥

भूष्यं वैदुष्यमुद्यद्दिनकरिकरणाकारमाकारतेजः

सुव्यक्तं भक्तिमार्गं निगमनिगदितं दुर्गमं योगमार्गम् ।

आयुष्यं ब्रह्मपोष्यं हरगिरिविशदां कीर्तिमभ्येत्य भूमौ

देहान्ते ब्रह्मपारं परशिवचरणाकारमभ्येति विद्वान् ॥५९॥

१. अस्यैव स्तोत्रस्य त्रिपुरसुन्दरीस्तुतिरित्यपरं नाम सम्भाव्यते । तथाहि ५६ संख्यकेश्लोके--"इति त्रिपुरसुन्दरीस्तुतिमिमां पठेंद्यः सुधीः" इति ।

दुर्वाससां महितदिन्यमुनीइवरेण विद्याकलायुवितमन्मथमूर्तिनैतत् । स्तोत्रं न्यधायि रुचिरं त्रिपुराम्बिकाया वेदागमैकपटलीविदितैकमूर्तेः ।।६०॥

सदसदनुग्रहनिग्रहगृहीतमुनिविग्रहो भगवान् । सर्वासामुपनिषदां दुर्वासा जयति देशिकः प्रथमः ॥

।। इति श्रीदुर्वासामहामुनिविरचिता शक्तिमहिम्नस्तुतिः समाप्ता ।।

\* \* \*

CAMPAGE AND AND ASSESSMENT AND ASSESSMENT AND ASSESSMENT AND ASSESSMENT ASSES

# श्रीमहिम्नस्तोत्र के श्लोकों का अकारादिक्रम

### और

## पुराणों की कथाओं का संगठन

| श्लोकाङ्क                  | इलोकादिपद                                        | पौराणिक कथाओं का उल्लेख                                                                                                                                                 |
|----------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 88                         | अकाण्डब्रह्माण्ड                                 | शिवपुराण, सनत्कुमारसंहिता, ५१ अध्याय ।<br>मत्स्यपुराण, २५० अ० ।<br>स्कन्दपुराण, माहेश्वरखण्ड, १।१० अ०,<br>(कालकूट महाविष की कथा) ।                                      |
| <b>६</b><br>. २२           | अजन्मानो लोकाः<br>अतीतः पन्थानं                  | शिवपुराण, वायवीयसंहिता, २६ अ०,<br>( नास्तिक्यनिराकरण )।                                                                                                                 |
| <b>१</b> २<br>* ११<br>* ३२ | अमुष्य त्वत्सेवा<br>अयत्नादापाद्य<br>असितगिरिसमं | शिवपुराण, ज्ञानसंहिता, ५६ अ०।<br>शिवपुराण, ज्ञानसंहिता, ५५ अ०।                                                                                                          |
| १५                         | असिद्धार्थानैव                                   | स्कन्दपुराण, माहेश्वरखण्ड, २१ अ० तथा<br>प्रभासखण्ड, २०० अ० ।<br>शिवपुराण, ज्ञानसंहिता, ११ अ० ।<br>एवं धर्मसंहिता, ८ अ० से १४ तक ।<br>मस्स्यपुराण, १५४ अ० । (मदनदहन कथा) |
| 33                         | असुरसुरमुनीन्द्रैः                               |                                                                                                                                                                         |
| 38                         | अहरहरनवद्यं                                      |                                                                                                                                                                         |
| 34                         | आ समाप्तमिदं                                     |                                                                                                                                                                         |
| 88                         | इत्येषा वाङ्मयी                                  | and the second                                                                                                                                                          |
| 83                         | एक कालं                                          |                                                                                                                                                                         |
| ५                          | किमीहः कि कायः<br>कुसुमदशननामा                   | शिवपुराण, वायवीयसंहिता, २६ अ॰ (पूर्वोक)<br>स्कन्दपुराण, प्रभासखण्ड, प्रभासमाहात्म्य,<br>१८० अ० । (पुष्पदन्तेश्वरकथा)                                                    |

स्कन्दपुराण, ब्राह्मखण्ड के ब्राह्मोत्तरखण्ड, क्रशपरिणति 38 १४अ०, शिवपुराण, वायवीयसंहिता, उत्तराई ८ अ० तथा शिव पू० ज्ञानसंहिता, ७।८ अ० (भक्तिवर्णन)। शिव पु० वायवीयसं०, १६ अ० से २० अ० कती सप्ते जाग्रत् २० पर्यन्त, ( दक्षकथा का उपोद्घात ) क्रियादक्षो दक्षः स्कन्द पु० माहेश्वरखं०, १ अ० से ५ अ० तक। 28 स्कन्द पु० प्रभासखं०, १०६ अ० और काशी-खण्ड ८७।८८।८९ अ०। (दक्षयज्ञ विध्वंस की कथा सभी पुराणों में है)। ४२ तव तत्त्वं पूर्वोक्त शिव पू० वायवीयसं०, २६ अ०। तवेश्वयं यत्तत् तवैश्वयं यत्नात् माहेश्वरखं० अरुणाचलमाहात्म्य, 80 १।२ अ० पुनः अहणाचलमा० उत्तरार्धं में ९ अ० से १६ पर्यंन्त एवं पून: स्कन्द पू० ब्रह्मसं० सेत्माहात्म्य, १४ अ० तथा २४ अ०, स्कन्दपु० प्रभासखं० अर्बुद खं० ३४ और स्कन्दपुराण माहेश्वरखं॰, ६ अ०। शिव पु० विद्येश्वरखं॰, ४।५।६ अ० और ज्ञानसं०, २७ अ० और भी बहुशः। त्रयी सांख्यं योगः नारदीयपु० पूर्वार्द्ध, ६३ अ०। शिवपू० वायवीयसं० पूर्वभाग, २८।२९ अ० एवं उत्तरभाग, २९ अ०, योगवर्णन एवं २ अ० में पाशुपतादिवर्णन तथा सनत्कुमारसं०, ५६ अध्याय। शिवपु० कैलासखं० समग्र। त्रयीं त्रिस्रो वृत्तीः २७ ज्ञानसंहिता, ३ अ०। वायवीयसं० उत्तरभाग, ७ अ०, सनत्कुमारसं०, ३२ अ० (और भी बहुशः ओंकारवर्णन ) स्कन्दप्० नागरखं०,

१९९ अ० (त्रयीवर्णन)।

| २६ | त्वमर्कस्त्वं सोमः  | कूर्मपु० ब्राह्मीसं० पूर्वार्छ, १५ अ० ।                                                                                      |
|----|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ३४ | दीक्षा दानं तपः     | नारदीयपु० पूर्वाद्धं, ६४ अ० तथा शिवपु०<br>ज्ञानसंहिता, १४ अ० (दीक्षाविधि) स्कन्दपु०<br>प्रभासखं० प्रथम, १९ अ० (षोडशकलावर्णन) |
| ٩  | ध्रुवं कश्चित्सर्वं |                                                                                                                              |
| २९ | नमो नेदिष्टाय       | स्कन्दपु० वैष्णवखं०, अ० ४२ रलो० ५०।                                                                                          |
| 22 | प्रजानाथं नाथ       | शिवपु० ज्ञानसं०, ४९ अ० ।                                                                                                     |
|    |                     | मत्स्यपु०, ३।४ अ० एवं स्कन्दपु० ब्रह्मखण्डे<br>सेतुमाहात्म्य, ४० अ०।                                                         |
| 30 | बहल रजसे            | शिवपु० वायवीयसं० पूर्वभाग, १२ अ० से<br>१५ अ० तक, (रुद्रसृष्ट्यादिवर्णन)।                                                     |
| २८ | भवः शर्वी रुद्रः    | कूर्मपु० ब्राह्मीसं० पूर्वार्द्धं, १५ अ० तथा<br>स्कन्दपु० प्रभासखं० वस्त्रापथखं०, २।९। अ०<br>(भवशब्दव्युत्पत्त्यादि)।        |
| 3  | मधुस्फीता वाचः      | ृशिवपु० ज्ञानसं०, ३ अ० (शिव का <b>शब्दमय</b><br>होना वर्णित है) ।                                                            |
| २६ | मनः प्रत्यक् चित्ते | नारदीयपु० पूर्वार्द्ध, ३३ अ०                                                                                                 |
|    |                     | शिवपु० सनत्कुमारसं०, ४०।५७।५८। अ० तथा<br>शि० पु० विद्येश्वरसं० २ अ० (अन्यत्र भी<br>बहुशः योगवर्णन मिलता है)।                 |
| 8  | महिम्नः पारं ते     |                                                                                                                              |
| १६ | महीपादाघातात्       | स्कन्दपु० नागरखं०, २५४ अ० (हरताण्डवकथा)                                                                                      |
| ३७ | महेशान्नापरो        | शिवपु० धर्मसं०, ४० अ० (अघोरकल्प की कथा)।                                                                                     |
| ٤  | महोक्षः खट्वाङ्गं   | स्कन्दपु० ब्रह्मखं०-ब्रह्मोत्तरखं०, १५।१६।१७<br>अ०, शिवपु० सनत्कुमारसं०, २९ अ०। (भस्म<br>प्रशंसा)।                           |
| १३ | यदृद्धि सुत्राम्णो  | मत्स्यपु०, १८८ अ० तथा शिव <b>ु० धर्मसं०,</b><br>७ अ० (वाणासुर कथा) ।                                                         |

### शिवमहिम्नस्तोत्रभ्

| 86   | रथः क्षोणी यन्ता          | स्कन्दपु० आवन्त्यखण्ड, अवन्तीखण्ड ४३,<br>अ०, मत्स्यपु०, १२९ अ० से १४० अ० पर्य्यन्त ।<br>शिवपु० धर्मसं०, ३ अ०, सनत्कुमारसं०,<br>५२।५३।५४ अ०, ज्ञानसं०, २४ अ०।<br>(त्रिपुरदाहकथा)                  |
|------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 80   | वियद्व्यापी तारा          | स्कन्दपु० काशीखण्ड, २७।२८। अ०, (गङ्गा-<br>माहात्म्य) पुनः स्कन्दपु० अवन्तीखं०, चतुर-<br>शीतिलिङ्गमाहात्म्य, ४२ अ० और नागरखं०<br>हाटकेश्वरक्षेत्रमाहात्म्य, १३० अ० (इस पद्य<br>का भाव स्पष्ट है)। |
| 48   | <b>रमशानेष्त्राक्रीडा</b> | शिवपु० सनत्कुमारसं०, ३० अ० तथा च<br>स्कन्दपु० ब्राह्मखं०—ब्रह्मोत्तर, २२ अ०।<br>(शिवस्मरणमहिमा) और नारदीयपु० पूर्वार्द्ध,<br>४१ अ० (नामस्मरणमाहात्म्य)।                                          |
| 80   | श्रीपुष्पदन्त             | स्कन्दपु० प्रभासखं० (प्रभासमाहात्म्य) १८०<br>अ० तथा आवन्त्यखं०, ७७ अ० (पुष्पदन्तेश्वर-<br>कथा सविस्तार वर्णित है )।                                                                              |
| ३९   | सुरवरमुनि                 |                                                                                                                                                                                                  |
| . २३ | स्वलावण्याशंसा            | शिवपु० वायवीयसं०, १३ अ० (अर्द्धनारीश्वर-<br>वर्णन) ।                                                                                                                                             |
| १९   | हरिस्ते साहस्रं           | शिवपु० ज्ञानसं०, ७० अ० (विष्णुकृतपूजन-<br>वर्णन) ।                                                                                                                                               |
|      |                           | ॥ जुभमस्तु ॥                                                                                                                                                                                     |

. . .

only at any one of the party of the party of the state of the

20

#### ॥ श्रीः ॥

### श्रीपुष्पदन्ताचार्यविरचितं

# शिवमहिम्नस्तोत्रम्

मधुत्तूदनी-नारायणीसंस्कृतव्याख्याद्वयोपेतम् भाषाटीकापद्यानुवादाभ्यां संवलितञ्च

\* \* \*

महिम्नः पारं ते परमिवदुषो यद्यसदृशी
स्तुतिर्ज्ञह्मादीनामिप तदवसन्नास्त्विय गिरः।
अथावाच्यः सर्वः स्वमितपरिणामाविध गृणनममाप्येष स्तोत्रे हर निरपवादः परिकरः॥१॥

### मधुसूदनी

विश्वेश्वरं गुरुं नत्वा महिम्नाख्यस्तुतेरयम्। पूर्वाचार्यकृतव्यासंख्याग्रहः क्रियते मया।। १।।

एवं किलोपाख्यायते—कश्चित्किल गन्धर्वराजः कस्यचिद्राज्ञः प्रतिदिनं प्रमदवनकुसुमानि हरलासीत्। तज्ज्ञानाय शिवनिर्माल्यलङ्घनेन मत्पुष्पचौरस्यान्तर्धानादिका सर्वापि शक्तिविनङ्क्ष्यतीत्यभिप्रायेण राज्ञा शिवनिर्माल्यं पिय निक्षिप्तस् । तदप्रतिसन्धाय च गन्धर्वराजस्तत्र प्रविशन्नेव कुण्ठितशक्तिकंभूव। ततश्च शिवनिर्माल्योल्लङ्घनेनैव ममेतादृशं वैक्लव्यमिति प्रणिधानेन विदित्वा परमकारुणिकं भगवन्तं सर्वकामदं तमेव तुष्टाव।

ननु स्तुतिर्नाम गुणकथनम्, तच्च गुणज्ञानाधीनम्, अज्ञातस्त तस्य कथनासम्भवात्, तथा च भगवतो गुणानामनन्तत्वेन ज्ञातुमशक्यत्वात्कथं तत्कथनरूपा स्तुतिरनुरूपा भवेत्, अननुरूपकथनं चोपहासायैवेति या शङ्का, तदपनोदनव्याजेन स्वस्यानोद्धत्यं
दर्शयन्नेव भगवन्तं स्तोतुमारमते—

महिन्नः पारमिति । हे हर, सर्वाणि दुःखानि हरतीति हरः । योग्यं संबोधनम् । सर्वदुःखहरत्वेनैव प्रसिद्धोऽसि, न मम दुःखहरणे पृथग्व्यापारं करिष्यसी-त्यभिप्रायः । हे सर्वदुःखहर, ते तव महिन्नः परं पारमविधमविदुषः एतावानेव महिमेतीयत्तयाऽजानतः । कर्तृत्वसम्बन्धे षष्ठी । अज्ञानकर्तृका स्तुतिर्यद्यसदृश्यननुरूपा । अयोग्येति यावत् ।

तत्तिहि ब्रह्मादीनां सर्वज्ञानामि गुणकथनरूपा गिरस्त्विय विषयेऽवसन्नाः । अयोग्या एवेत्यर्थः । तैरपीयत्तयाऽज्ञानात् । इयत्ताया असत्त्वेन तदज्ञाने सार्वज्ञ्यव्याघातोऽपि न । सन्मात्रविषयत्वात्सर्वज्ञत्वस्थ । अन्यथा भ्रान्तत्वप्रसङ्गात् । तथा च श्रीभागवते— 'विष्णोर्नुवीर्यगणनां कतमोऽर्हतीह यः पार्थिवान्यपि कविविममे रजांसि' इति । अथेति पक्षान्तरे । यद्येवं बूषे, तिंह स्वमतिपरिणामाविध स्वस्य मितपरिणामो बुद्धिविषयता, स एवाविधर्यत्रेति क्रियाविशेषणम् । स्वबुद्ध्या याविद्वषयीकृतं तावद् गृणन् वावसृष्टिसाफल्याय कथयन्सर्वोऽपि स्तोताऽवाच्योऽनुपालम्भनीयः । 'सा वाग्यया तस्य गुणान्गृणीते करौ च तत्कर्मकरौ मनश्च । जिह्वाऽसती दार्वुरिकेव सूते, न चोपगायत्युरुगायगाथाः' इति च श्रीभागवतवचनात् । 'तिह नभः पतन्त्यात्मसमं पतित्रणः' इति न्यायेन ममाध्येष परिकर आरम्भः, स्तोत्रे स्तोत्रविषये निरपवादोऽखण्डनीयः । स्वबुद्धचनुसारेण योग्य इत्यर्थः । प्रथमार्धेन स्तुतिनिराकरणव्याजेन सर्वंदुरिषगममिहमत्वरूपा महती स्तुतिः कृता, उत्तरार्धेन स्तुतिसमाधानव्याजेन सर्वं स्तुतिरनुरूपेति महत्कौशलम् ॥

अन्यच्च गन्धवराजस्य महाकुशलत्वादेकेनैव श्लोकेन यथाश्रुति वक्ररीत्या च हरिशंकरयोः स्तुतिस्तयोरभेदज्ञानायाभिप्रेता। तत्र हरपक्षे यथाश्रुति व्याख्यातम्, हरिपक्षेऽिप तदेव योजनीयम्। सम्बोधनपदं तु अहरेति। हरतीति हरः संहर्ता, तद्विख्दोऽहरः, पालियतेत्यर्थः। अथवाऽहः अहो परम, परा मा लक्ष्मीर्यस्येति तथा हे लक्ष्मीपते। लक्ष्मीपतित्वान्ममालक्ष्मीं स्वत एव नाशियष्यसीति योग्यं सम्बोधनम्। यदि ते महिम्नः, त्वन्महिमसम्बन्धिनी त्वन्महिमविषया स्तुतिः। गिरो महिम्न इति योजनापेक्षया ते स्तुतिरित्येव समीचीनम्, तर्त्ताह् अवसन्नाऽल्पा असदृश्यनतुष्ठपाप्यस्तु, न त्वन्यदेवतानामनल्पाऽनुष्ठपापि। अत्र हेतुगर्भविशेषणम्। तव कीदृशस्य। ब्रह्मादीनां स्तावकानां गिरः स्तुतिष्ठपायाः पारं विदुषः। स्तोतुः श्रमं स्तुतेर्गुणदोषौ च जानत इत्यर्थः। सवंदेवस्तुत्यत्वेन निरितशयसार्वद्येन च तवैव सर्वोत्कृष्टत्वादित्यभिप्रायः। स्तुतिफलं दर्शयन् स्वस्य विनयातिशयं दर्शयितुमाह। अथ स्वं त्वां अतिपरिणामाविध अतिक्रान्तो बुद्धिपरिपाकाविधः सीमा यत्र तादृशं यथा स्वात्तथा स्वशक्तिमितक्रम्दापि गृणन्स्तुवन् सर्वोऽपि जनः अवाच्य आभिमुख्येन वाच्यः। संभाषणीयस्त्वयेत्यर्थः। यस्मादेवं सर्वथैवानुगृह्यते त्वया स्तोता, अत एव ममापि स्तोत्रे

स्तुतिकर्त्रे एव परिकरो नमस्कारादिप्रवन्धः । कीदृशः । अनिरपवादः, न विद्यतेऽतिशये-नापवादो दूषणं यस्मात्स तथा । अहरिति वीप्सनीयम् । अहरहः सर्वदेत्यथः । यद्-विषयकस्तुतिकर्तृत्वेनान्योऽपि सर्वदा नमस्यः, किमु वक्तव्यं स सर्वदा सर्वेषां नमस्य-तरो भवतीति भगवति रत्यतिशयो व्यज्यते । एवं यस्यायोग्यापि स्तुतिः सान्निध्यफला, तस्य योग्या स्तुतिः किं वा न फलिष्यतीति ध्वनितम् । हरपक्षेऽप्येवम् । तत्र परम-श्रेष्ठेति सम्बोधनम् ॥ १ ॥

### नारायणी

## जयतः पितरा ईशौ द्वेताद्वेतस्वरूपिणौ। संसक्ता इव गीरथी आत्मरङ्गावुभौ गिवौ ॥१॥

(हर!) हे दीनार्तिहारिन्! (ते) भवतः (मिह्म्नः) अष्टिविधैश्वर्यान्तर्गतसिद्धिविशेषस्य, महत्त्वस्येत्यर्थः। यथा 'अणिमा मिह्मा चैव लिघमा गरिमा तथा। प्राप्तिः
प्राकाम्यमीशित्वं विशत्वं चाष्टिसद्धयः' इति प्रक्षिप्तामरः। महतो भाव एव मिह्मित्युच्यते
महत् शब्दात्—'पृथ्वादिभ्य इमिनज् वा' (अष्टा० ५।१।१२२) इत्यस्मात्सूत्रादिमिनज्
प्रत्ययः। ततः 'टेः' (अष्टा० ६।४।१५५) इति टिलोपः। (परं) उत्कृष्टमन्यद्धा (पारं)
नद्यादिलङ्घनाद्गन्तव्यतोरम्, यथार्थसीमानिमिति यावत्। (अविदुषः) अजानतः।
कस्यचित् पुरुषस्य कृता (स्तुतिः) माहात्म्यवर्णनं स्तुतिवाद इत्यर्थः। (यदि) कदाचित्
(असदृशी) अननुष्ठपा अयोग्या वा भवेत्, तिंह कि चित्रमिति योजनीयम्। यतः
(ब्रह्मादीनामिष्) ब्रह्मोपेन्द्रेन्द्रादिदेवानामिष्, किमुतान्येषां (गिरः) वचनानि (त्विय)
भवतो विषये (अवसन्नाः) परिसमाप्ता, व्यर्था एव भवन्ति। यथोक्तं स्कन्दपुराणस्य
माहेश्वरखण्डान्तर्गतकौमारिकाखण्डस्य च त्रयिस्त्रशाध्याये।

# 'यस्यालमपि ब्रह्मा महिमानं विवर्णितुम्।'

ततः किमिति त्वयापि स्तुतेरारम्भः क्रियते ? इति चेत्सर्वेषां साधिकारतां प्रतिपादयन्नाह । (अथ अतः परं (सर्वः) समस्तोऽपि जनः (स्वमितपिरणामाविध) निजमितपिरपाकपर्यन्तं, स्वबुद्धिविभवानुसारिमत्यर्थः । क्रियाविशेषणिमदं (गृणन्) स्तुवन् कथयन् सन् (अवाच्यः) कदापि न निन्दनीयः, अर्थाद् निर्दोष एव भवति । तिह् अस्मिन् (स्तोत्रे) भवदीयस्तुतिरूपकर्मणि (ममापि) पुष्पदन्ताभिधानस्य स्तोत्रनिर्मातुः श्रोतृपाठकादेरपीति लक्षणया (एष परिकरः) प्रगाढगात्रिकावन्धः समारम्भ इति यावत् (निरपवादः) अपवादहीनो निर्दोष एव।स्ति । पद्येनामुना कविः स्तोत्रारम्भे ईश्वरमहिमवर्णनप्रसङ्गेषु सर्वेषामप्ययोग्यतां निरूप्य स्वबुद्धिगोचरत्वाविधकथनमेव निर्विवादिमत्यवगमयित । कारणञ्चास्याग्रिमश्लोक एव दर्शयतीति बोद्धव्यम् ।

एतस्मिन् धूर्जटिस्तोत्रे आदौ महिमशब्दप्रयोगात्तद्वर्णनाधिक्याच्चायं स्तवो— 'महिम्नस्तोत्र' नाम्ना व्यविह्यते । यथा आदौ कर्पूरशब्दप्रयोगकारणादेव 'कर्पूरस्तुतिः' अपि प्रसिद्धि गतास्ति । अस्मिन् महिम्नस्तोत्रे ऊर्नात्रशच्छ्लोकाविध 'शिखरिणी' वृत्तमेव प्रधानम् तल्लक्षणञ्चोक्तं वृत्तरत्नाकरे 'रसै रुद्रै विछन्ना य-म-न-स-भ-लागः शिखरिणी' इति ॥ १ ॥

### संस्कृतपद्यानुवाद:

भवन्मिह्म्नोऽन्तमजानतस्स्यात्तवानुरूपा कथमीश ते स्तुतिः । यतो विरिद्धादिकदैवतानां गिरोऽवसन्ना विषये त्वदीये ॥ अथ स्वबुद्धेविभवानुसारं वदन् न कश्चित्किल दोषमर्हति । (परिनिन्दनीयः)

प्रारम्भ एषोऽस्तु ततोऽपवादैर्हीनस्स्तुतौ मे हर सर्वथैव ॥१॥

#### भाषाटीका

जाकी सत्ता लेस लही, भृकुटी हिलतहि साथ। लिखयत यह जग सत्य सम प्रनवीं गिरिजानाथ ॥ १ ॥ अलख अनादि अनंत जो निरगुन सगुन विशेस। निरंजन वेस ॥ २ ॥ सो, रहत निराकार साकार जो अद्वैतहि द्वैत ह्वं, द्वैता-द्वैत विशिष्ट (निकाम)। रहत भूवन मरि व्यापि पुनि सबते परे घनिष्ट (विराम) ॥ ३ ॥ विश्वरूप जो विश्वपति, अनुछन विश्व-निवास। छिति जल पावक रिव पवन, शशि आतमा अकास ॥ ४ ॥ लै ब्रह्माते कीट लीं, जाको विम्ब (रूप) लखात। सब कुछ ही सब में रहत, पुनि सबते बिलगात ॥ ५ ॥ जाको वर्णन सब करं, जो नहि वरने जोग। जाहि बरनि जन धन्य बनि, मेटत निज भव रोग।। ६।। जाको मंगल नाम है र्देत परम पद ताहि नरायन पति नमत, जो विधिहरि हर होय।। ७।।

(हर) हे हरिजनों के दुःख हरन करने वाले ! (ते) आगकी (महिम्नः) महिमा की (परंपारम्) यथार्थं सीमा के (अविदुषः) अनजानते जन की की हुई (स्तुतिः) बड़ाई (यदि) जी,

कदाचित् (असहशी) अयोग्य होवे. तो क्या आश्चर्यं है ! क्योंकि (ब्रह्मादीनामिप) ब्रह्मा-इत्यादि, देवताओं की भी (गिर:) उक्तियाँ (त्विय) आपके विषय में (अवसन्नाः) व्यर्ण ही होती हैं, अर्थात् रुक जाती हैं। (अय) इसके अनन्तर (सर्व:) समी कोई (स्वमतिपरिणामावधि गृणन्) अपनी बुद्धि की कहता हुआ (अवाच्यः) निन्दा के योग्य नहीं होता । अत एव परिपक्वता तक (ममापि) मेरा मी (स्तोत्रे) आपके स्तुति गान में (परिकरः) उद्यत होना अथवा कमर वांधना (निरपवादः) दोष लगाने योग्य नहीं हो सकता। तात्पर्यं यह है कि किसी के गुण-गान करने का नाम स्तृति है। अतः गूण तमी गाया जा सकता है, जबिक पूर्ण रीति से जान लिया जाय। फिर परमेश्वर के गूणों का अन्त नहीं है। इस कारण से उनके गुणों को कह डालना मनुष्य की शक्ति के बाहर है। ऐसी दशा में स्तृति करना असंमव है। इसी शंका को दूर करके इस रलोक में यह माव दर्शाया है कि जो आपकी महिमा का पार नहीं पा सका है, उसकी कही हुई आपकी स्तुति यदि आयोग्य हो, तब तो कुछ आश्चर्य की बात नहीं है। वयों कि और की कौन बात है, ब्रह्मा-इत्यादि देवताओं की कही स्तुतिया मी आपके विषय में यथार्थं (पूर्णं) न हो सकने से रुकी पड़ी रह गईं। अब यह शंका होती है कि यदि समस्त जगत् के मृष्टिकर्ता ब्रह्मादिक भी जिस कार्यं को नहीं कर सके तो तुम क्यों ऐसे विषय में उद्यत (प्रवृत्त) हुए हो ? तब उसका उत्तर यह है कि अपनी बुद्धि की दोड़ भर सभी लोग कह सकते हैं। अत एव इस स्तुति-गान में मेरा भी लग जाना दूषित नहीं है। जैसा कि, गोस्वामी तूलसीदास ने भी अपने मानस रामायण में कहा है-

"सब जानत प्रभु प्रभुता सोई। तदिप कहे बिनु रहा न कोई"।। इति।।

### भाषापद्यानुवादः

महिमा बिनु जाने मले, किंहु विधि मापि न जाय।
जहें ब्रह्मादिक देवकी, बानी व्यर्थ बनाय॥
निजमति वैमव मरि कहत, लहत दोष निंह कोय।
याते बिनती मोरिहू, निरपवाद प्रभु होय॥ १॥

### भाषाबिम्ब

बड़ाई आपै की सकत निंह जानी किम कहै,
भई ब्रह्माहू की बचन-रचना व्यर्थ जहें पै।
अपानी बुद्धो कै विमव मिर मापै चिह सबै,
हमारी भी बिन्ती हर! निरपवादै बिन रहै।। १।।

अतातः पन्थान तव च माहमा वाङ्मनसयारतद्व्यावृत्त्या यं चिकतमिभधत्ते श्रुतिरिप ।
स कस्य स्तोतव्यः कतिविधगुणः कस्य विषयः
पदे त्वर्वाचीने पतित न मनः कस्य न वचः ॥२॥

### मधुसूदनी

अतीत इति-पूर्वोक्तं संबोधनमावर्तनीयम् । तव महिमा सगुणो निर्गृणाश्च वाङ्मनसयोः पन्थानं विषयत्वमतीतोऽतिक्रान्तः । चशब्दोऽवधारणे । अतीत एवेत्यर्थः । अनन्तत्वान्निर्धर्मकत्वाच्च । तथा च श्रुतिः 'यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह' (तै॰ उ॰ २।४) इति। वागविषयत्वे तत्र श्रुतेः प्रामाण्यं न स्यादित्याशङ्ख्याह । यं श्रुतिरप्यपौरुषेय्यपि वेदवाणी चिकतं स्यात्तया अभिधत्ते, तात्पर्येण प्रतिपादयति । सगुणपक्षेकिञ्चिदप्ययुक्तं मा भूदिति निर्गुणपक्षे तु स्वप्रकाशस्यान्याधीनप्रकाशता मा भूदिति भयम् । केन प्रकारेण। अतद्व्यावृत्त्या सगुणपक्षे न तद्व्यावृत्तिरतद्व्यावृत्तिस्तया। अभेदे नेत्यर्थः। 'सवै खिल्वदं ब्रह्म' (छा० उ० ३।१४।१), 'सर्वकर्मा सर्वकामः' इत्यादिना सर्वाभेदेनैव भगवन्तं प्रतिपादयति, न त्वेकैकशो महिमानं वदतीत्यर्थः। निर्गुणपक्षे तु न तत् अतत्, अविद्या तत्कार्यात्मकमुपाधिद्वयमिति यावत् । तद्व्यावृत्या तत्परित्यागेन जहद जहल्लक्षणये-त्यर्थः । मायाविद्योपहितचैतन्यशक्तं तत्पदं तत्कार्यबुद्ध्याद्यपहितचैतन्यशक्तं त्वंपद-मुपाधिभागत्यागेनानुपहितचैतन्थस्वरूपं स्वप्रकाशमपि तदाकारवृत्तिमात्रजननेनाविद्या-तत्कार्यनिवृत्त्या बोधयतीवेति न तावता वाग्विषयत्वं मुख्यं तस्येत्यर्थः । अत एव स ताद्शः सगुणो निर्गुणश्च महिमा कस्य स्तोतव्यः । कर्तरि पष्टी । न केनापि स्तोतुं शक्य इत्यर्थः । सगुणस्य स्तोतव्यत्वाभावे हेतुमाह । कतिविधगुणः, कतिविधा अनेक-प्रकारा गुणा यत्र स तथा । अनन्तत्वादेव न स्तुत्यर्ह इत्यर्थः । निर्गुणस्य स्तोतव्यत्वा-भावे हेतुमाह । कस्य विषय इति । न कस्यापि विषयः, निर्धर्मकत्वात् । अत एवा-विषयत्वान्न स्तुत्यर्हं इत्यर्थः । सगुणो ज्ञेयत्वेऽप्यनन्तत्वात् निर्गुणस्त्वेकरूपोऽपि ज्ञेयत्वा-भावान्न स्तुत्यश्चेत्, तर्हि स्वमतिपरिणामाविध गृणन्निति पूर्वोक्तं विरुद्ध्येतेत्यत आह-

श्वस्युपस्थितार्थे किचिदंशं परित्यज्य अविशिष्टार्थे लक्षणा जहदजहल्लक्षणा यथा तत्त्वमसीत्यादौ तत्त्विमिति पदोपस्थितयोः सर्वंज्ञत्विकिचिज्ज्ञत्वांशयोः परित्यागपूर्वंकं वे वल
चैतन्याभेदप्रतिपादनिमत्याद्यूह्मम् ।

पदे त्विति । अर्वाचीने नवीने भक्तानुग्रहार्थं लीलया गृहोतं वृषभिपनाकपार्वत्यादि-विशिष्टे रूपे कस्य विदुषो मनो न पतित नाविशति, कस्य वचो नाविशति; अपि तु सर्वस्यापि मनो वचश्च विशतीत्यर्थः । तत्र हिरण्यगर्भस्यास्मदादेश्च सममेव स्तुति-कर्तृत्विमिति, न पूर्वापरविरोधः ।

हरिपक्षेऽप्येवम्—अथवा यं अतद्व्यावृत्त्या कार्यप्रपञ्चभेदाच्चिकतं भीतं मिद्भिन्त्वेन कार्यप्रपञ्चं मा पश्यित्विति शङ्कमानं श्रुतिरिभधत्ते इति पूर्वेवत् । अर्वाचीने पदे तु कमलग्रम्बुकौमोदकीरथाङ्गकमलालयाकौस्तुभाद्यपलक्षिते नवजलधरस्यामधामिन श्रीविग्रहे वैकुण्ठविति वेणुवादनादिविविधविहारपरायणे गोपिकशोरे वा वृन्दावनविति कस्य मनो नापतित, कस्य वचश्च नापतित । अपगतातिर्विस्तारो यस्मात्तदपति । संकुचितिमत्यर्थः । तव श्रीविग्रहानुचिन्तने तद्गुणानुकथने च विषयान्तरपरित्यागेन विलीयमानावस्थं मनो वचश्चैकमात्रविषयतया संकुचितं भवित, तव श्रीविग्रहे एवासक्तं भवतीति भावः ॥ २ ॥

#### नारायणी

हे भगवन् ! (तव च) अतः परं भवतो (महिमा) ऐश्वय्यं (वाङ्मनसयोः) वचसो मनसञ्च द्वयोरिप । 'अचत्रर०' (अष्टा० ५:४।६६) इत्यादिना निपातनात्साधुः । (पन्थानम्) मार्गम् (अतीतः) अतिक्रान्तः, लङ्घितवानेवेत्यर्थः । यतो वाङ्मनसाभ्यामेव सर्वार्थपरिज्ञानं भवितुं शक्यते । अत एव प्रत्यक्षानुमानयोरपि अविषय एवेति सिद्धम् । (यं) त्वन्महिमानं (श्रुतिरिप) वेदपुरुषोऽपि (अतद्व्यावृत्त्या) न तस्य व्यावृत्तिः, अतद्-व्यावृत्तिस्तया, 'नेति नेती'त्यादि वाक्यपरम्पराद्वारा, अथवा 'यतो वाचो निवर्त्तन्ते अप्राप्य मनसा सह' इत्यादि ज्ञापनरीत्या (चिकतं) यथा स्यात्तथा क्रियाविशेषणमिदं (अभिधत्ते) कथयति, सूचयतीत्यर्थः । अर्थात् त्वरूपलक्षणाभावात्तटस्थलक्षणेनैव वक्तु-मुत्सहते, यथा--'नासन्न सन्न सदसन्न महन्न चाणु' इत्यादिकथनद्वारैव स्वाभिप्रायं व्यञ्जयतीति दिक् । स) महिमा (कस्य) जनस्य (स्तोतव्यः) स्नोतुं योग्यस्स्यात्, अपि तु न कस्यापीति व्यङ्ग्यध्वनिः । एवं च (कतिविधगुणः) तस्य कियन्तो गुणाः सन्तीति याथार्थ्येन ज्ञातुं न शक्यते । तथा च (कस्य विषयः) अपि तु न कस्यापि गोचर इत्यर्थ:। (अर्वाचीने) सृष्टि-स्थितिप्रलयादिमुख्यतया आत्मन्यनुग्राह्यके इदानीन्तने (पदे) स्थाने (कस्य मनो वचः च न पतित) नैव प्रसरित, अपितु सर्वेषामिप मनो वाक् प्रसरत्येव । अत्र निष्फलरूपे ईश्वरे स्तुतेरनिधकारित्वं प्रतिपाद्य सफलरूपे सावकाशत्व-मस्तीति स्फूटं दढीकृतमिति ॥ २ ॥

(तथा चोक्तं स्कन्दपुराणस्थमाहेश्वरखण्डीयकौमारिकाखण्डस्य ३३ अ० 'श्रुतिश्व भीता यं विक्त किं तस्मात्परमं भवेत्' (श्लो० २०)।

### संस्कृतपद्यानुवादः

न गोचरत्वं महिमा प्रयाति तवेश ! वाणी-मनसोः कदाचित् । न वेद वेदोऽपि ततोऽभिधत्ते 'नेती'ति वाक्याच्चिकतं सदैव (यमेव) । स्तुत्यः कथं स्यान्महिमा त्वदीयः कियद्गुणो वा विषयश्च कस्य । आत्मन्यनुग्राह्य पदे न कस्य मनो वचो वा प्रसरत्यवश्यम् ॥२॥

#### भाषाटीका

स्तुतिकर्ता अपने स्तुत्य देव से यह स्तुति कर रहा है, अतएव पूर्वोक्त संबोधन का यहाँ पर अध्याहार कर लेना चाहिए। अधवा—-

हे मगवन् ! (तव च महिमा) और आपकी महिमा (वाङ्मनसयो: पन्यानं अतीतः) वचन और मन—दोनों ही के मार्गं को लांघ गई है—अर्थात् वाणी और मन भी आपकी महिमा तक कदापि नहीं पहुँच सकते । अत एव (श्रुतिरिप) वेद भी (यं) जिसे (अतद्व्यावृत्त्या) अभेद से ही, अर्थात् यह नहीं यह, अथवा इतना ही मर नहीं—इत्यादि वाक्यों से ही (चिकत्वमिष्ठित्ते) चकपकाया हुआ सा कहता है । अथवा मयमीत होकर कह रहा है । (स कस्य स्तोतच्यः) मला ऐसी आपकी महिमा को कौन गा सकता है ? क्योंकि (कितिथ्यगुणः) उसमें कितने प्रकार के गुण हैं ? (कस्य विषयः) किसका विषय हो सकता है ? अर्थात् सभी किसी की चिक्त के बाहर है । फिर भी (अर्वाचीने) नवीन स्तुतिकर्ताओं अर्थात् भक्तों के अनुप्रहार्थं छीलामय चरीरघारी (पदे) स्थान में (कस्य) किसका (मनो यचः न पति) मन और वचन महीं पहुँचता है ? तास्त्रयं यह कि आपके निर्गुणक्ष्य की महिमा तो वचन और मन—दोनों के ही परे है, क्योंकि वेद भी—''नेति नेति कहि जासु गुन करिह निरन्तर गान ।'' तब मला उसे कौन गा सकता है ? पर हा, आपके सगुणक्ष्य में आप वृषमवाहन हैं, आप पार्वती के पति हैं, आप पिनाक्षारी हैं—इत्यादि प्रकार की कुछ बातें कहने के लिये मन दौड़ने लगता है । अर्थात् सगुणक्ष्य की सार्थकता प्रकट होती है ॥ २॥

### भाषापद्यानुवाद

बानी मनके पथ परे, महिमा तुमरी नाथ। नेति नेति कहि वेद नित, गावत विस्मय साथ।। हैं कतेक गुन विषय किमि, कौन सकै तिहि गाय। काकी बानी मन नहीं, नये थान पर जाय।। र ।।

### भाषाबिम्ब

बड़ाई तोरी है वचन मनहू के पथ परे, डराते वेदी भी चिकत बिन मार्थ बिनु पते। मला कैसे गावे कितक गुन काको विषय है, अनोखे थाने पै गिरत मन बानी निंह कबै॥ २॥ नन्देवं स्तुत्यस्वेऽिप हरिहरयोः सर्वज्ञयोरनिभनवया स्तुत्या न मनोऽनुरञ्जनं तिहना न तत्प्रसादस्तं विना फलमिति पुनरिप स्तुतेवेयथ्ये प्राप्ते सार्थन्यं दशैं-यन्स्तौति—

of the carbon of

inu fine ir esalapianja isuna ana infra afaparanana. mu episantila inu quila beemi adiadichisana sana

मधुस्फीता वाचः परमममृतं निर्मितवत-स्तव ब्रह्मन् किं वागपि सुरगुरोविस्मयपदम् । मम त्वेतां वाणीं गुणकथनपुण्येन भवतः पुनामीत्यर्थेऽस्मिन्पुरमथन बुद्धिर्व्यवसिता ॥३॥

### मधुसूदनी

मध्विति—हे ब्रह्मन् विभो, सुरगुरोब्रंह्मणोऽपि वाग्वाणी तव कि विस्मयपर्दं चमत्कारकारणं किम्। किंशब्द आक्षेपे। नेत्यर्थः। तत्र हेतुगर्भविशेषणमाह। तव कीदृशस्य। वाचो वेदलक्षणा निर्मितवतो निःश्वासवदनायासेनाविर्भावितवतः। कीदृशीः। मधुवत्स्फोताः माधुर्यादिशब्दगुणालङ्कारिविशिष्टत्वेन मधुराः। तथा परमममृतं निरितशयामृतवदत्यास्वाद्याम्। एतेनार्थगतमाधुर्यमुक्तम्। परमेश्वरवाचां शब्दार्थगतयोनिरितशयमाधुर्ययोरिप मिथस्तारतम्यं मध्वमृतशब्दाभ्यां द्योत्यते। अयं च वाचामुत्कर्षो महान् यत्र शब्दगुणालङ्कारातिशयं विनार्थगुणालङ्कारातिशय इति यत्र हिरण्यगर्भस्य वाण्यपि न चमत्कारकारणं तत्र का वार्ताऽस्मदादिवाण्या इत्यर्थः। तिंह कि स्तुत्येत्यत आह—मम त्वित्यादि। हे पुरमथन त्रिपुरान्तक, भवतो गुण-कथनपुण्येन एतां स्वां वाणीं पुनामि निर्मलीकरोमीत्यिभिष्ठायेणैतिस्मन्नर्थे स्तुतिरूपे मम वृद्धिव्यंवसितोद्यता न तु स्तुतिकौशलेन त्वां रञ्जयामीत्यभिष्रायेणेतस्मन्नर्थे । वाङ्नेर्मल्येन मनोनैर्मल्यं नान्तरीयकमिति स्तुतेः सार्थवयमुक्तम्।

हरिपक्षेऽप्येवम्—मध्यतेऽस्मिन्दध्यादीति मथनं गोकुलम्, अथवा मध्यन्ते आपोऽमृतार्थमिति मथनः क्षीरोदः पुरं मन्दिरं गोकुलं क्षीरोदो वा यस्येति पुरमथन-सम्बोधनार्थः। सर्वमन्यत्समानम्। अथवा हे ब्रह्मन्, वाचः सर्वस्या अपि परमममृतं निरित्तशयसारं निश्चयेन मितवतः सम्यगनुभूतवतः सुरगुरोहिरण्यगभीदिसर्वदेवतो-पाध्यायस्य तव मधुस्फीता मधुरिम्णा व्याप्ता अन्तरा कटुत्वलेशेनापि रहिता वागिप वाग्देवता सरस्वत्यिपि कि विस्मयपदम्। नेत्यर्थः। तस्या मद्वाचश्च महदन्तरमित-प्रसिद्धमेव। यद्यप्येवम्; तथापि त्वदिच्छयैव ममेयं प्रवृत्तिरित्याह—ममत्वेतामिति।

निजगुणकथनपुण्येन ममत्वेतां ममत्वे वर्तमानां संसारसंसर्गंकलुषितां वाणीं वाचं एतस्य स्तुतिकर्तुरिति शेषः। पुनामि निष्कलुषां करोमीत्येतस्मिन्नथें हे पुरमथन, भवतो बुद्धिव्यंवसिता यतोऽनोऽनायत्तैव मम प्रवृत्तिरित्यर्थः। श्रृतिश्च भवति "एष उ ह्येव साधु कर्म कारयित तं यमेभ्यो लोकेभ्य उन्निनीषते एष उ एवासाधु कारयित यमघो निनीषते" इति। स्मृतिश्च—"अज्ञो जन्तुरनीशोऽयमात्मनः सुखदुःखयोः। ईश्वरप्रेरितो गच्छेत् स्वर्गं वा श्वश्चमेव वा" इति। तेन परमकारुणिकस्त्वं शरणागतवाणीपावनपुण्यहेतुस्तुतितत्परं लोकं कत्तुं स्वयमेव प्रयतमानो यथा कयापि स्तुत्या प्रसीदसीत्यर्थः॥ ३॥

### नारायणी

(ब्रह्मन्) हे ब्रह्मस्वरूप ! (मधुस्फीताः) मधुवन् मधुराः कोमलाः माधुर्यगुणा-लङ्कृताः (वाचः) वेदादिवचनानि (परमममृतम्) उत्कृष्टसुधासदृशः । क्रियाविशेषण्मेव । (निर्मितवतः) कृतवतः (तव) भवतो विषये (सुरगुरोरिप) वाचस्पतेरिप वा किमुतान्येषां (वाक्) वाणी (कि विस्मयपदं) कथमाश्चर्यस्थानं भवितुमहिति ? न कदापीत्यिभप्रायः । यद्येवमेव तिहं त्वं कथं स्तवने प्रवतंसे इत्याशङ्क्र्याह—(पुरमथन !) हे त्रिपुरासुरान्तक ! अहं (तु) इति हेत्ववधारणे (एतां) बक्ष्यमाणामात्मीयां (वाणीं) गिरं (भवतः) तवैव (गुणकथनपुण्येन) गुणकीर्तनपुण्यलाभार्थमेव । करणे तृतीया । (पुनामि) पवित्रीकरोमि (इति) हेतोः (अस्मिन्) स्तुतिलक्षणे (अर्थे) प्रयोजने (मम बुद्धिः व्यवसिता) कृतोद्योगा लग्नेत्यर्थः । अत्र ब्रह्मण एवाशेषवाग्जालकर्तृत्वं प्रदश्यत्मनश्चौद्धत्यं दूरीकृतम् । 'ब्राह्मी तु भारती भाषा गीर्वाग्वाणी सरस्वती' इत्यमरोक्तरीत्यनुसारेणात्र ब्रह्मन्तित सम्बुद्धिपदञ्च वाक्कर्तृत्वमेव सूचयित । तथा च शिवपुराणस्थवायुसंहितायाः पूर्वभागे (अ० २३) उक्तंम्—

त्वं हि वागमृतं साक्षादहमर्थामृतं परम्। द्वयमप्यमृतं कस्माद्वियुक्तमुपपद्यते ॥१६॥

तथा चान्यदिप तत्रैवोत्तरभागे यथा-

शब्दजालमशेषन्तु धत्ते शर्वस्य वल्लभा। अर्थस्य रूपमिखलं धत्ते मुग्धेन्दुशेखरः॥

इत्यादिवचनाच्छिवयोरेव वागर्थरूपत्वं प्रतिपादितमित्यवधेयम् ।

पद्योत्तरार्द्धभावश्व यथा 'नेषधचरिताख्ये' महाकाव्ये—

'पवित्रमत्रातनुते जगद्युगे स्मृता रसक्षालनयेव सत्कथा।

कथन्न सा मद्गिरमाविलामिप स्वसेविनीमेव पवित्रयिष्यति॥'

(नै० च० १।३)

### संस्कृतपद्यानुवाद:

परमामृतरूपिणीं गिरं मधुरां निर्मितवान्भवान् स्वयम् । अत एव बृहस्पतेरिप वचनं विस्मयतां हि गच्छिति ॥ भवतो गुणगानपुण्यतो निजवाचं भगवन् ! पुनाम्यहम् । इति कारणतो मया कृता स्वमितस्त्वत्स्तुतिकर्मधर्मिणो ॥३॥

#### भाषाटीका

(त्रह्मन्) हे ब्रह्मस्वरूप ! (मथुस्फीताः) मधु से मी मीठी अर्थात् बहुत ही मधुर (परममं अमृतं) सर्वोत्तम अमृत के समान (वाचः) वेदादिक वचनों के (निर्मितवतः) रचना करने वाले (तव) आपके विषय में (सुरगुरोः अपि) देवतों के गुठ वृहस्पति की मी (वाक्) वाणी (कि विस्मयपदं) क्या कुछ आश्चयं का स्थान हो सकती है ? अर्थात् कदापि नहीं। (हे पुरमथन ) हे त्रिपुरासुरान्तक ! मैं (तू) तो (एतां वाणीं) इस अपनी वाणी को (मवतः) आपके (गुणकथनपुण्येन) गुणगानरूपी पुण्य से (पुनामि) पवित्र किया चाहता हूँ। इसीलिए (मम बुद्धिः व्यवसिता) आपकी स्तुति में मेरी बुद्धि लग गई। माव यह कि—वोलने की प्रक्रिया वेदादिक सुनाकर आप ही ने निकाली है, तब आपके विषय में बृहस्पति का भी कहना कुछ आश्चयं जनक नहीं हो सकता, हम लोगों की वात क्या है ? इस पर शंका होती है कि जिस विषय में साक्षात् बृहस्पति को कुछ कहने का अवसर नहीं मिलता, उस विषय में तुम क्यों कहने को उचत हुए हो ? उस पर कहते हैं कि मैं तो केवल आपके गुणानुवाद के पुण्य से अपनी स्तुति-वाणी को पवित्र कर रहा हूँ। बस इसीलिये मेरी बुद्धि इस विषय में लगी है। यथा— "निज गिरा पावन करन-कारन राम जस तुलसी कह्यों"।। ३।।

#### भाषापद्यानुवाद

मधुसी मधुरी तुम करी, बानी अमृत समान।
याते अतिविस्मित बनी, सुरगुरु गिरा सकान।।
तव गुन गावन पुन्यते, निर्मेल करिबे हेत।
मो (मम) वानो को पुरमथन! बुद्धि सहारा देत।। ३।।

### भाषाबिम्ब

बड़ी मीठी बोली अमृत-रस घोली तुम रची।
मई शंमो! या में सुह-गुह-गिरा विस्मय खची।।
अपानी बानी को करहुँ शुचि गाके तुव गुनै।
यही हेतू मोरी मित गिरिश ! यामै लगि सनै॥ ३॥

एवं हरिहरयोः स्तुत्यत्वं सफलस्तुतिकत्वं च निरूप्य ये केचित्पापीयांसस्तस्य सद्भावेऽपि विवदन्ते तान्निराकुर्वन्स्तौति—

BE BURELINED

तवैश्वर्यं यत्तज्जगदुदयरक्षाप्रलयकु-त्त्रयीवस्तु व्यस्तं तिसृषु गुणभिन्नासु तन् षु ।। अभव्यानामस्मिन्वरद रमणीयामरमणीं विहन्तुं व्याक्रोशीं विद्यत इहैके जडिधयः ॥४॥

### 

तवेति-हे वरद ईप्सितप्रद, यत्तव ऐश्वर्यं तद्विहन्तुं निराकर्तुं एके जडिंघयः केचिन्मन्दबुद्धयो व्याक्रोशीं विदधते । साक्षेपमुच्चैभिषणमाक्रोशस्तस्य व्यतिहारो व्याकोशी । अन्येन कर्तुमारब्धमन्यः करोति अन्येन चान्य इति कर्मव्यतिहारः । व्याङ्-पूर्वात् क्रोशेः 'कर्मव्यतिहारे णच् स्त्रियाम्' इति पाणिनिस्मरणात् । ततः स्वार्थे अञ्' 'णचः स्त्रियामञ्' इति सूत्रात् । ततः स्त्रियां ङीप् । तां व्याक्रोशीमहमहिमकया कुर्वते यत्सर्वप्रमाणप्रमितं तदिप जिघांसन्तोति यत्तद्भ्यां मन्दबुद्धित्वं द्योतितम् । अत एव कर्त्रभिप्राये क्रियाफले विदधातेरात्मनेपदम् । न हि तद्व्याक्रोशीविधानात्तवैश्वयं-व्याघातः; किन्तु तेषामेवाधःपात इत्यर्थः । कीदृशं तवैश्वर्यम् । जगदुदयरक्षाप्रलयकृत् जगत आकाशादिप्रपञ्चजातस्योदयं सृष्टि, रक्षां स्थिति, प्रलयं संहारं च करोतीित तथा । अनेनानुमानमुक्तम् । तच्च ''अजन्मानो लोकाः'' इत्यत्र व्यक्तं वक्ष्यते । तथा त्रयीवस्तु त्रय्याः त्रयाणां वेदानां तात्पर्येण प्रतिपाद्यं वस्तु 'सर्वे वेदाः यत्पदमामनन्ति' इति श्रुते: । अनेनागमप्रमाणमुक्तम् । तथा गुणैः सत्त्वरजस्तमोभिः' ली (लयातै) लोपात्तैभिन्नासु पृथक्कृतासु । न तु वस्तुगत्या भेद इत्यर्थः । तिसुषु तनुषु ब्रह्मविष्णु-महेश्वराख्यासु मूर्तिषु व्यस्तं विविच्य न्यस्तम् । प्रकटीकृतिमति यावत् । उपलक्षणं चैतत्सर्वेषामवताराणाम् । एतेन प्रत्यक्षं प्रमाणमुक्तम्, तेन सर्वप्रमाणप्रमितमित्यर्थः । कीद्शीं व्याकोशीम् । अस्मिन्नभव्यानां अस्मिस्त्रैलोक्येऽपि नास्ति भव्यं भद्रं कल्याणं येषां तेऽभव्यास्तेषां रमणीयां मनोहरां वस्तृतस्त्वरमणीममनोहराम् । अमनोहरेऽपि मनोहरबुद्धिभ्रान्तिरभाग्यातिशय।त्तेषामित्यर्थः ।

हरिपक्षेऽप्येवम्—अथवा अस्मिस्तवैश्वर्ये अभव्यानां मध्ये जडिधयो जडमते-रत्यन्तमपकृष्टस्येत्यर्थः । तस्य वस्तुतोऽरमणीं व्याक्रोशीं विहन्तुं एके मुख्या रमणीयां व्याक्रोशीं विदधत इत्यर्थः । जडिधय इत्येकवचनेन पूर्वपक्षिणस्तुच्छत्वम्, एक इति बहुवचनेन सिद्धान्तिनामितमहत्त्वं सूचितम् ॥ ४॥

### नारायणी

(वरद !) हे वरप्रद ! भगवन् ! (इह) संसारे (एके) केचन (जडिधयः) मन्दमतयः, पापिनिष्ठा इत्यर्थः । (तिसृषु) त्रिसंख्यासु (गुणिभन्नासु) गुणाः सत्त्वरजस्तमांसि,
तैर्भिन्नाः पृथग्भूताः, तासु (तनुषु) शरीरेषु (व्यस्तं) आरोपितं विस्तारितं वा (जगदुदयरक्षाप्रलयकृत्) जगतां भुवनानां उदयः सृष्टिः, रक्षा परिपालनम्, प्रलयो विनाशख्य
करोतीति तथा, (त्रयीवस्तु) ऋग्यजुस्सामाख्यवेदत्रयान्तर्गतं (यत्) प्रसिद्धं (तव)
भगवतः (ऐश्वयं) मिहमा (तत् निहन्तुं) विनाशियतुं (अस्मिन्) सर्वज्ञत्वादिगुणगणालड्कृते तवैश्वयं शुद्धबुद्धीनां विदुषां (अरमणीं) मनोरमतारिहनां तथा च (अभव्यानां)
नीचमतीनां, पापिष्ठानां वा (रमणीं) मनोहारिणीं (व्याक्रोशों) सापवादिनन्दाम्, अत्र
व्याङ्पूवात्कोशेः 'कर्मव्यतिहारे णच् स्त्रियाम्' (अष्टा० ३।३।४३) इत्यतः णच् प्रत्यये
कृते—'णचः स्त्रियामत्र्' (अष्टा० ५।४।१४) ततश्च स्त्रियां ङीप्। (विदधते) कृ्वंन्तीति ।
अत्र पूर्वोक्तपद्य एवात्मनः स्तुतः सावकाशत्वं प्रतिपाद्य इदानीमीश्वरस्य सर्वज्ञत्वसर्वकर्तृत्वादिविषये विप्रतिपद्यमानानामिष केषािच्चन्मतं निराकृतिमिति ज्ञेयम् ॥ ४॥

### संस्कृतपद्यानुवाद:

आरोपितं तिसृषु ते तनुषु प्रभुत्वं भिन्नासु शङ्कर! गुणैरनधैर्महार्घः। उत्पत्तिरक्षणलयादिकरं भवस्य ब्रह्माच्युतेश्वरसक्ष्पधरं परं यत्॥ हन्तुं तदेव वरदायक! निन्दनीयां निन्दामभव्यजनमानसराजहंसीम् । लोके महाजडिधयो वकवृत्तयो वा शम्भो! ववचिद्विद्वधते दधते न बुद्धिम्॥ ४॥

### भाषाटीका

(वरद!) हे वरदायक! (इह) यहाँ संसार में (एके) कोई-कोई (जडिघयः) जडबुद्धि-लोग (यत् तव ऐश्वयँ) जो आपकी ईश्वरता अथवा महिमा है, (तत्) उसे, (निहन्तुं) खण्डन करने को कि वा मिटा देने के लिए (ज्याक्रोशीं) सापवाद निन्दा करते हैं विद्यते)। आपका ऐश्वयं कैसा है कि (जगदुदयरक्षाप्रलयकृत्) जगत् की सृष्टि, पालन और संहार का करने वाला है, फिर (त्रयीवस्तु) ऋक, यजुष् और साम—तीनों ही वेदों से प्रतिपादित वस्तु है और फिर (तिसृषु गुणिभन्नास तनुषु व्यस्तम्) तीनों ही सत्व-रज तम गुणों से पृथक् हुए शरीरों में फैला हुआ अर्थात् गुणों के अनुसार ब्रह्मा-विष्णु-महेश—रूपों में प्रकट हुआ है। अब निन्दा का विशेषण देते हैं कि (अस्मिन्) इस समस्त गुणों से परिपूर्ण आपके ऐश्वर्य में समझ रखने वालों के लिये (अरमणीं) मनोहारिणी नहीं है, पर (अमव्यानां) नीच बुद्धि वाले अथवा पापनिष्ठ लोगों के लिये (रमणीयां) वड़ी प्यारी है। मावार्य यह है कि संसार में समी प्रकार के लोग होते ही हैं—उन्हीं में कोई कोई मन्दमित जन, संसार की उत्पत्ति इत्यादि के करने वाले तीनों वेदों में प्रतिपादित और तीनों गुणों से तीन रूप धारण करने वाले आपके उस सर्व प्रसिद्ध ऐश्वर्य (ईश्वरता) को ही मिटा देने के लिए समझदारों के आगे परम तुच्छ पर नासमझों के लिए बड़ी बाँकी आपकी निन्दा करने लगते हैं। इस दलोक से संसार में मले और अनमले दोनों का मिला रहना सिद्ध है, जैसे कि—

''मलेउ पोच सब बिधि उपजाये। गिन गुन दोष वेद बिलगाये।। कहिंह वेद इतिहास पुराना। विधि प्रपंच गुन अवगुन साना॥''

इस पद्य से इस ग्रंथ के रचना-काल में अनीश्वरवादी नास्तिकों का वर्तमान रहना मी सूचित होता है। कैसी निन्दा करते हैं — उन वातों को आगे वाले ब्लोक में स्पष्ट कर दिया है।। ४।।

### भाषापद्यानुवाद

जगत् सृष्टि रक्षा प्रलय, महिमा करित तुम्हारि।
वेद कहत त्रय गुन धरे, विधि हरि हर तनु धारि॥
वरद ! नीच मनमावनी, ताहि मिटावन हेत।
अनुचित (कुन्सित) निन्दा करिह जग, जडमित परम अचेत ॥ ४॥

### भाषाबिम्ब

तिहारो ऐश्वर्ये जग स्वजन रक्षा लय करै,
पृथक् ह्वैके सोई त्रिगुनमय तीनो तनु घरै।
यही के मेटै को जगित बहुतेरी अनमली,
बड़ी मारी निन्दा करत जडबुद्धी जन छली॥ ४॥

ये त्वात्मप्रत्यक्षमपह्नुवते त्रयों चान्यथा वर्णयन्ति, तेऽनुमानेनैव निराकार्याः । तच्चानुमानं क्षित्यादिकं सकर्तृकं कार्यत्वाद् घटवदिति जगदुदयरक्षाप्रस्रयकृदित्यनेन सूचितम् । तत्र पूर्वश्लोकोक्तव्याक्रोशीवीजप्रतिकूलतर्कमुद्भावयन्तः पूर्वपक्षिणो निराकुर्वन् स्तौति । अथवा कीदृशीं व्याक्रोशीं विदयत इत्याकाङ्क्षायां तां वदन् स्तौति—

किमीहः किंकायः स खलु किमुपायस्त्रिभुवनं किमाधारो धाता सृजति किमुपादान इति च । अतक्यैंद्रवर्ये त्वय्यनवसरदुःस्थो हतिधयः कुतर्कोऽयं कांश्चिन्मुखरयति मोहाय जगतः ॥५॥

### मधुसूदनी

किमिति—हे वरदेति पूर्वश्लोकात्संबोधनानुपङ्गः । त्विय विषये कुतर्कस्तर्का-भासः कांश्चिद्धतिधयः कानिप दुष्टबुद्धीन् जगतो विश्वस्यापि मोहायाऽन्यथाप्रतिपत्तये मुखरयति वाचालान् करोति। कीद्शे त्विय। अतक्यं तर्कागोचरमैश्वयं यस्य तिस्मन्सर्वतकागोचरे त्विय यः कश्चित्तकः स्वातन्त्रयेणोपन्यस्यते सर्वोऽप्याभास इत्यर्थः। प्रमाणानां स्वगोचरशून्यत्वात् स्वागोचरं स प्रामाण्याभावो युक्त एवेति भावः। कुतर्कमेवाह—िकमीह इत्यादिना। स धाता परमेश्वरस्त्रिभुवनं सृजतीति सिद्धान्तमनूद्य तत्र दूषणमाह । खलु किन्तु का ईहा चेष्टा यस्येति किमीहः। तथा कः कायः शरीरं कर्तृरूपं यस्येति किंकायः। क उपायः सहकारिकारणमस्येति किमुपायः। क आधारोऽधिकरणमस्येति किमाधारः। किमुपादानं समवायिकारणं भुवनाकारेण निष्पाद्यमस्येति किमुपादानः। सर्वत्र किशब्द आक्षेपे। इतिशब्दः प्रकारार्थः । चशब्दः शङ्कान्तरसमुच्चयार्थः । कुलालो हि घटं कुर्वन् स्वशरीरेण व्याप्रियमाणेन चक्रभ्रमणादिचेष्टया सलिलसूत्राद्युपायेन चक्रादावाधारे मृदमुपादानभूतां घटाकारां करोति, एवं जगत्कर्ताऽपि वाच्यः । तथा च कूलालादिवदनीश्वर एवेत्यभि-प्रायः। घटादिदृष्टान्तेन खलु क्षित्यादेः सकर्तृकत्वं साध्यते। तथा च घटादिकर्तरि कर्तृत्वौपियकं यावद्द्ष्टं क्षित्यादिकर्तर्यपि तावदवश्यं स्वीकर्तव्यम् । दृष्टान्तस्य तुल्यत्वात् । तथाचोभयतःपाशा रज्जुः । तदङ्गीकारेऽस्मदादितुल्यत्वादनीश्वरत्वं तद-नङ्गीकारे च कर्तृत्वानुपपत्याऽसिद्धिरेवेत्येवंरूपः कुतर्कं इत्यर्थः। सिद्धान्तं वदन् कुतर्कं विशिनष्टि -अनवसरदुःस्थः। नास्त्यवसरोऽवकाशोऽस्येत्यनवसरः, अत एव दुःस्थो दुष्टत्वेन स्थितः विचित्रनानाशिकमायावशेन सर्वनिर्मातरि सर्वतर्कागोचरे त्विय नास्ति कुतकीवसर इत्यर्थः । तथा चोक्तम् 'अचिन्त्याः खलु ये भावा न तांस्तर्केण योजयेत्'

इति । न च घटादिकर्तरि यावद्दृष्टं तावत् क्षित्यादिकर्तर्यपि साधनीयम्, व्याप्ति विना सामानाधिकरण्यमात्रस्यासाधकत्वात् । अन्यथा महानसे धूमवह्न्योर्व्याप्तिग्रहण-समये एव व्यञ्जनादिमत्त्वमपि दृष्टमिति पर्वतादाविष तदनुमानं स्यात् । तस्मात् साधम्यंसमा जातिरेषा । स्वव्याघातकत्वादनुत्तरम् । पराक्रान्तं चात्र सूरिभिरित्यु-परम्यते । हरिपक्षेऽप्येवम् ॥५॥

### नारायणी

तामेवोक्तां व्याक्रोशीं विशदयति । (सः) प्रसिद्धः (धाता) सृष्टिकर्ता (किमीहः) सृष्टौ तस्य का ईहा ? अर्थात् कया चेष्टया त्रिभुवनं सृजतीति सर्वत्र योजनीयम् । (किंकायः) कीदृग्रूपः कीदृशेन शरीरेण वा, (किमुपायः) केनोपायेन, कीदृगुपायशीलो भूत्वा, (किमाधारः) केन आधारेण, कुत्र स्थित्वेत्यादिवत् (किमुपादानः) सन् । केन उपादानकारणेन, किन्निमित्तमिति यावत् । (च) इति समुच्चये (त्रिभुवनम्) त्रैलोक्यं सचराचरं ब्रह्माण्डं वा । (सृजति) विरचयति (खलु) इति निश्चयार्थः (इति) एवं-विधे (अतक्यैंश्वयें) अचिन्तनीयवैभवे (त्विय) विषये (अनवसरदुःस्थः) अवकाशाभावाद्-दुर्बलस्तुच्छ इति यावत् । (अयं) उपर्युक्तः (कृतकः) कृत्सितविचारः, (कांश्चित्) अनेकान् (हतिधयः) विनष्टबुद्धीन् (जगतः) लोकस्य (मोहाय) प्रतारणाय, (मुखरयति) वाचालयति ।

अत्र अचिन्त्यप्रभावे ईश्वरे स्पृहा-काय-कारणादिरूपः कुतर्को जगद्वज्ञनायैवेति सोपपत्तिकं नास्तिकादिमतं तिरस्कृतिमिति यथोक्तं पुराविद्भिः—'इच्छया कुरुते देहं इच्छया वितनुर्भवेत् । क्रीडते भगवान् लोके बालकोडनकैरिव' ॥५॥

तथा च स्कन्दपुराणस्य माहेश्वरखण्डे अरुणाचलमाहात्म्योत्तरखण्डेऽप्युक्तम्—

'कस्मादेव समुत्पन्नः किम्मूलः किमुपाधिकः। कुतस्त्यः किमुपादानः कया शक्त्या प्रकाशते'।।

### संस्कृतपद्यानुवाद:

कयेच्छया कीदृशरूपधारी केनाप्युपायेन च कस्य हेतोः। स्थित्वाथ कुत्राञ्जजनिर्विधाता करोति सृष्टिं जगतां त्रयाणाम्।। एवं विधं निरवकाशहतं कुतकं कुर्वन्ति नाम कुथियो विषये त्वदीये। नो तर्कणीयविभवोऽस्तिभवानतस्तं मोहाय सर्वजगतः प्रवदन्ति केचित्।।५।।

#### भाषाटीका

आस्तिकों के मतानुसार ब्रह्मा सृष्टि-कर्ता हैं, जैसा कि पूर्वरुको में तोनों देवों को प्रतिपादित कर चुके हैं - अतएव इन सिद्धान्त के ऊपर नास्तिक इत्यादिकों के कुतकी का उल्लेख करते हैं। (सः) वह प्रसिद्ध, (धाता) सृष्टिकर्ता, (त्रिभुवनं सुनित) त्रैलोक्य की सिरजता है (किमीह:) कीन सो इच्छा रखता है - अर्थात् किस इच्छा (गरज) से सृष्टि रचता है ? (किकायः) कैसा देह घर लेता है-अर्थात् सृष्टि रचते समय उसका घरीर कैसा रहता है ? (किमुपायः) कीन से उपायों को स्वीकार करता है ? (किमाधारः) कीन सा आधार रहता है - अर्थात् कहाँ वैठकर अथवा किस वस्तू पर रखकर इत्यादि, यों ही (किम्पादानः) किस कारण से, कि वा क्यों सृष्टि करता है ? (इति च) इत्यादि प्रकार का ओर मो बहतेरी शंकाओं से युक्त होने पर भी (अतक्षेंदवर्ये त्विय) तक करने के याग्य नहीं है ऐश्वर्य जिसका ऐसे आपके विषय में (अनवसरद्:स्य:) अनकाश (भीका) नहीं पाने से अस्वस्थ (डावाडोल) (अयं कृतकः) पूर्वोक्त कृतकं (कांश्चित् हर्ताधयः) कितने हो अष्ट बुद्धि वालों को (जगतः मोहाय) संसार को मोहित करने के लिये अर्थात् भ्रमजाल में डाल कर फाँसने के लिए (मुखरयित) कहवाता है, (खलु) निश्चय करके। भावार्थ यह है कि यदि ब्रह्मा हो सृष्टि रचता है तो किस इच्छा से, कैसा शरीर धर कर और कौन सो सामग्री (मसाला) लेकर, कहाँ बैठकर, किस कारण से सृष्टि करता है ? यह सब नष्टमित लोगों का कूतक केवल संसार को ठगने ही के लिये है—इसमें कुछ सन्देह नहीं है; क्योंकि आपकी महिमा में तर्क करने का स्थान ही नहीं है, अत्यव वह सर्वेथा अचिन्तनीय है-फिर आस्तिकों का तो यह सिदान्त दृढ़ ही है कि-

"जेहि सृष्टि उपाई विविध बनाई संग सहाय न दुजा" (तु० रा०) ॥ ५ ॥

### भाषापद्यानुवाद

किहि इच्छा किमि तनु घरी, का उपाय मय लोक ।
कहाँ बैठि ब्रह्मा सृजत, किहि कारन बेरोक ॥
तुव ऐश्वर्ज अतक्यं पै, किर कुतकं हतबुद्धि ।
मोहिंह जग अवकास विनु, बतराबहि निज सुद्धि ॥ ५ ॥

### भाषाबिम्ब

करी का इच्छा सो किमि तनु घरी का जतनते, कहाँ बैठ्यो ब्रह्मा रचत जग-सृष्टि किहि लिये। जगहके मोहै को कुतरक कुबुद्धो सब करैं, तिहारो ऐश्वर्जें अगम उनहीं (का) क्यों झलकि है।। ५।। एवं प्रतिकूलतर्कं परिहृत्यानुकूलतर्कमुद्भावयन् स्तौति—

अजन्मानो लोकाः किमवयववन्तोऽपि जगतामधिष्ठातारं कि भवविधिरनादृत्य भवति ।
अनीशो वा कुर्याद् भुवनजनने कः परिकरो
यतो मन्दास्त्वां प्रत्यमरवर संशेरत इमे ॥६॥

### मधुसूदनी

अजेति—हे अमरवर सर्वदेवश्रेष्ठ, अवयववन्तोऽपि सावयवा अपि लोकाः क्षित्यादयः किमजन्मानो जन्महीनाः। किशब्द आक्षेपे। तेन न जन्महीनाः; किन्तु जन्या एवेत्यर्थः । तेन सावयवत्वेन क्षित्यादेनं जन्यत्वहेतोरसिद्धत्वम् । "यावद् विकारं त् विभागो लोकवत्" इति न्यायात् स्वसमानसत्ताकभेदप्रतियोगित्वेनैव जन्यत्व-नियमाच्च। तथा जगतां क्षित्यादीनां भवविधिरुत्पत्तिक्रियाऽधिष्ठातारं कर्तारमना-दुरयानपेक्ष्य कि भवति । अपेक्ष्यैव भवतीत्यर्थः । तेन कार्यत्वसकर्तृकत्वयोरव्यभि-चारान्नानैकान्तिकत्वं हेतोः। तथानीशो वा ईश्वरादन्यो वा यदि कूर्यात् तर्हि भूवन-जनने कः परिकरः का सामग्री। अनीश्वरस्य स्वशरीररचनामप्यजानतो विचित्र-चतुर्दशभुवनरचनाऽसम्भवादीश्वर एव रचनां करोतीत्यर्थः। परिकरमिति पाठे को वानीश्वरो भुवनजनने परिकरमारम्भं कुर्यात् । अपि त्वीश्वर एव कुर्यादित्यर्थः । एतेनार्थान्तरता परिहृता। एवमनुमानदोषानुद्धृत्य शङ्कितदोषान्तरं निराकुर्वन्नुप-संहरति-यत इति । यत एवं सर्वप्रमाणसिद्धस्त्वम्, अतस्ते मन्दा मृढाः न, तू विद्वांसः इमे ये त्वांप्रति संशेरते संदेहवन्तः किमुत विपर्ययवन्त इत्यर्थः । "जन्माद्यस्य यतः" (वे० सू० १।१।१) इति-न्यायेन "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते। येन जातानि यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति । तद्ब्रह्म" "आनन्दो ब्रह्मोति व्यजानात्" (तै॰ उ॰ ३।१।१) इत्यादिश्रृतिरेव परमेश्वरे प्रमाणम् । अनुमानं त्वनुकुलंतर्कमात्रं श्रुतेनं स्वातन्त्रयेण प्रमाणमिति द्रष्टव्यम् । हरिपक्षेऽप्येवम् ॥ ६ ॥

### नारायणी

पूर्वोक्तमेव व्यक्तयित । ('अमरवर ) हे सुरश्रेष्ठ ! देवाधिदेव ! महादेवेत्यर्थः । (अवयववन्तोऽपि) अङ्गोपाङ्गसमन्विता अपि (लोकाः) भुवनानि (किं) कथं वेति

पृच्छायां (अजन्मानः) जन्मरिहताः सन्ति किमेतेषां जन्म न विद्यते ? यतः सावयवत्वन्तु जन्मत्वाविच्छन्नमेव यथा घटपदादयः, तद्वत् लोका अपि सावयवाः, तिह्
सावयवत्वादवरयमेव तेऽपि जन्मवन्त इत्येव सिद्धम् । एवमेव (भविविधः) सृजनकर्मापि (जगतां) लोकानां (अधिष्ठातारम्) चेतनस्वरूपं निमित्तकारणम् ईश्वरं (अनादृत्य) तिरस्कृत्य अनपेक्ष्येत्यर्थः, (किम्) इति प्रश्ने (भवित) भिवतुमहिति ? अर्थाद्विनेव
कर्तारं सृष्टिर्भविति कि ? तथा च दिक्कालधर्माधर्मपरमाण्वादीनचेतनाधिष्ठानस्वीकृतान्येव स्वकार्योपपतौ प्रवर्तन्ते, न चान्यथा (वा) अथवा (अनीशः) ईश्वरत्वहीनः
ईश्वरिमन्नो महदैश्वर्यविहर्भूतः कश्चित् (कुर्यात्) कर्तुं योग्यो भवेच्चेत् तदा तस्य
(भुवनजनने) लोकसृष्टौ (कः) किरूपः (परिकरः) सामग्री, प्रगाढगात्रिकाबन्धो वा,
कृ विक्षेपे, इत्यस्माद्धातोः 'ऋदोरप्' (अष्टा० ३।२।५७) इत्यप्प्रत्ययः। अथवा
"पुंसि संज्ञायां घः प्रायेण" (अष्टा० ३।३।११८) इत्यस्मात् घप्रत्ययेऽपि रूपसिद्धः।
तथा च—

### "भवत्परिकरा वाते पर्य्यञ्कपरिवारयोः। प्रगाढगात्रिकाबन्धे विवेकारम्भयोरपि॥"

(इति विश्वप्रकाशः)

अथवा—"यत्नारम्भौ परिकरों"—इति त्रिकाण्डकोषोक्तोऽथों ग्राह्यः । (यतः) यस्मात्कारणात् (इमे) पूर्वोक्तमतवादिनः, (मन्दाः) मूढबुद्धयः (त्वां प्रति) भवतो विषये (संशेरते) संदेहं कुर्वन्तीति । अत्र विनैवेश्वरं न कोऽपि सृष्टिकमंणि समर्थं इति निरूप्य तिन्निमत्तकोऽिष्ठलोऽपि सन्देहो दूरीकृत इत्यवधेयम् ॥ ६ ॥

### संस्कृतपद्यानुवादः

भूत्वा कथं सावयवास्तु लोका अजिन्मनः सन्ति कदापि वाच्याः।
जगन्नियन्तुश्च निरादरेण कथं स्वयं जन्म (मृष्टि) विधिक्रमो वा ॥
भवेदनीशो भुवनादिसृष्टौ कथं समर्थः परिचिन्त्यमेतत्।
इमे महामन्दतमा यतस्ते संशेरते त्वां प्रति देवदेव ! ॥ ६ ॥

### भाषाटीका

(अमरवर) हे सर्वंदेव श्रेष्ठ ! महादेव ! (अवयववन्तोऽपि) समस्त अंगों से परिपूर्ण रहने वाले मी, (लोकाः) त्रिभुवन (किं) क्या (अजन्मानः) जन्म से रहित हैं ? अर्थात् क्या इन सब भुवनों का जन्म नहीं हुआ है, आपसे आप हो उत्पन्न हो गये हैं, (भवविधिः) सृष्टि का कर्म (जगतां अधिष्ठातारं) समस्त लोकों के नियन्ता जगदीश्वर को (अनाहत्य) माने बिना (कि मवित) क्या हो सकता है ? (वा) अथवा (अनीशः) ईश्वर से मिन्न, यदि कोई (कुर्यात् सृष्टि करे, तो (भुवनजनने) संसार की सृष्टि रचने में, उसी की (कः परिकरः) कौन सी सामग्री (मसाला) है ? (यतः) जिसके लिये (इमे मन्दाः) ये सब मितमन्द (त्वां प्रति संग्रेरते) आपके ऊपर सन्देह करने लगते हैं।

माव यह है कि—जिसमें अंग होते हैं, वह जन्मधारी होता है, अवएव ये सब चौदहों (अथवा असंख्य) ब्रह्माण्डअङ्गयुक्त होने से अवश्यमेव जन्मवन्त ही हैं—क्योंकि जगत्कर्ता के विना दूसरा ही सृष्टिकर्ता है तो बवलाना चाहिए कि उसके पास कीन कीन-सी सामग्रियों हैं—? अर्थात् वह भी कही बैठकर कैसा रूप धरकर एवं कौन-सी वस्तुओं को लेकर सृष्टि रचता है ? यद यह बाव भी नहीं है, तो फिर ये सभी मूर्ख आप ही के विषय में क्यों सन्देह करते हैं ? इस से यह सिद्ध होता है कि आप ही सृष्टि रचने वाले हैं । इस क्लोक से पहिले "किमोहः" (५) क्लोक में कही हुई समस्त शंकाओं का युक्तिपूर्वक समाधान कर दिया है और उक्त कृतकों का तक द्वारा ही खंडन करके सावयवत्व होने से जन्मधारी होना भी सिद्ध कर दिखाया है ॥ ६ ॥

### भाषापद्यानुवाद

जन्ह लहे विनु लोक किमि, अवयव युक्त लखात । बिनिहि विधाता के मुजे, कैसे जग बनिजात ॥ बिनु जगदीसै को रहत, उद्यत सर्जन (सृष्टी) मांहि । महादेव ! तुम पै करत संसय मूढ़ बुझां (वता) हि ॥ ६ ॥

# भाषाविम्ब

(14 ) 对中国 (14 ) (14 ) (14 ) (14 ) (14 ) (14 ) (14 ) (14 ) (14 ) (14 ) (14 ) (14 )

विना लीन्है जन्मै सकल जग क्यों अंग घरई ?

भला कैसे कर्ता विनहि सब सृष्टी विन गई ?।

विधाता जी नाहों सृजन लिंग को उद्यत रहे ?

तबी ये अज्ञानी क (घ) रत बहु सन्देह तुम पै ॥ ६ ॥

एवं तावत् प्रतिकूलतकं परिहृत्य भगवद्विमुखान्निरस्य सर्वेषां शास्त्रप्रस्थानानां भगवत्येव तात्पर्यं साक्षात् परम्परया वेति वदन् स्तोति—

जयी सांख्यं योगः पशुपतिमतं वैष्णविमिति प्रिभिन्ने प्रस्थाने परिमदमदः पथ्यमिति च । रुचीनां वैचित्र्यादृजुकुटिलनानापथजुषां नुणामेको गम्यस्त्वमिस पयसामर्णव इव ॥७॥

### मधुसदनी

त्रयोति-हे अमरवर, नाना संकोणीः पन्थानः नानापथाः, ऋजवश्च कुटिलाः ऋजु-कुटिलाश्च ऋजुकुटिलाश्च ते नानापथाश्चेति ऋजुकुटिलनानापथास्ताञ्जुषन्ते भजन्तीति तथा तेषां नृणामधिकार्यनिधकारिसाधारणानां तत्तत्साधनानुष्ठानैः साक्षात्परम्परया वा त्वमेवैको गम्यः प्राप्यः, नत्वन्यः कश्चिदित्यर्थः। अत्र दृष्टान्तमाह-पयसामर्णव इव। यथा ऋजुपथजुषां गङ्गा-नर्मदादीनां साक्षादेव समुद्रः प्राप्यः, यथा वा कुटिलपथजुषां यमुना-सर्य्वादीनां गङ्गादिप्रवेशद्वारा परम्परया, एवं वेदान्तवाक्यश्रवणमननादिनिष्ठानां साक्षात्त्वं प्राप्यः, अन्येषां त्वन्तःकरणशुद्धितारतम्येन परम्परया त्वमेव प्राप्यः। चेतत्वेनैव मोक्षयोग्यत्वात् परमात्माभ्युपगमाच्चेत्यर्थः।

ननु ऋजुमार्गे सित तं विहाय किमिति कुटिलमार्गं भजन्ते, ऋजुमार्गस्येव शोझफलदायित्वादित्यत आह । प्रभिन्ने प्रस्थाने इदं परं पथ्यं अदः परं पथ्यमिति च रुचीनां वैचित्र्यात् तिस्मस्तिस्मिञ्छास्त्रप्रस्थाने इदमेव श्रेष्ठिमिदमेव मम हितमिती-च्छाविशेषाणामनेकप्रकारत्वात् प्राग्भवीयतत्तत्कर्मवासनावशेन ऋजुत्वकुटिलत्व-निश्चयासामर्थ्यात् कुटिलेऽपि ऋजुभ्रान्त्या प्रवर्तन्त इत्यर्थः ।

प्रस्थानभेदमेव दर्शयति — त्रयी सांख्यं योगः पशुपतिमतं वैष्णविमिति । सर्वशास्त्रोपलक्षणमेतत् । तथाहि त्रयीशब्देन वेदत्रयवाचिना तदुपलिक्षता अष्टादश विद्या
अप्यत्र विविक्षताः । तत्र ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथवंवेद इति वेदाश्चत्वारः, शिक्षा,
कल्पो, व्याकरणं, निरुक्तं, छन्दो ज्योतिषिमिति वेदाङ्गानि षद् । पुराणानि, न्यायः,
मीमांसा, धर्मशास्त्राणि चेति चत्वार्युपाङ्गानि । अत्रोपपुराणानामिप पुराणेष्वन्तभावः । वैशेषिकशास्त्रस्य न्याये, वेदान्तशास्त्रस्य मीमांसायाम्, महाभारतरामयणयोः
सांख्यपातञ्जलपाशुपतवेष्णवादीनां च धर्मशास्त्रेष्विति मिलत्वा चतुर्दश विद्याः ।
तथा चोकम्— 'पुराणन्यायमीमांसाधर्मशास्त्राङ्गिमिश्रिताः । वेदाः स्थानानि विद्यानां
धर्मस्य च चतुर्दश' इति । एता एव चतुर्भिष्ठपवेदैः सिहताः अष्टादश विद्या भवन्ति ।
आयुर्वेदो, धनुर्वेदो गान्धवंवेदोऽर्थशास्त्रं चेति चत्वार उपवेदाः । ता एता अष्टादश
विद्यास्त्रयी सांख्यमित्यनेनोपन्यस्ताः । अन्यथा न्यूनताप्रसङ्गात् । सर्वेषां चास्तिकानामेतावन्त्येव शास्त्रप्रस्थानानि । अन्येषामप्येकदेशिनामेष्वेवान्तर्भावात् ।

ननु नास्तिकानामपि प्रस्थानान्तराणि सन्ति, तेषामेतेष्वनन्तर्भावात् पृथरगणियतुमुचितानि । तथाहि शून्यवादेनेकं प्रस्थानं माध्ममिकानाम् । क्षणिकः विज्ञानमात्रवादेनापरं योगाचाराणाम् । ज्ञानाकारानुमेयक्षणिकबाह्यार्थवादेनापरं सौत्रान्तिकानाम् । प्रत्यक्षस्वलक्षणक्षणिकबाह्यार्थवादेनापरं वैभाषिकाणाम् । एवं सोगतानां प्रस्थानचतुष्टयम् । तथा देहात्मवादेनैकं प्रस्थानं चार्वाकाणाम् । एवं देहातिरिक्तदेहपरिणामात्मवादेन द्वितीयं प्रस्थानं दिगम्बराणाम् । एवं मिलित्वा नास्तिकातां षट् प्रस्थानानि तानि कस्मान्नोच्यन्ते ? सत्यम्, वेदबाह्यत्वात्तु तेषां म्लेच्छादिप्रस्थानवत् परम्परयागि पुरुषार्थानुपयोगित्वादुपेक्षणीयत्वमेव । इह च साक्षाद्वा परम्परया वा पुमर्थोपयोगिनां वेदोपकरणानामेव प्रस्थानानां भेदो दिशतोऽतो न न्यूनत्वराङ्कावकाशः। अथ संक्षेपेणैषां स्वरूपभेदहेतुः प्रयोजनभेद उच्यते वालानां व्युत्पत्तये । तत्र धर्मब्रह्मप्रतिपादकमपौरुषेयं प्रमाणवाक्यं वेदः । स च मन्त्र-ब्राह्मणात्मकः । तत्र मन्त्रा अनुष्ठानकारणभूतद्रव्यदेवताप्रकाशकाः । तेऽपि त्रिविधाः— ऋग्यज्ःसामभेदात् । तत्र पादबद्धगायत्र्यादिच्छन्दोविशिष्टा ऋचः 'अग्निमीले पुरोहितम्' (।ऋ० सं० १।१।१) इत्याद्याः । ता एव गीतिविशिष्टाः सामानि । तदुभय-विलक्षणानि यजूंषि । 'अग्नीदग्नीन्विहर' इत्यादिसम्बोधनरूपा निगदसंज्ञामन्त्रा अपि यजुरन्तर्भता एवं। तदेव निरूपिता मन्त्राः।

ब्राह्मणमिप त्रिविधम् — विधरूपम्, अर्थवादरूपम्, तदुभयविलक्षणं च। तत्र शब्दभावनाविधिरिति भाट्टाः। नियोगो विधिरिति प्राभाकराः। इष्टसाधनताविधिरिति तार्किकादयः। सर्वो विधिरिप चतुर्विधः। धिका (विनियोगभेदात् । तत्र देवताकर्मस्वरूपमात्रबोधको विधिरुत्पत्तिविधिः 'आग्नेयोऽष्टाकपालो भवति' इत्यादिः । सेति<sup>र</sup>कर्तव्यताकस्य करणस्य यागादेः फल-सम्बन्धबोधको विधिरधिकारविधिः 'दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत' इत्यादिः। अञ्जसम्बन्धबोधको विधिविनियोगविधिः 'त्रीहिभियंजेत', 'सिमधो यजति' इत्यादिः। साङ्गप्रधानकर्मप्रयोगैनयबोधकः पूर्वविधित्रयमेलनरूपः प्रयोगविधिः। स च श्रोत इत्येके। कल्पा इत्यपरे। कर्मस्वरूपं च द्विविधम्। गुणकर्म अर्थकर्म च। तत्र कतुकारकाण्याश्रित्य विहितं गुणकर्मं, तदपि चतुर्विधम् — उत्पत्त्याप्तिविकृतिसंस्कृति-भेदात् । तत्र 'वसन्ते ब्राह्मणोऽग्नीनादधीत,' 'यूपं तक्षति' इत्यादावाधानतक्षणादिना संस्कारशेषविशिष्टाग्नियूपादेरुत्पत्तिः। 'स्वाध्यायोऽध्येतव्यः', 'गां पयो दोग्धि' इत्यादावध्ययनदोहनादिना विद्यमानस्यैव स्वाध्यायपयःप्रभृतेः प्राप्तिः। 'सोममभि-षुणोति', 'त्रीहोनवहन्ति', 'आज्यं विलापयति' इत्यादावभिषवावघातविलापनैः सोमादीनां विकारः। 'त्रीहीन्त्रोक्षति', 'पत्न्यवेक्षते' इत्यादौ प्रोक्षणावेक्षणादिभि-वीं ह्यादिद्रव्याणां संस्कारः। एतच्चतुष्टयं चाङ्गमेव। तथा क्रतुकारकाण्यनाश्रित्य

१. 'तत्र कमेंस्वरूप' इति पाठः । २. 'इतिकर्तंव्यताकरणस्य' इतिपाठः ।

विहितमर्थंकर्म । तच्च द्विविधम्-अङ्गं प्रधानं च । अन्यार्थंमङ्गम् । अनन्यार्थं प्रधानम् । अङ्गमपि द्विविधम्—संनिपत्योपकारकमारादुपकारकं च । तत्र प्रधानस्वरूपिनविहकं प्रथमम्, यथाऽवहननप्रोक्षणादिफलोपकारि । द्वितीयं यथा प्रयाजादि । एवं सम्पूर्णाङ्ग-संयुक्तो विधिः प्रकृतिः । विकलाङ्गासंयुक्तो विधिविकृतिः । तदुभयविलक्षणो विधिवंविन्होमः । एवमन्यदप्यूह्मम् । तदेवं निरूपितो विधिभागः । प्राशस्त्यनिन्दान्यतरलक्षणया विधिशेषभूतं वाक्यमर्थवादः । स च त्रिविधः । गुणवादोऽनुवादो भूतार्थवादश्चेति । तत्र प्रमाणान्तरविरुद्धार्थवोधको गुणवादः, 'आदित्यो यूपः' इत्यादिः । प्रमाणान्तर-प्राप्तार्थवोधकोऽनुवादः 'अग्निहिमस्य भेषजम्' इत्यादिः । प्रमाणान्तरविरोधतत्प्राप्ति-रहितार्थवोधको भूतार्थवादः 'इन्द्रो वृत्राय वज्रमुदयच्छत्' इत्यादिः । तदुक्तम्—

विरोधे गुणवादः स्यानुवादोऽवधारिते । भूतार्थवादस्तद्धानादर्थवादस्त्रिया मतः ॥ इति ।

तत्र त्रिविधानामप्यर्थवादानां विधिस्तुतिपरत्वे समानेऽपि भूतार्थवादानां स्वतः प्रामाण्यम् । देवताधिकरणन्यायात् । अबाधिताज्ञातार्थज्ञापकत्वं हि प्रामाण्यम् । तच्च बाधितविषयत्वाज्ज्ञापकत्वाच्च न गुणवादानुवादयोः । भूतार्थवादस्य तु स्वार्थे तात्पर्यरहितस्याप्यौत्सर्गिकं प्रामाण्यं न विहन्यते । तदेवं निरूपितोऽर्थं-वादमागः । विध्यर्थवादोभयविलक्षणं तु वेदान्तवाक्यम् । तच्चाज्ञातज्ञापकत्वेऽप्यनुष्ठाना-प्रतिपादकत्वान्न विधिः । स्वतः पुरुषार्थपरमानन्दज्ञानात्मकब्रह्मणि स्वार्थे उपक्रमो-पसंहारादिषड्विधतात्पर्यलिङ्गवत्तया स्वतःप्रमाणभूतं सर्वानिप विधीनन्तःकरणशुद्धिद्धारा स्वशेषतामापादयदन्यशेषत्वाभावाच्च नार्थवादः । तस्मादुभयविलक्षणमेव वेदान्तवाक्यम् । तच्च क्वचिदज्ञातज्ञापकत्वमात्रेण विधिरिति व्यपदिश्यते । विधिपदित्वमपि प्रमाणवाक्यत्वेन च क्वचिद् भूतार्थवाद इति व्यवह्रियत इति न दोषः । तदेवं त्रिविधं निरूपितं ब्राह्मणम् ।

एवं च कर्मकाण्डब्रह्मकाण्डात्मको वेदो धर्मार्थकाममोक्षहेतुः। स च प्रयोगत्रयेण यज्ञिनिर्वाहार्थमृग्यजुःसामभेदेन भिन्नः। तत्र होत्रप्रयोग ऋग्वेदेन, आध्वर्यवप्रयोगो यजुर्वेदेन, औद्गात्रप्रयोगः सामवेदेन। ब्राह्मयाजमानप्रयोगौ त्वत्रैवान्तर्भूतौ। अथवंवेदस्तु यज्ञानुपयुक्तोऽपि शान्तिकपौष्टिकाभिचारिकादिकर्मप्रतिपादकत्वेनात्यन्तविरुक्षण एव। एवं च प्रवचनभेदात् प्रतिवेदं भिन्ना भूयस्यः शाखाः। एवं च कर्मकाण्डे व्यापारभेदेऽपि सर्वासां वेदशाखानामेकरूप-कत्वमेव ब्रह्मकाण्डमिति चनुणां वेदानां प्रयोजनभेदेन भेद उक्तः।

अथाङ्गानामुच्यते। तत्र शिक्षाया उदात्तानुदात्तस्वरितह्नस्वदीर्घप्लुतादिविशिष्ट-स्वरव्यञ्जनात्मकवर्णोच्चारणविशेषज्ञानं प्रयोजनम्। तदभावे मन्त्राणामनर्थक-फलत्वात्। तथा चोक्तम्—

१. 'स्वार्थेऽपि' इति पाठः ।

२, 'सर्वात्मना' इति पाठः ।

'भन्त्रो हीनः स्वरतो वर्णतो वा मिथ्या प्रयुक्तो न तमर्थमाह।
स वाग्वज्रो यजमानं हिनस्ति यथेन्द्रशत्रुः स्वरतोऽपराधात्'॥

तत्र सर्वेवदसाधारणी शिक्षा 'अथ शिक्षां प्रवक्ष्यामि' इत्यादिनवखण्डात्मिका पाणिनिना प्रकाशिता । प्रतिवेदशाखं च भिन्नरूपाः प्रातिशाख्यसंज्ञिता अन्येरेव मुनिभिः प्रदिशिताः । एवं वैदिकपदसाधुत्वज्ञानेनोहादिकं व्याकरणस्य प्रयोजनम् । तच्च 'वृद्धिरादेच्' (अष्टा० १।१।१) इत्याद्यध्यायाष्टकात्मकं महेश्वरप्रसादेन भगवता पाणिनिनेव प्रकाशितम् ।

तत्र कात्यायनेन मुनिना पाणिनीयसूत्रक्रमेण वार्तिकं विरिचतम् । तद्वद्वार्तिकोपरि च भगवता पतञ्जिलना महाभाष्यमारिचतम् । तदेतत् त्रिमुनिच्याकरणं वेदाङ्गमाहेश्वरिमत्याख्यायते । कौमारादिच्याकरणानि तु न वेदाङ्गानिः किन्तु लौकिकप्रयोगमात्रज्ञानार्थानीत्यवगन्तव्यम् । एवं शिक्षाव्याकरणाभ्यां वर्णोच्चारणे पदसाधृत्वे
च ज्ञाते वैदिकमन्त्रपदानामर्थज्ञानाकाङ्क्षायां तदर्थं भगवता यास्केन 'समाम्नायः
समाम्नातः (स व्याख्यातव्यः)' इत्यादि त्रयोदशाध्यायात्मकं निरुक्तमारिचतम् । तत्र
च नामाख्यातिनपातोपसर्गभेदेन चतुर्विधं पदजातं निरूप्य वैदिकमन्त्रपदानामर्थः
प्रदिश्वितः । मन्त्राणां चानुष्ठयेपार्थप्रकाशनद्वारेणेव करणत्वात्, पदार्थज्ञानाधीनत्वाच्च
वाक्यार्थज्ञानस्य मन्त्रस्थपदार्थज्ञानाय निरुक्तमवश्यमपेक्षितम् । अन्यथानुष्ठानासम्भवात् 'सृष्येव जर्भरी तुर्फरीतून' इत्यादीनामितदुर्द्वहाणां प्रकारान्तरेणार्थज्ञानस्यासंभावनीयत्वाच्च । एवं निघण्ट्वादयोऽपि वैदिकद्रव्यदेवतात्मकपदार्थपर्यायशब्दात्मका
निरुक्तान्तर्भूता एव । तत्रापि निघण्टुसंज्ञकः पञ्चाध्यायात्मको ग्रन्थो भगवता यास्केनैव
कृतः । अन्येऽप्यमरहेमचन्द्रादिप्रणीताःकोषाः सर्वे निघण्टुरूपत्वेन निरुक्तान्तर्गता द्रष्टव्याः।

एवमृङ्मन्त्राणां पादबद्धच्छन्दोविशेषविशिष्टत्वात् तदज्ञाने च निन्दाश्रवणाच्छन्दो-विशेषनिमित्तानुष्ठानविशेषविधानाच्च छन्दोज्ञानाकाङ्क्षायां तत्प्रकाशनाय 'धीश्रीस्त्रीम्' (पि० सू० १।१) इत्याद्यष्टाध्यायात्मिका छन्दोविचितिर्भगवता पिङ्गलनागेन विरिचता। तत्र 'अथ लौकिकम्' इत्यन्तेनाध्यायत्रयेण गायत्र्युष्णिगनुष्टुब्वृहतीपङ्क्तित्रिष्टुब्-कगतीति सप्त छन्दांसि सर्वाणि सावान्तरभेदानि प्रसङ्गान्निरूपितानि । 'अथ लौकिकम्' इत्यारभ्याध्यायपञ्चकेन पुराणेतिहासादावुपयोगीनि लौकिकानि छन्दांसि प्रसङ्गा-श्रिक्षपितानि व्याकरणे लौकिकपदिनिरूपणवत् । एवं वैदिककमिङ्गदर्शादिकालज्ञानाय ज्योतिषं भगवतादित्येन गर्गादिभिश्च प्रणीतं बहुविधमेव । एवं शाखान्तरीयगुणो-पसंहारेण वैदिकानुष्ठानकमिवशेषज्ञानाय कल्पसूत्राणि । तानि च प्रयोगत्रयभेदात् त्रिविधानि । तत्र हौत्रप्रयोगप्रतिपादकान्याश्वलायनसांख्यायनादिप्रणीतानि ।

१, 'पञ्चखण्डात्मिका' इति पाठः।

आध्वर्यवप्रयोगप्रतिपादकानि बौधायनापस्तम्बकात्यायनादिप्रणीतानि । **ओद्गात्र-**प्रयोगप्रतिपादकानि तु<sup>९</sup> लाट्यायनबीह्यायणादिभिः प्रणीतानि ।

एवं निरूपितः षण्णामङ्गानां प्रयोजनभेदः। चतुण्णामुपाङ्गानामधुनोच्यते।
तत्र सर्गप्रतिसर्गवंशमन्वन्तरवंशानुचरितप्रतिपादकानि भगवता बादरायणेन कृतानि
पुराणानि। तानि च ब्राह्मं पाद्मं वैष्णवं शैवं भागवतं नारदीयं माकंण्डेयम्
आग्नेयं भविष्यं ब्रह्मवैवतं लेङ्गं वाराहं स्कान्दं वामनं कीमं मात्स्यं गारुडं
ब्रह्माण्डं चेत्यष्टादश। एवमुपपुराणान्यप्यनेकप्रकाराणि द्रष्टव्यानि। न्याय आन्वोक्षिकी
पञ्चाध्यायी गौतमेन प्रणीता। प्रमाणप्रमेयसंशयप्रयोजनदृष्टान्तसिद्धान्तावयवतर्कनिणंयवादजलपवितण्डाहेत्वाभासच्छलजातिनिग्रहस्थानाख्यानां पोडशपदार्थानामुद्देशलक्षणपरीक्षाभिस्तत्त्वज्ञानंतस्याः प्रयोजनम्।

एवं दशाध्यायं वैशेषिकशास्त्रं कणादेन प्रणीतम्। द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेष-समवामानां षण्णां भावपदार्थानामभावसप्तमानां साधम्यंत्रैधम्बिभ्यां व्युतादने तस्य प्रयोजनम्। एतदिष न्यायपदेनोक्तम्। एवं मीमांसापि द्विविधा। कर्ममीमांसा, शारीरक-मीमांसा च। तत्र द्वादशाध्यायी कर्ममीमांसा 'अथातो धर्मजिज्ञासा' (जै० सू० १।१।१) इत्यादि 'अन्वाहार्ये च दर्शनात्' इत्यन्ता भगवता जैमिनिना प्रणीता। तत्र धर्मप्रमाणं १, धर्मभेदाभेदी २, शेषशेषिभावः ३, ऋत्वर्थपुरुषार्थभेदेन प्रयुक्तिविशेषः ४, श्रुत्यर्थ-पाठादिक्रमभेदः ५, अधिकारविशेषः ६, सामान्यातिदेशः ७, विशेषातिदेशः ८, ऊहः ९, बाधः १०, तन्त्रं ११, प्रसङ्गश्च १२, इति क्रमेण द्वादशानामध्यायानामर्थाः।

तथा च संकर्षणकाण्डमप्यध्यायचतुष्टयात्मकं जीमिनिना प्रणीतम् । तच्च देवताकाण्डसंज्ञया प्रसिद्धमप्युपासनास्यकर्मप्रतिपादकत्वात् कर्ममीमांसान्तर्गतमेव । तथा चतुरध्यायी शारीरकमीमांसा 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा' इत्यादिः 'अनावृत्तिः शब्दात्' इत्यन्ता जीवब्रह्मैकत्वसाक्षात्कारहेतुश्रवणास्यविचारप्रतिपादकान्न्यायानुपदर्शयन्ती भगवता बादरायणेन कृता। तत्र सर्वेषामि वेदान्तवाक्यानां साक्षात्परम्परया वा प्रत्यगिभ्नाद्वितीये ब्रह्मणि ज्ञात्पर्यमिति समन्वयःप्रथमाध्यायेन प्रदर्शितः। तत्र च प्रथमपादे स्पष्टब्रह्मिलङ्गयुक्तानि वाक्यानि विचारितानि। द्वितीयपादे त्वस्पष्टब्रह्मिलङ्गयुक्तान्यु-पास्यब्रह्मविषयाणि। तृतीयपादेऽस्पष्टब्रह्मलङ्गानि प्रायशो ज्ञेयब्रह्मविषयाणि। एवं पादत्रयेण वाक्यविचारः समापितः। चतुर्थपादे तु प्रधानविषयत्वेन संदिह्ममानान्य-व्यक्ताजादिपदानि चिन्तितानि।

एवं वेदान्तानामद्वये ब्रह्माणि सिद्धे समन्वये तत्र संभावितस्मृतितर्कादि-विरोधमाशङ्क्य तत्परिहारः क्रियत इत्यविरोधो द्वितीयाध्यायेन दर्शितः।

१. 'लाह्यायनद्राह्यायणादिभिः' इति पाठः ।

तत्राद्यपादे सांख्ययोगकाणादादिस्मृतिभिः सांख्यादिप्रयुक्तैस्तर्केश्च विरोधो-वेदान्तसमन्वयस्य परिहृतः । द्वितीये पादे सांख्यादिमतानां दुष्टस्वं प्रतिपादितम्, स्वपक्ष-स्थापनपरपक्षिनिराकरणक्षपपक्षद्वयात्मकत्वाद्विचारस्य । तृतीयपादे महाभूतसृष्ट्यादि-श्रुतीनां परस्परिवरोधः पूर्वभागेन परिहृतः । उत्तरभागेन तु जीवविषयाणाम् । चतुर्थं-पादे इन्द्रियादिविषयश्रुतीनां विरोधपरिहारः । तृतीयाध्याये साधनिक्ष्पणम् । तत्र प्रथमपादे जीवस्य परलोकगमनिक्ष्पणेन वैराग्यं निक्ष्पितम् । द्वितीयपादे पूर्व-भागेन त्वं पदार्थः शोधितः, उत्तरभागेन च तत्पदार्थः । तृतीयपादे निर्गुणं ब्रह्मणि नानाशाखाः।ठितः पुनक्कपदोपसंहारः कृतः ।

प्रसङ्गाच्य सगुणविद्यासु शाखान्तरीयगुणोपसंहारानुपसंहारौ निरूपितौ। चतुर्थपादे निर्गुणब्रह्मविद्याया बहिरङ्गसाधनान्याश्रमधर्मयज्ञदानादीनि, अन्तरङ्गसाधनानि शमदमनिदिध्यासनादीनि च निरूपितानि। चतुर्थेऽध्याये सगुणनिर्गुणविद्ययोः फलविशेषनिर्णयः कृतः। तत्र प्रथमपादे श्रवणाद्यावृत्या निर्गुणब्रह्म, उपासनावृत्या सगुणं वा ब्रह्म साक्षात्कृत्य जीवतः पापपुण्यालेपलक्षणा जीवन्मुक्तरिभिह्ता। द्विनीयपादे स्त्रियमाणस्योत्कान्तिप्रकारिश्चन्तितः। तृतीयपादे सगुणब्रह्मविद्यो मृतस्योत्तरमार्गोऽभिह्तः। चतुर्थपादे पूर्वभागेन निर्गुणब्रह्मविदो विदेहकैवल्यप्राप्तिरुक्ता। उत्तरभागेन सगुणब्रह्मविदो ब्रह्मलोके स्थिति-रुक्ति। इदमेव सर्वशास्त्राणां मूर्थन्यम्, शास्त्रान्तरं सर्वमस्यैव शेषभूतिमतीदमेव मुमुक्षुभिरादरणीयं श्रीशङ्करभगवत्पादोदितप्रकारेणेति रहस्यम्। एवं धर्मशास्त्राणि मनुयाज्ञवल्क्यविष्णुयमाङ्गिरोवसिष्ठदक्षसंवर्तशातातपपराशरगौतमशंखलिखितहारीताप-स्तम्बोशनोव्यासक्तात्यायनवृहस्पतिदेवलनारदपैठोनसिप्रभृतिभिः कृतानि वर्णाश्रम-विशेषाणां विभागेन प्रतिपादकानि।

एवं व्यासकृतं महाभारतम्, वाल्मीिककृतं रामायणं च धर्मशास्त्र एवान्तर्भूतं स्पष्टिमितिहासत्वेन प्रसिद्धम्। सांख्यादीनां धर्मशास्त्रान्तर्भावेऽपीह् स्वशब्देनैव निर्देशात् पृथगेव संगतिर्वाच्या। अथ वेदचतुष्ट्यक्रमेण चत्वार उपवेदाः। तत्रायुर्वेदस्याष्टौ स्थानानि भवन्ति सूत्रं शारीरमैन्द्रियं चिकित्सा निदानं विमानं कल्पः सिद्धिश्चेति। ब्रह्मप्रजापत्यिश्वधन्वन्तरीन्द्रभरद्वाजात्रेयाग्निवेश्यादिभिष्ठप-दिष्टश्चरकेण संक्षिप्तः। तत्रैव सुश्रुतेन पश्चस्थानात्मकं प्रस्थानान्तरं कृतम्।

एवं वाग्भटाविभिरिप बहुधेति न शास्त्रभेदः। कामशास्त्रमप्यायुर्वेदान्तर्गंतमेव, सुश्रुतेन वाजीकरणाख्यकामशास्त्राभिधानात्। तत्र वात्स्यायनेन पञ्चाध्यायात्मकं कामशास्त्रं प्रणीतम्। तस्य च विषयवैराग्यमेव प्रयोजनम्, शास्त्रोहीपितमार्गेणापि विषयभोगे दुःखमात्रपर्यवसानात्। चिकित्साशास्त्रस्य च रोगतत्साधनरोगिनवृत्ति-तत्साधनज्ञानं प्रयोजनम्।

एवं धनुर्वेदः पादचतुष्टयात्मको विश्वामित्रप्रणीतः । तत्र प्रथमो दीक्षापादः । दितीयः संग्रहपादः । तृतीयः सिद्धिपादः । चतुर्थः प्रयोगपादः । तत्र प्रथमपादे धनुरुक्षणमधिकारिनिरूणं च कृतम् ।

तत्र धनुः शब्दश्चापे छ्ढोऽपि चतुर्विधायुधवाची वर्तते । तच्च चतुर्विधम्—
मुक्तम्, अमुक्तम्, मुक्तामुक्तम्, यन्त्रमुक्तं च । तत्र मुक्तं चकादि, अमुक्तं
खड्गादि, मुक्तामुक्तं शल्यावान्तरभेदादि । यन्त्रमुक्तं शरादि । तत्र
मुक्तमस्त्रमित्युच्यते । अमुक्तं शस्त्रमित्युच्यते । तदिप ब्राह्मवैष्णवपाशुपतप्राजापत्याग्नेयादिभेदादनेकविधम् । एवं साधिदैवतेषु समन्त्रकेषु चतुर्विधायुषेषु
येषामधिकारः क्षत्रियकुमाराणां तदनुयायिनां च, ते सर्वे चतुर्विधाः पदातिरयगजतुरगाङ्ढादीक्षाभिषेकशकुनमङ्गलकरणादिकं च सर्वमिष प्रथमपादे निर्द्धितम् ।
सर्वेषां शस्त्रविशेषाणामाचार्यस्य च लक्षणपूर्वकं संग्रहणप्रकारो दिश्ततो द्वितीये पादे ।
गुरुसम्प्रदायसिद्धानां शस्त्रविशेषाणां पुनःपुनरभ्यासो मन्त्रदेवतासिद्धिकरणमिष्
निर्द्धितं तृतीयपादे । एवं देवतार्चनाभ्यासादिभिः सिद्धानामस्त्रविशेषाणां प्रयोगश्चतुर्थपादे निर्द्धितः । क्षत्रियाणां युद्धं दुष्टदस्युचौरादिभ्यः प्रजापालनं च धनुर्वेदस्य
प्रयोजनम् । एवं च ब्राह्मप्राजापत्यादिकमेण विश्वामित्रप्रणीतं धनुर्वेदशास्त्रम् ।

एवं गान्धर्ववेदशास्त्रं भरतेन प्रणीतम् । तत्र नृत्यगीतवाद्यभेदेन बहुविधोऽर्थः प्रपिञ्चतः । देवताराधननिर्विकल्पकसमाध्यादिसिद्धिश्च गान्धर्ववेदस्य प्रयोजनम् ।

एवमथंशास्त्रं च बहुविधं नीतिशास्त्रमश्वशास्त्रं गजशास्त्रं शिल्पशास्त्रं सूपकारशास्त्रं चतुःषष्टिकलाशास्त्रं चेति ।

ताश्चतुःषष्टिकलाः शैवागमोक्ताः—गीतम् १, वाद्यम् २, नृत्यम् ३, नाट्यम् ४, आलेख्यम्, ५, विशेषकच्छेद्यम् ६, तण्डुलकुसुमबिलिवकाराः ७, पुष्पास्तरणम् ८, दशनवसनाङ्गरागाः ९, मणिभूमिकाकमं १०, शयनरचनम् ११, उदकवाद्यम् १२, उदक (घातः) वादः १३, अद्भुतदर्शनवेदिता १३, मालाग्रन्थनकल्पः १५, शेखरापीड-योजनम् १६, नेपथ्ययोगः १७, कर्णपत्रभङ्गः १८, गन्धमुक्तिः १९, भूषणयोजनम् २०, इन्द्रजालम् २१, कीचुमारयोगाः २२, हस्तलाघवम् २३, चित्रशाकापूपभक्तविकारिक्त्याः २४, पानकरसरागासवयोजनम् २५, सूचीवापकमं २६, सूत्रक्रीडा २७, वीणाडमहकवाद्यानि २८, प्रहेलिकाप्रतिमालाः २९, दुर्वञ्चकयोगाः ३०, पुस्तकवाचनम् ३१, नाटिकाख्यायिकादर्शनम् ३२, काव्यसमस्यापूरणम् ३३, पिट्टकावेत्र-वाणविकल्पाः ३४, तर्कुकर्माणि ३५, तक्षणम् ३६, वास्तुविद्या, ३७, रूप्यरत्त-परीक्षा ३८, धातुवादः ३९, मणिरागज्ञानम् ४०, आकारज्ञानम् ४१, वृक्षायुर्वेदयोगाः ४२, मेषकुक्कुटलावकयुद्धविधः ४३, शुक्तसारिकाप्रलापनम् ४४, उत्सादनम् ४५, केशमार्जनकौशलम् ४६, अक्षरमृष्टिकाकथनम् ४७, म्लेक्षितकविकल्पाः ४८, देश-भाषाज्ञानम् ४९, पुष्पशकटिकानिमित्तज्ञानम् ४७, यन्त्रमातृका ५१, धरणमातृका ५२, भाषाज्ञानम् ४९, पुष्पशकटिकानिमित्तज्ञानम् ५०, यन्त्रमातृका ५१, धरणमातृका ५२,

असंवाच्यसंपाट्यं मानसीकाव्यक्रियाविकल्पाः ५३, छलितकथोगाः ५४, अभिधान-कोशछन्दोज्ञानम् ५५, क्रियाविकल्पाः ५६, ललितविकल्पाः ५७, वस्त्रगोपनानि ५८, धूतविशेषः ५९, आकर्षक्रीडा ६०, बालक्रीडनकानि ६१, वैनायकीविद्याज्ञानम् ६२, वैजयिकीविद्याज्ञानम् ६३, वैतालिकीविद्याज्ञनम् ६४, इति चतुःषष्टिकला नाना-मुनिभिः प्रणोताः । तस्य च सर्वस्य लौकिकालौकिकतत्तत्प्रयोजनभेदो द्रष्टव्यः ।

एवमष्टादशिवद्यास्त्रयीशब्देनोक्ताः। तथा सांख्यशास्त्रं किपलेन भगवता प्रणीतम्।
तत्र त्रिविधदुःखात्यन्तिनवृत्तिरत्यन्तपुरुषार्थं इत्यादिषडध्यायाः। तत्र प्रथमेऽध्याये
विषया निरूपिताः। द्वितीयेऽध्याये प्रधानकार्याण, तृतीयेऽध्याये विषयवैराग्यम्,
चतुर्थेऽध्याये विरक्तानां पिङ्गालाकुर रादोनामाख्यायिकाः, पञ्चमेऽध्याये परपक्षनिर्जयः,
षष्ठे सर्वार्थंसंक्षेपः। प्रकृतिपुरुषविवेकज्ञानं सांख्यशास्त्रस्य प्रयोजनम्।

तथा योगशास्त्रं भगवता पतञ्जिलना प्रणीतम् । 'अथ योगानुशासनम्' इत्यादिपादचतुष्ट्यात्मकम् । तत्र प्रथमे पादे चित्तवृत्तिनिरोधात्मकं समाधिवैराग्यरूपं च तत्साधनं
निरूपितम् । द्वितीये पादे विक्षिप्तचित्तस्यापि समाधिसिद्धचर्थं यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाधयोऽष्टावङ्गानि निरूपितानि । तृतीयपादे योगविभूतयः ।
चतुर्थपादे कैवल्यमिति । तस्य च विजातीयप्रत्ययनिरोधद्वारेण निदिध्यासनिसिद्धः
प्रयोजनम् । तथा पशुपतिमतं पाशुपतं शास्त्रं भगवता पशुपतिना पशुपाशिवमोक्षणाय
'अथातः पाशुपतयोगविधि व्याख्यास्यामः' इत्यादिपञ्चाध्यायं विरचितम् । तत्राध्यायपञ्चकेनापि कार्यरूपो जीवः पशुः, कारणं पशुपतिरोश्वरः, योगः पशुपतो चित्तसमाधानम्, विधिभस्मना त्रिषवणस्नानादिनिरूपितः । दुःखान्तसंज्ञको मोक्षश्चास्य प्रयोजनम् । एते एव कार्यकारणयोगविधिदुःखान्ता इत्याख्यायन्ते । एवं शैवं मन्त्रशास्त्रमपि
पाशुपतशास्त्रान्तर्गतमेव द्रष्टव्यम् । एवं च वैष्णवनारदादिभिः कृतं पाञ्चरात्रम् । तत्र
वासुदेवसंकर्षणप्रद्युम्नानिरुद्धाश्चत्वारः पदार्था निरूपिताः । भगवान् वासुदेवः परमेश्वरः
सर्वकारणं तस्मादुत्यदो संकर्षणाख्यो जीवस्तस्मान्मनः प्रद्युम्नस्तस्मादनिरुद्धोऽहंकारः ।
सर्वे चैते भगवतो वासुदेवस्यैवांशभूतास्तदभिन्ना एवेति तस्य वासुदेवस्य मनोवाक्कायवृत्तिभिराराधनं कृत्वा कृतकृत्यो भवतीत्यादि च निरूपितम् ।

एवं वैष्णवमन्त्रशास्त्रं परिमितमिप पञ्चरात्रमध्येऽन्तर्भूतम् । वामागमादिशास्त्रं तु वेदबाह्यमेव । तदेवं दिशतः प्रस्थानभेदः । सर्वेषां संक्षेपेण त्रिविध एव प्रस्थानभेदः । तत्रारम्भवाद एकः, परिणामवादो द्वितीयः, विवर्तवादस्तृतीयः । पाथिवाप्यतैजसवाय-वीयाश्चतुर्विधाः परमाणवो द्वधणुकादिक्रमेण ब्रह्माण्डपर्यन्तं जगदारभन्ते । असदेव कार्यकारणव्यापार।दुत्पद्यत इति प्रथमः तार्किकाणां मीमांसकानां च । सत्त्वरजस्तमो-गुणात्मकप्रधानमेव महदहङ्कारादिक्रमेण जगदाकारेण परिणमते, पूर्वमिप सूक्ष्मरूपेण

१. 'कुमारादीनाम्' इति पाठः।

सदेव कार्यकारणव्यापारेणाभिव्यज्यत इति द्वितीयः पक्षः सांख्ययोगपाशुपतानाम्, ब्रह्मणः परिणामो जगदिति वैष्णवानामिष । स्वप्रकाशपरमानन्दाद्वितीयं ब्रह्म स्वमाया-वशान्मिथ्येव जगदाकारेण कल्प्यत इति तृतीयः पक्षो ब्रह्मवादिनाम् । सर्वेषां च प्रस्थान-कर्तृणां मुनीनां विवर्तवादपर्यवसानेनाद्वितीये परमेश्वर एव वेदान्तप्रतिपाद्ये तात्पर्यम् । निहं ते मुनयो भ्रान्ताः सर्वज्ञत्वात्तेषां, किन्तु बिहावषयप्रवणानामापाततः परमपुरुषार्थे प्रवेशो न भवतीति नास्तिक्यनिवारणाय तैः प्रकारभेदाः प्रदिश्वताः । तत्र तेषां वेद-विरुद्धेऽप्यर्थे तेषां तात्पर्यमुत्प्रेक्षमाणास्तमेवोपादेयत्वेन गृह्णन्तो जना ऋजुकुटिलनाना-पथजुषो भवन्तीति न सर्वेषामृजुमार्ग एव प्रवेशो, न च विपर्ययेऽपि परमेश्वराप्राप्ति-रन्तःकरणशुद्धिवशेन पश्चादृजुमार्गाश्रयणादेवेत्यर्थः ।

हरिपक्षेऽप्येवम् ॥ ७ ॥

#### नारायणी

अधुना नास्तिकादिमतं खण्डियत्वा ईश्वरसत्तासिद्धिविधानात् परमास्तिकान्नामवान्तरमतं प्रपञ्चयित । (त्रयो) ऋग्यजुस्सामोक्तं श्रोतमतं (साङ्ख्यं) प्रकृतिपुरुष-वादिकापिलशास्त्रं पञ्चिवंशिततत्त्वोपलक्षितं वा (योगः) पातञ्जलदर्शनोक्तसाधन-रूपो योगिकियाभ्यासः । (पशुपितमतम्) शैवागमोक्तिसद्धान्तानुसारि पाशुपतं मतं (वैष्णवम्) नारदपञ्चरात्रागमादिकथितं विष्णुदैवतं मतं (इति) अनेन विधिना (प्रस्थाने) गमनीये मार्गे (प्रिमन्ने) बहुविधत्वं गते सित । अहम्मन्यास्तत्तदनुष्ठायिन एवं वदन्ति यत् (इदम्) मदुक्तमेव (पश्म्) सर्वोत्कृष्टं तत्त्वमस्ति । अस्मात्परं नास्ति किञ्चिदिति च । (अदः) एतदेव (पथ्यं) सेवनीयम्, प्राह्यं वा । पथिन् शब्दात्—'धर्मपथ्यथंन्यायादनपेते' (अष्टा० ४।४।९२) इत्यतः अनपेतार्थे यत् । (इति च) इत्येवं प्रकारेण (रुचीनां) इच्छानां (वैचित्र्यात्) भिन्नरूपत्वात् (ऋजुकुटिलनानापथजुषाम्) सरलवकादिमेदादनेकविधमार्गगामिनाम्, स्वेच्छानुरूपभ्रमणकारिणां (नृणाम्) मनुष्याणाम्, देहिना-मेवेति तात्पर्यार्थः, (पयसाम्) सर्वेषां जलानां (अर्णव इव) समुद्रसमानः (त्वम्) एव (एकः) अद्वितीयः (गम्यः) गमनार्हः चरमप्राप्तव्यः (असि) विद्यसे ।

तथा चोक्तमिप गीतायाम्—'यथा नदीनां बहवोऽम्बुवेगाः समुद्रमेवाभिमुखा द्रवन्तीति' (गीता–२८।११) । एवमेवोक्तं मुण्डकोपनिषदि च—'यथा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रेऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विहाय । तथा विद्वान्नामरूपाद्विमुक्तः परात्परं पुरुष-मुपैति दिव्यमिति च' (मु० उ० ३।२) ।

इह ऋजुकुटिलेतिपदं रुचि-नृ-पयस्सु सर्वत्र योजनीयम्, अथवा कूर्मपुरा-णोत्तरार्घस्थेश्वरगीतायां मध्येवमुक्तम् : यथाद्ये—

> यथा नदीनदा लोके सागरेणैकतां ययुः। तद्वदात्माक्षरेणासौ निष्कलेनैकतां व्रजेत्॥

सार्थंकत्वात् । उदकानां समुद्र इव सर्वेषां श्रीतादिमतानां प्राप्यस्थानं त्वमेवाः सीति च प्रकटितम् । यथा चोक्तमि —

एकमेव परं तत्त्वमिमन्नं परमार्थतः। तदेव रुचिवैचित्र्यान्नानात्वं समुपागतम्॥

पद्येनामुनैव—'रुचयो विचित्राः' अथवा 'भिन्नरुचिह् लोकः' इत्यादिरूपा लोकोक्तिः प्रसिद्धेति ज्ञेयम् ॥ ७ ॥

### संस्कृत4द्यानुवादः

वेदत्रयी प्रकृतिपुरुषवादि सांख्यं योगः पतञ्जलिमुनेरथ वैष्णवं वा । ख्यातं महापशुपतेमंतमत्र लोके भिन्नं वदन्ति सुखदं निजमार्गमेव ॥ प्रभो ! रुचीनां हि विचित्रतावशादनेकवक्रर्जुपथप्रचारिणाम् । नृणां त्वमेको गमनीय ईश्वरो यथाम्भसामर्णव एति गम्यताम् ॥ ७॥

#### भाषाटीका

अब नास्तिकादिकों के मतों का यथार्थ रीति से खंडन करके ईश्वर की सत्ता को मली-मौति से सिद्ध कर देने पर ईश्वरवादी आस्तिकों के अवांतर मों का मण्डन करके ऐक्य दिखाते हैं—(त्रयी) ऋग्वेद, यजुर्वेद एवं सामवेद —इन तीनों वेदों का कहा हुआ श्रौतमत, (सांख्यं) किपलमुनि का कियत प्रकृति-पुरुषवादी सांख्यशास्त्र का मत, (योगः) पतञ्जिल मुनि का मापित योगशास्त्र का मत, (पशुपतिमतं) श्रौवागम—इत्यादि में अमिहित पाशुपतमत, एवं (वैष्णवं) नारद-पंचरात्रादि ग्रंथों में उक्त वैष्णव मत (इति) इस प्रकार से (प्रस्थाने) गमनयोग्य मार्ग के (प्रमिन्ने) बहुविध होने पर, अपने अपने मत के अनुसार लोग यह कहते हैं कि (इदं परं) यही मेरा कहा हुआ मत सबसे उत्तम है, (अदः) (पथ्यं) यही सेवन करने के योग्य है, अयवा मार्ग के उपयुक्त है। (इति च) इस रीति से (घवीनां वैचित्र्यात्) अपनी-अपनी दिचयों की विचित्रता से (ऋजुकुटिलनानापथजुषां) सीधे और टेढ़े अनेक विध मार्ग को घरकर चलने वाले (नृणां) मनुष्यों के किंवा देहधारियों के (पयसां अर्णव इव) सीधे-टेढ़े मार्ग गामी –जनों के (गमनीय) समुद्र के समान (त्वं एकः गम्यः असि) आप अकेले पहुँचने के स्थान हैं—प्रथित् जैने सीधे अथवा टेढ़े वहने वाले समी जल समुद्र में पहुँचते हैं, वैसे ही इन सब श्रौत-सांख्य-योगादिक मतों के प्राप्य-स्थान एक मात्र आप ही हैं, जैसा कि कहा है—''आकाशात्पिततं तोयं यथा गच्छित सागरम्''।

अथवा-

"सबकर मत खगनायक एहा। मिजय रामपद करि दृढ़ नेहा।। (तु॰ रा॰)"

मधुसूदनी टीका में इस क्लोक पर बहुत विस्तार किया गया है—वे ही बात संक्षिष्ठ रूप से उद्यृत कर दी जाती हैं।

"त्रयी— शब्द से तीनों वेद और उनसे उपलक्षित अठारह विद्याओं को मी समझना चाहिए, उसमें— ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अयर्ववेद-ये चार वेद हैं। शिक्षा, करून, व्याकरण, निरुक्त, छन्द, ज्योतिष—ये छः वेदांग हैं। पुराण, न्याय, मीमांसा, धर्मशास्त्र—ये चार उपांग हैं। इनमें उपपुराणों को भी पुराणों के ही अन्तर्गत समझना चाहिए। 'तथा च वैशेषिक शास्त्र न्याय में, वेदान्तशास्त्र मीमांसा में, महामारत, रामायण, सांख्य, योग, शैव, वैष्णवादिकों को धर्मशास्त्रों में ही मिला देने से १४ विद्याएँ होती हैं। इनके अतिरिक्त चार उपवेद हैं— आयुर्वेद, यजुर्वेद, गान्धवंवेद और अर्थशास्त्र — इन सबको जोड़ देने से १८ विद्याएँ होती है। ससस्त आस्तिकों के इतने ही शास्त्रमार्ग हैं। और मी जो एकदेशीयमत हैं, वे सब मी इन्हीं के अन्तर्गत हैं।

यहाँ पर यह शंका है कि १ माध्यमिक, २ योगाचार, ३ सौत्रान्तिक, ४ वैमापिक, ५ चार्वाक, ६ दिगम्बर ये छह जो नास्तिकों के भेद हैं, इनका मी क्यों नहीं उल्लेख कर दिया? इसका समाधान यह है कि—वैदिक मत के विषद्ध होने से म्लेच्छादिकों के मतानुसार ये सब चारों पुष्वार्थ, उपयोगी नहीं हैं। इस कारण से इनको छोड़ देना ही उचित है। अब संक्षेप से पूर्वोक्त प्रस्थानों का थोड़ा सा विवरण मी लिख दिया जाता है। धर्म-ब्रह्म-प्रतिपादक अपौष्ठिय प्रमाणवाक्य वेद है, उसमें मन्त्र और ब्राह्मणभाग दो भेद हैं। उनमें उक्त तीनों ही वेदों में विखरे रहने से मन्त्र के तीन भेद होते हैं और ब्राह्मण के मी तीन भेद हैं, अर्थात् विधिष्ठप, अर्थवादष्ठप एवं उमयविलक्षण। उसमें उत्पत्ति, अधिकार, विनियोग और प्रयोग—के भेद से विधि चार प्रकार के हैं। इनमें प्रयोग के मी दो भेद हैं, यथा गुणकमं और अर्थंकमं। उनमें गुणकमं—उत्पत्ति, आिस, विकृति और संस्कृति के भेद से चार प्रकार का होता है। यों ही अर्थंकमं भी दो प्रकार के हैं, एक तो अंग और दूसरा प्रधान, उसमें अंग भी दो प्रकार के हैं, यथा,संनिपत्योपकारक तथा आरादुपकारक, इस मौति विधि माग का निष्ठपण है।

अब अर्थवाद के तीन भेद हैं—वह तीन प्रकार का है, अर्थात् गुणवाद, अनुवाद और
भूताथंबाद। इस रीति से विधि और अर्थवाद दोनों हो से विलक्षण होने से उमयविलक्षण
वेदान्तवाक्य है। इस प्रकार त्रिविध ब्राह्मण मी निर्ष्टिपत हुआ। इन सब प्रकारों से
कर्मकाण्ड तथा ब्रह्मकाण्डात्मक वेद ही, धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष का कारण है। वह
यज्ञादिक के निर्वाहार्थं ही ऋग्, यजुः और साम के भेद से मिन्न है, अर्थात् होत्रप्रयोग ऋग्वेद
से, आब्वयंव-प्रयोग यजुर्वेद से और औद्गात्र-प्रयोग सामवेद से होता है। ब्रह्मा और यजमानप्रयोग मी इसी के अन्तर्गत है। अथवंवेद यद्यिप यज्ञ के उपयुक्त नहीं है, तथािप शांतिक,
पौष्टिक, आमिचारिक, इत्यादि कर्मों का प्रतिपादक होने से बढ़ा ही विलक्षण है।

इस मौति प्रवचन के भेद से प्रतिवेद में भिन्न-मिन्न बहुतेरी शाखाएँ हैं। यद्यपि कर्मकाण्ड में व्यापारभेद होना सिद्ध है, तथापि समस्त शाखाओं का एकरूपत्व ही ब्रह्म-काण्ड है। इस प्रकार से चारों ही वेदों का प्रयोजनभेद से भेद कहा गया। अब अंगों को कहते हैं। शिक्षा का उदात्त, अनुदात्त, स्वरित, ह्रस्व, दीघं, प्लुत इत्यादि से युक्त स्वर भीर व्यञ्जनात्मक वर्णों के उच्चारणविशेष का ज्ञान ही प्रयोजन है; क्योंकि इन सबके यथार्थ ज्ञान नहीं होने से मंत्रों का अनर्थ हो फल होता है, जैसा कि कहा है —

> "मन्त्रो हीनः स्वरतो वर्णतो वा मिथ्या प्रयुक्तो न तमर्थमाह । स वाग्वज्ञो यजमानं हिनस्ति यथेन्द्रशत्रुः स्थरतोऽपराधात्॥"

अर्थात् स्वर से हीन अथवा वर्णं से हीन कि वा अशुद्ध प्रयोग किया गया मंत्र कदापि यथार्थं नहीं हो सकता; क्योंकि वह वचनरूपी वच्च होकर यजमान का ही नाश कर डालता है, जैसे इन्द्र-शत्रु (बृत्रासुर) स्वर के ही अपराध से स्वयं नष्ट हो गया । यह शिक्षा मुनिवर पाणिनि ने ही प्रकाशित की है. जो कि आजकल प्रचलित है इसी प्रकार से प्रत्येक वेद की वालाओं पर मिन्न-मिन्न रूप के प्राति शास्य नाम के ग्रंथ एवं शिक्षाएँ अनेक मुनियों की बनाई हुई हैं। यों ही वेद के पदों की शद्धता को जान लेने के लिए व्याकरणशास्त्र का प्रयोजन है, जिसे मगवान महेश्वर के प्रसाद से उन्हीं महाँव पाणिति ने आठ अध्यायों का सूत्रपाठ बनाया है, जो अष्टाध्यायी के नाम से प्रसिद्ध है। उसी पर कात्यायन मुनि (वरहचि जो पुष्पदन्त के अवतार माने जाते हैं उन्होंने) वार्तिक निर्माण किया है। उस पर ऋषि-प्रवर पतंजिल ने महामाध्य की रचना की है। इन्हीं तीनों मुनियों (मुनित्रय) के बनाए हुए ब्याकरण की वेदाङ्ग अथवा माहेश्वर व्याकरण कहा जाता है। इससे मिन्न जो दूसरे कौमारादि व्याकरण हैं, वे वेदाङ्ग नहीं हैं, किन्तु केवल लौकिक प्रयोगों के ही ज्ञानार्थ हैं, यह समझ लेना चाहिए। इस प्रकार से शिक्षा और व्याकरण से अक्षरों के उच्चारण एवं पदों की शद्धता का ज्ञान हो जाने पर वेद के मन्त्र के पशें का अर्थ जानने के लिए यास्कमूनि ने तेरह अध्यायों में निरुक्त की रचना की है। इसमें पदसमूहों को नाम, आख्यात, निपात और उपसर्ग के भेद से चार प्रकार का निरूपण करके वैदिक मन्त्र-पदों का अर्थ दिखलाया है; क्योंकि जबतक मन्त्र के पदों का अर्थज्ञान नहीं हो जाय, तबतक उसका अनुष्ठान करना ही सर्वथा असम्मव है -जैसे 'सृष्येव जमंरी तुर्फरी तुन —' इत्यादि पदों का अर्थ समझ लेना किसी प्रकार से सम्मव नहीं है। अतएव वैदिक मंत्र-पदों के अर्थज्ञान के लिए निरुक्त परमावश्यक है।

यों ही वेदों के कथित द्रव्य-देवतात्मक पदार्थों के पर्यायशब्दरूप निघण्टु इत्यादिक मी निकक्त के ही अन्तर्मूत हैं। उसमें भी निघण्टु नामक पाँच अध्यायों का ग्रन्थ पूर्वोक्त यास्कपुनि का ही प्रणीत है—और इसके अतिरिक्त अमरसिंह अथवा हेमचन्द्र इत्यादि के बनाये हुए कोष भी निघण्टु के समरूप होने से निकक्त के ही अन्तर्गत हैं। ऋग्वेद के मंत्र पादबद्ध छन्दोविशेष से युक्त हैं और किसी-किसी अनुष्ठान में छन्दोविशेष ही का विधान किया गया है, अतएव छन्दों का जानना भी आवश्यक हुआ, क्योंकि विना उसके जान के कार्य की हानि और निन्दा होती है। इसीलिए भगवान् पिगलनाग ने आठ अध्यायों में सूत्रपाठ बनाया है, जो पिगलसूत्र के नाम से प्रसिद्ध है—उसके तीन अध्यायों में गायत्री, उिष्णक्, अनुष्टुप्, वृहती, पंक्ति, त्रिष्टुप्, जगती—इन सातों वैदिक छंदों के अवांतर भेदों के साथ सविस्तर वर्णन किया है, फिर पाँच अध्यायों में पुराण-इतिहासादिक के उपयोगी लोकिक छन्दों का वर्णन किया है।

इस रीति से वैदिक कमी के अंग, दशं (गीणंमास) इत्यादि के काल जानने के लिए ज्योतिष भी आवश्यक है.—जिसे मगवान् सूर्यनारायण ने तथा गर्गादिक (१८) महर्षियों ने अनेक प्रकार से विरचा है। यों ही भिन्न-भिन्न शाखा के मंत्रों को मिलाकर वैदिक अनुष्ठानों के विशेष क्रमों को समझने के लिए कल्पसूत्र बने हैं। वे सब प्रयोगों के तीन भेद होने से तीन प्रकार के हैं—जिनमें हीत्र-प्रयोगों के लिये आश्वलायन, सांख्यायन इत्यादि महर्षियों के निमित्त ग्रंथ हैं। आध्वर्यंव प्रयोगों के निमित्त बौधायन, आपस्तम्ब और कात्यायन इत्यादि के निमित्त हैं एवं औद्गात्र-प्रयोगार्थ लाट्यायन, न्नोह्यायण-आदि के विरचित सूत्र हैं। इस प्रकार से छहों अंगों का प्रयोजन तथा भेद-निरूपण किया गया।

सब चारों उपांगों का भी प्रयोजन और भेद कहा जाता है। भगवान कृष्णद्वैपायन ने अष्टादश पुराणों को बनाया है, जो सर्ग, प्रतिसर्ग, वंश, मन्वन्तर और वंशानुचरितों को प्रकट करते हैं—उनके नाम इस क्लोक से जानने चाहिए।

''मद्वयं म-द्वयं शैवं व-त्रयं ब्र-त्रयं तथा। अ-ना-प-लिङ्ग-क्स्कानि पुराणानि पृथक्-पृथक्॥''

| <b>१.</b> मत्स्यपुराण;  | २. मार्कंडेयपुराण ।   |
|-------------------------|-----------------------|
| ३. भागवतपुराण;          | ४. मविष्यपुराण ।      |
| ५. शिवपुराण;            | ६. विष्णुपुराण ।      |
| ७. वाराहपुराण;          | ८. वामनपुराण ।        |
| ९. ब्रह्मपुराण;         | १०. ब्रह्माण्डपुराण । |
| ११. ब्रह्मवैवर्तंपुराण; | १२. अग्निपुराण।       |
| १३. नारदपुराण;          | १४. पद्मपुराण ।       |
| १५. लिङ्गपुराण;         | १६. गरुडपुराण ।       |
| १७. सूर्मपुराण;         | १८. स्कन्दपुराण ।     |
|                         |                       |

यों ही प्रायः अठारह उपपुराण भी हैं, जिनमें देवीभागवत, कालिकापुराण, वायु-पुराण, किल्कपुराण और साम्बपुराण—इत्यादि हैं। न्याय-आन्त्रीक्षिकी पञ्चाव्यायी गौतम मुिन ने बनाया है—जिसका प्रमाण १, प्रमेय २, संशय ३, प्रयोजन ४, दृष्टान्त ५, सिद्धान्त ६, अवयव ७, तर्क ८, निणंय ९, वाद १०, जल्प ११, वितण्डा १२, हेत्वामास १३, छल १४, जाति १५ और निग्रहस्थान १६ नामक सोलहों पदार्थों के उद्देश, लक्षण एवं परीक्षा से तत्त्व- ज्ञान का होना ही प्रयोजन है। यों हो दश अध्यायों के वैशेषिकशास्त्र को कणाद ऋषि ने निर्माण किया है—जिसका द्रव्य १, गुण २, कर्म ३, सामान्य ४, विशेष ५, और समवाय ६—ये छः मावपदार्थ और सातवें अमाव ७ के साधम्यं-वैधम्यं से व्युत्पत्ति करना ही प्रयोजन है। यह भी न्याय ही है।

१. यह कौन कात्यायन हैं ? वरकिच ही अथवा दूसरे कोई ?

इसी मौति मीमांसा मी दो प्रकार की है -एक तो कर्ममीमांसा और दूसरी शारीरक-मीमांसा । उसमें मगवान् जैमिनि मुनि ने बारह अब्याय की कर्मैमीमांसा बनायी है, जिसमें धर्मप्रमाण १, धर्म के भेद और अभेद २, शेषशेषिमाव ३, यज्ञ के लिए पुरुषार्थ भेद से प्रयोग-विशेष ४, वेदार्थ-पाठनादि क्रमभेद ५, अधिकारविशेष ६, सामान्यातिदेश ७, विशेषातिदेश ८, ऊह ९, बाध १०, तन्त्र ११ और प्रसंग १२ ये ही बारहो अध्यायों के प्रधान अर्थ हैं। तथा च संकर्णकाण्ड का भी चार अध्यायों में जैमिका मुनि ही ने निर्माण किया है। वह यद्यपि देवताकाण्ड के नाम से प्रसिद्ध है, पर उपसना नामक कर्म के पितपादन करने से यह कर्ममोमांसा के अन्तर्गत है। एवं च चार ही अब्यायों को शारीरकमी गांसा मगवान् बादरायण (वेद ज्यास) की बनाई हुई है, जो कि जीव और ब्रह्म के एक्टव-साक्षात्कार के हेत् श्रवणाख्य विचार के प्रतिपादक न्यायों को दिखलाती है। उसके पहिले अध्याय में समस्त वैदान्त के वाक्यों का साक्षात् वा परम्पराद्वारा प्रत्यगिमन्न अद्वितीय ब्रह्म में तात्पर्यं लगाया है। यों ही दूसरे अध्याय में वेदान्त वाक्यों के अद्वितीय ब्रह्म में सिद्ध हो जाने पर सम्मावित स्मृति और तर्कादिकों के विरोध की शंका उठाकर उसका परिहार दे करके अविरोध को दिखाया है। फिर तीसरे अध्याय में साधन-निरूपण किया है। एवं चौथे अध्याय में सगुण और निर्गुण विद्याओं के फल विशेष का निर्णय किया गया है। यहीं सब शास्त्रों का मस्तक है और दूसरे शास्त्र इसी के शेषभूत (बचे-खुचे) हैं यही शास्त्र मगवान शंकराचार्य के माष्यानुसार समस्तमोक्षामिलाषी लोगों के लिए आदरणीय है।

इसी प्रकार से धमंधास्त्रों को मी-मनु १, याज्ञवल्क्य २, विष्णु ३, यम ४, अंगिरा ५, विष्णु ६, दक्ष ७, संवर्त ८, शातातप ९, पराघर १०, गीतम ११, शंख १२, लिखित १३, हारीत १४, आपस्तम्ब १५, उश्चना १६, व्यास १७, कात्यायन १८, वृहस्पति १९, देवल २०, नारद २१, पैठीनसि २२, इत्यादि महॉषयों ने बनाये हैं - जो उन लोगों की स्मृतियों कही जाती हैं। इन सभी में वर्णाश्रम के धमंविशेषों का विभाग विस्तारपूर्वक कहा गया है। यों ही व्यासरचित महामारत तथा महाँच वाल्मीकिकृत रामायण—यद्यपि इतिहास के नाम से प्रसिद्ध है; पर वास्तव में धमंशास्त्रों ही के अन्तर्गत है। सांख्यादिक धमंशास्त्रों में ही परिगणित हैं; परन्तु यहाँ पर उनका स्वतंत्र निर्देश किया है, अतएव वे सब प्रथक् ही रक्खे जाते हैं।

अब चारों ही वेदों के चार उपवेदों का भी ययाक्रम प्रयोजन भेद दिखाया जाता है, उसमें ऋग्वेद का उपवेद आयुर्वेद, यजुर्वेद का धनुर्वेद, सामवेद का गान्धवंवेद और अध्यंवेद का अधंशास्त्र उपवेद है। इसमें आयुर्वेद के आठ भेद हैं, अर्थात् सूत्र १, शरीर २, ऐन्द्रिय ३, चिकित्सा ४, निदान ५, विमान ६, कल्प ७, और सिद्धि ८, जिनके क्रमशः ब्रह्मा १, प्रजापित २, अत्रि ३, घन्वन्ति ४, इन्द्र ५, मरद्वाज ६, दत्तात्रेय ७, और अग्निवेश्य ८, इत्यादि कर्ता हैं। इन्हीं लोगों के उपदेशानुसार चरक मुनि ने उसे संक्षिष्ठ किया है। यों ही सुश्रुत ने भी पांच स्थानों (भेदों) का दूसरा प्रस्थान रचा है—और वाग्मट प्रभृति ने भी बहुत कुछ लिखा है। पर वह सबका एक ही विषय है। इसलिए शास्त्र में कोई भेद नहीं है। कामशास्त्र भी आयुर्वेद के ही अन्तर्गंत है, क्योंकि सुश्रुत ने वाजीकरण-—नामक कामशास्त्र

को लिखा है, उस पर वात्स्यायन मुनि ने पाँच अब्यायों में कामश्रास्त्र विनाया है—उसका प्रयोजन केवल विषयों से वैराग्य होना ही है, क्योंकि शास्त्रोद्दोपित मार्ग से मी विषयों के भोग में केवल दुःख ही अन्त में प्राप्त होता है।

वैद्यक शास्त्र का प्रयोजन रोगों की उत्पत्ति के कारण तथा रोगों के दूर करने वाले उपाय आदि का ज्ञान होना ही मुख्य है। पादचतुष्टयात्मक धनुर्वेद को विश्वामित्रजो ने बनाया है। उनमें पहिला दीक्षापाद है, दूसरा संग्रहपाद, तीसरा सिद्धिपाद और चौथा प्रयोगपाद है। इसके प्रथम पाद में धनुष का लक्षण और अधिकारियों का निरूपण किया गया है। धनुः शब्द यद्यपि धनुष के ही लिए रूढ़ (प्रचलित) है। पर चारों ही प्रकार के आयधों का सूचक है। वे चारों प्रकार ये हैं--मुक्त (चलाया गया), अमुक्त (हाय में लिए हुए चलाया गया), मुक्तामुक्त (जिसे कभी हाथ में रखकर चलाना पड़े और कभी फेंक्कर चलाना पड़े), और यन्त्रमुक्त (जो दूसरे के सहारे से चलाया जाय), — जैसे - मुक्त-चक्र अथवा चन हा इत्यादि, अमुक्त-खड्ग–तलवार, गदा इत्यादि, मुक्तामुक्त–मालावा वरछी, त्रिशूल प्रभृति, और यंत्रमुक्त-बाण किंवा गोली इत्यादि । इसमें मुक्त को अस्त्र और अमुक्त को शस्त्र कहा जाता है। वे अस्त्र भी ब्राह्म, वैष्णव, पाशुपत, प्राजापत्य, आग्नेय इत्यादि भेदों से बहुत प्रकार के हैं। इस रीति से देवाधिष्ठित मंत्रों के सिहत चारों प्रकार के आयुधों में जिन क्षत्रियकुमारों का अधिकार है, वे सब पदाति (पैदल) रथी, गजारोही और अश्वारोही (असवार) के भेद से चार प्रकार के होते हैं एवं दीक्षा, अभिषेक, शकुन और मंगलकरण इत्यादि – सब कुछ प्रथम पाद में निरूपित है। समस्त शस्त्र-विशेषों का तथा आचार्य का लक्षणपूर्व क ग्रहण करने की विधि दूसरे पाद में कही गई है। गुरु-सं दाय के अनुसार सिद्ध शस्त्र-विशेषों का बारंबार अभ्यास और मंत्र के देवता का सिद्ध करना तीसरे पाद में कथित है। फिर देवताओं की पूजा और अभ्यासादिक से सिद्ध हुए अस्त्र-विशेषों का प्रयोग करना चतुर्थंपाद में वर्णित है। क्षत्रियों का निजधर्माचरण संग्राम करना तथा दुष्ट, डाकू (लुटेरे) और चोर इत्यादि से प्रजावर्ग का पालन करना ही धनुर्वेद का प्रयोजन है । इस मौति ब्राह्मप्राजापत्यादि क्रम से विश्वामित्र का रचित धनुर्वेद-शास्त्र है।

गान्धवंवेद-शास्त्र मरतमुनि ने निर्माण किया है, जिसमें नाचना, गाना और बजाने के भेद से बहुत प्रकार के प्रपंच है। देवता की आराधना और निविकल्प समाधि (चित्त की एकतानता) आदि की सिद्धि ही गान्धवंवेद का प्रयोजन है।

अर्थशास्त्र के भी अनेक प्रकार हैं — जैसे — नीतिशास्त्र, अश्वशास्त्र, गजशास्त्र, शिल्प-शास्त्र, सूपकारशास्त्र और चतुःषष्टिकलाशास्त्र । वे चौसठों कलाएँ शैवागम में यों कही गईं हैं —

श. कामसूत्र में सात अधिकरण हैं। यथा—साधारण १. सांप्रयोगिक २, कन्यासंप्रयुक्तक ३, मार्याधिकारिक ४, पारदारिक ५, वैशिक ६, और औपनिषदिक ७। इनमें सब मिलकर ३६ अध्याय हैं, जिस पर यशोधर की जयमञ्जला नाम की टीका है। पाँच अध्यायों का कामशास्त्र कौन हैं ? ढूढ़ना चाहिए।

|    | 2-  |
|----|-----|
| ₹. | गात |

२. वाद्य

३. नृत्य

४. नाट्य

५. आलेख्य

६. विशेषकच्छेद्य

७. तण्डुलकुसुमबलिविकार

८. पुष्पास्तरण

९. दशनवसनाङ्गराग

१०. मणिमूमिकाकमं

११. शयनरचना

१२. उदकवाद्य

१३. उदक्घातवाद

१४. अद्भुतदशंनवेदिता

१५. मालाग्रथनकल्प

१ . शेखरापीडयोजन

१७. नेपध्ययोग

१८. कर्णपत्रमङ्ग

१९. गन्धयुक्ति

२०. भूषणयोजन

२१. इन्द्रजाल

२२. कीचुमारयोग

२३: हस्तलाघव

२४. चित्रशाकापूपविकारक्रिया

२५. पानकरसरागासवयो जन

२६. सूचीवापकमं

२७. सूत्रक्रीडा

२८. वीणाडम६कवाद्य

२९. प्रहेलिकाप्रतिमाला

३०. दुवंश्वकयोग

३१. पुस्तकवाचन

३२. नाटिकाख्यायिकादशंन

ये ही चौसठों कलाएँ हैं।

३३. काव्यसमस्यापूरण

३४. पट्टिकावेत्रवाणविकल्प

३५. तकुंकमं

३६. तक्षण

३७. वास्तुविद्या

३८. रूप्यरत्नपरीक्षा

३९. धातुबाद

४०. मणिरागज्ञान

४१. आकरज्ञान

४२. वृक्षायुर्वेद

४३. मेषकुक्कुटलावकयुद्धविधि

४४. शुकसारिकाप्रलापन

४५. उत्सादन

४६. केशमाजनकीशल

४७. अक्षरमुष्टिकाकथन

४८. म्लेच्छितकविकल्प

४९. देशमाषाज्ञान

५०. पुष्पशकटिकानिमित्तज्ञान

५१. यंत्रमातृका

५२. धारणमातृका

५३. असंवाच्यसंपाट्य मानसीकाव्यक्रियाविकल

५४. छलितकयोग

५५. अभिघानकोशच्छन्दोज्ञान

५६. क्रियाविकल्प

५ ७. ललितविकल्प

५८. वस्त्रगोपन

५९. द्युतविशेष

६०. आकर्षकीडा

६१. बालक्रीडनक

६२. वैनायिकीविद्याज्ञान

६३. वैजयिकविद्याज्ञान

६४. वैतालिकीविद्याज्ञान

उपर्युक्त समस्त विषयों को अनेक मुनियों ने बनाया है, उन सबों का लौकिक और अलौकिक, उनके-उनके प्रयोजनों का भेद समझना चाहिए।

इस प्रकार से अठारहों विद्याएँ त्रयीशब्द के द्वारा कही गईँ। अब सांख्य शास्त्र का निरूपण किया जाता है, जिसे मगवान् किपलदेवजी ने निर्माण किया है, जैसा कि तुलसीदास-रामायण में कहा है—

> ''देवहुती पुनि तासु कुमारी, जो मुनि कदम की प्रिय नारी। आदिदेव प्रभु दीन दयाला, जरठ धरेहु जेहि कपिल कुपाला।

सांख्य शास्त्र जिन प्रकट बलाना, तत्त्व विचार निपुन मगवाना" ॥ इति ॥
इसमें त्रिविध दुःखों की अतिशय निवृत्ति ही परम पुरुषाय है। यह छः अध्यायों में
यों कहा गया है—प्रथम अध्याय में विषयों का निरूपण किया गया है, दूसरे में 'प्रधान'
(मूलप्रकृति) के कार्यों को कहा है, तीसरे में विषय वैराग्य है, चौथे में पिंगलकुमारादिक विरक्तों
की आख्यायिका है, पाँचवें में परपक्ष का निर्जय है, और छठें अध्याय में समस्त अथौं का संक्षेप
है। (सत्तर आर्य्याछंद की कारिकाओं में सांख्यकारिका नामक ग्रंथ प्रसिद्ध है। इस पर
गौडपादाचाय का माष्य अथवा वाचस्पति मिश्र की वृत्ति पठन में प्रचलित है) प्रकृति-पुरुष
का जान ही सांख्यशास्त्र का मुख्य प्रयोजन है।

योगशास्त्र मगवान् पतञ्जिल का बनाया हुआ है (योगसूत्र के नाम से प्रसिद्ध है)। इसमें चार पाद हैं। प्रथम पाद में चित्तवृत्ति का रोकना और समाधि एवं वैराग्य का रूप तथा उनके साधनों का निरूपण किया है। दूसरे पाद में विक्षिष्ठचित्तवाले की समाधि की सिद्धि के लिए—यम १, नियम २, आसन ३, प्राणायाम ४, प्रत्याहार ५, धारणा ६, ध्यान ७, और समाधि ८ नामक योग के आठों अंगों को निरूपित किया है।

तीसरे पाद में योग की विभृतियों का वर्णन है। चौये पाद में कैवल्य-निरूपण है। इस शास्त्र का विजातीय प्रत्ययों के निरोध द्वारा निदिब्यासन की सिद्धि ही प्रयोजन है। (योगसूत्र पर महाराज भोज-देव की बनाई हुई वृत्ति है)।

यों ही पाशुपित-मत अर्थात् पाशुपितशास्त्र है, जिसे स्वयं मगवान् पशुपित ने ही पशुपाश को छुड़ाने के लिए पाँच अध्यायों में रचा है। इसके पाँचों ही अध्यायों में कार्यं रूप-जीव ही पशु, कारण-पशुपित ईश्वर, उसी पशुपित में चित्त का सामाधान करना योग, एवं मस्म से त्रिकाल स्नानादि कर्मों का करना ही विधि है। ये कार्य-कारण-योग और विधि दु:खान्त कहे जाते हैं। इसी दु:खान्त ~ संज्ञक मोक्ष की सिद्धि ही इस शास्त्र का प्रयोजन है। इसी रीति से शैव-मन्त्रशास्त्र भी पाशुपतशास्त्र के अन्तर्गत है।

(उक्त पाशुपत शास्त्र का वर्णन शिवपुराण की वायुसंहिता के पूर्वमाग में उनतीसवें अध्याय में भी पाया जाता है)।

इसी मौति वैष्णवशास्त्र नारदादिमहर्षियों का बनाया हुआ है, जो नारदपंचरात्र कहलाता है। इसमें वासुरेव, संकर्षण, प्रद्युम्न, अनिषद्ध—ये ही चारों पदार्थं निरूपित हैं। अर्थात् मगवान् वासुरेव परमेश्वर ही सबके कारण हैं, उन्हीं से संकर्षण नामक जीव उत्पन्न होता है— उसी से उत्पन्न हुआ प्रद्युम्न मन है— फिर उससे अनिषद्धसंज्ञक अहंकार उत्पन्न होता है। ये सब मगवान् वासुरेव ही के अंश्वभूत होने से उनसे मिन्न नहीं हैं। अतः उसी वासुरेव की मन-वचन और काय से आराधना करके मनुष्य कृतकृत्य होता है। ये ही सब बातें

निरूपण की गईं हैं। वैष्णव मन्त्रशास्त्र भी पंचरात्र में अन्तर्भूत है (वैष्णव मत का विशेष वर्णन—पद्मपुराण-ब्रह्मवैवतंपुराण के कृष्णजन्मखण्ड, विष्णुपुराण और भागवतादिकों में मिलता है, तथा च इस विषय में हरिमक्तिविलास नामक ग्रंथ अवस्य द्रष्टव्य है।

इस प्रकार से समस्त प्रस्थान-भेद दिखला दिया गया। इन सबों के मतानुसार संक्षेत्र से तीन ही प्रस्थान भेद सिद्ध होते हैं, अर्थात् आरम्मवाद, परिणामवाद और विवर्तवाद। पृथ्वी, जल, तेज और वायु—इन्हीं चारों के परमाणु-द्वचणुक—इत्यादि क्रम से ब्रह्माण्ड-पर्यन्त जगत् को बनाते हैं। कार्य-कारण के व्यापार से असत् (झूठा) ही उत्पन्न होता है। यह पहिला आरम्भवाद—तर्कशास्त्र मतावलम्बी तथा मीमांसक लोगों का है। सत्त्व रज-तमोगुणात्मक प्रधान ही महत्, अहंकारादि के क्रम से जगत् का आकार बन जाता है। पूर्व मी सूक्ष्मरूप कारण व्यापार से सत् ही कार्य रूप में अभिव्यक्त होता है। यह दूसरा पक्ष परिणामवाद—सांख्य-योग और पाशुपतमतवालों का है। ब्रह्म का ही परिणाम जगत् है, यही वैष्णव लोगों का मी मत है।

स्वप्रकाश परमानन्द अद्वितीय ब्रह्म अपनी माया के वश मिथ्या की मौति जगत् के आकार में कल्पित हो जाता है—यह तीसरा पक्ष विवर्तवाद ब्रह्मवादी लोगों का है। सभी प्रस्थान बनानेवाले मुनि लोगों का विवर्तवाद के अन्त में वेदान्तप्रतिताध अद्वितीय ब्रह्म ही में तात्प्य है। (यहाँ पर यह शंका होती है कि फिर इतने प्रस्थान (मतभेद) क्यों किए गए ? उसका समाधान यह है कि —) वे मुनि लोग भ्रान्त नहीं थे, सब कुछ जानते थे। किन्तु बाहरी विषयों में आसक्त होने से लोगों का यथार्थ प्रवेश परमपुष्ठवार्थ में नहीं हो सकता। अत्रव्य नास्तिकता को दूर करने की इच्छा से उन महानुमावों ने ये सब प्रकार भेद दिखलाए हैं। इसी कारण से उन लोगों के ठीक-ठीक तात्पर्य को विना समझे ही जो लोग वेद से विषद्ध अर्थ में भी उनके तात्पर्य की उत्प्रेक्षा करके उनके मत को उपादेय समझ कर ग्रहण कर लेते हैं, वे ही— ऋ जुकु टिलनानापयगामी (धारी) होते हैं। इसी से सभी लोगों का सीधे मार्ग में प्रवेश नहीं होता—और इसी विपर्यय में परमेश्वर की भी प्राप्त नहीं हो सकती। हाँ, अन्त:करण के शुद्ध हो जाने पर पीछे से ऋ जुमार्ग का आश्रयण करने से ही सिद्धलाम होता है। यह समस्त शास्त्रों का निचोड़ है।।।।।

### भाषापद्यानुवाद

वैदिक सांस्य अरु जोग मत, वैष्णव पाशुपतादि । कहत एकते मिन्न पथ, यह उत्तम हितवादि ॥ सूधे टेढ़े मार्ग चिल, रुचि विचित्रता पाय । जल अस वहतो जाइ नर, तुम सम सिधु समाय ॥६॥

### भाषाबिम्ब

गुनै कोऊ वेदै हरि हर मती सांख्य-मत को,
कहै योग।म्यासी सुगर पथ ये ही सबिह मो।
दची नानाभांती ऋजु क्रुटिल मार्गे घरि (बिह) चली,
नरों के नारों के जलिध-सम हो गम्य तुमहीं॥६॥

एवं सर्वशङ्कोद्वारेण हरिहरस्वरूपं निरूप्य तदेवार्वाचीनपदस्थं स्तौति— सहोक्षः खट्वाङ्कं परशुरिजनं भस्म फणिनः कपालं चेतीयत्तव वरद तन्त्रोपकरणम् । सुरास्तां तामृद्धि विद्यति तु भवद्भूप्रणिहितां न हि स्वात्मारामं विषयमृगतृष्णा भ्रमयति ॥८॥

# मधुसूदनी

महोक्ष इति । हे वरद, तव परिपूर्णपरमेश्वरस्याप्येतत्तन्त्रोपकरणं तन्त्रस्य कुटुम्बधारणस्योपकरणं साधनम् । तदेवाह् । महोक्षः महानुक्षा वृद्धवृषभः, खट्वाङ्गं खट्वाया अवयवः शस्त्रविशेषः कापालिकानां प्रसिद्धः, परशुः टङ्कः कुठारो वा, अजिनं चर्मं, भस्म पांशुः, फणिनः सर्पाः, कपालं मनुष्यशिरोस्थि चेति सप्तकम् । नन्वेवं दरिद्र-स्तुष्टोऽपि किदास्यतोत्यत आह् सुरा इत्यादि । सुरास्तु भवत्सेवया भवद्भूप्रणिहितां भवतो भूविक्षेपमात्रेण समर्पितां तां तामसाधारणीमृद्धि संपत्ति दधति धारयन्ति । त्वमतिदरिद्रस्त्वद्भक्तास्तु सर्वे सुरास्त्वत्प्रसादात्समृद्धा इति व्यतिरेकं तुशब्द आह । यो ह्यन्यान्धनवतः करोति, स तदपेक्षयाधिकधनवान्भवतीति प्रसिद्धं लोके ।

ननु तहींदृशोऽपि स्वयं कथं महोक्षादिमात्रपरिवार इत्यत आह—नहीत्यादि । हि यस्मात् स्वे आत्मिन स्वरूपे चिदानन्दघने आरमत्याक्रीडत इति तथा तं न भ्रमयित न मोहयित । विषयमृगतृष्णा विषया इन्द्रियार्थाः शब्दस्पर्शरूपरसगन्धास्त एव मृगतृष्णा जलबुद्धधा गृह्यमाणा मरीचिका । यथा मृगतृष्णा रिवरिश्मरूपा जलविरुद्धस्वभावापि भ्रान्त्या जलमयीवाभासते तथा विषया अपि दुःस्वरूपा भ्रान्त्या सुखरूपा आभासन्त इति रूपकार्थः । यत्र जीवोऽपि स्वात्मारामतां प्राप्तो न विषयासक्तो भवति, तत्र किमु वक्तव्यं नित्यमुक्तः परमेश्वरो विषयैनीभिभूयत इत्यभिप्रायः । तेन वृषमारूढा खट्वाङ्ग-परशुफणिकपालालङ्कृतचतुर्भुजा चर्मवसना भस्माङ्गरागा विविधभूपणा माहेश्वरी मूर्त्तिर्गुरूपदेशेन ज्ञाता स्नुत्यादिभिराराध्येत्यर्थः ।

वस्तुतस्तु पुरुषप्रधानमहदहङ्कार्तन्मात्रेन्द्रियभूतानि महोक्षादिरूपेण गुप्तानि भगवन्तं महेश्वरमुपासत इत्यागमप्रसिद्धम् । तस्य जगत्कुटुम्बस्य तत्त्वान्येवोपकारण-मिति निष्कर्षः ।

हरिपक्षे—तु महोक्षः अक्षश्चकं 'अक्षो रथावयवके च बिभीतके स्यादक्षाणि पण्डितजना विदुरिन्द्रियाणि'—इति धरणिः। महस्तेजोरूपम्, भस्मफणिनः भस्म-वच्छुभ्रस्य कोमलाङ्गस्य च फणिनः शेषस्याऽजिनं शरीरत्वक् खट्वा शय्या। तथा

<sup>🕴</sup> विद्वति चेति पाठः ।

कपालं कं शिरः पाल्यतेऽनेनेति कपालं शिर उपधानं तस्यैव भस्मफणिनोऽङ्गं किञ्चिदुचिक्कतावयविशेषः । अथवा केन जलेन पाल्यत इति कपालं पद्मं शंखो वा तिस्मन्पक्षे भस्मफणिनोऽङ्गं अजिनं च खट्वा, अङ्गं पर्यङ्कस्थानीयं अजिनं च तदुपिर
आस्तृतवस्त्रस्थानीयमिति बोद्धव्यम् । तथा परशुरिति परशुरामावताराभिप्रायेण ।
हे वरद, एतावदेव तन्त्रोपकरणिमत्यादिपूर्ववत् । अथवा विषयमृगतृष्णा अविद्यान्तःकरणोपरक्तं प्रतिबिम्बकल्पं जीवं व्यामोहयत्यिप रामम् अनन्तसत्यज्ञानानन्दात्मकत्वेन
योगिनां रितिविषयं त्वां बिम्बवल्पं न मोहयित न स्वावरणांशेनाभिभवित । उपाधे
प्रतिबिम्बपक्षपातित्वात् । कीदृशी सा । स्वात्मा स्वः सिच्चदानन्दात्मकस्त्वमेवात्मा
स्वरूपं यस्याः सा, तथा त्वय्यध्यस्ता सा स्वमत्तास्फूर्तिपदं त्वां कथं व्यामोहयेदित्यर्थः ।
अत्रापि चकादीनां भगवद्विभूतित्वं विष्णुपुराणादौ प्रसिद्धम् ॥८॥

## नारायणी

(वरद!) हे वरदानोन्मुख! (महोक्षः) महांश्चासौ उक्षा च महोक्षः महावृषभः। 'अवतुरु' (अष्टा० ५।४।७७) इत्यादिना निपातनात्साधः। (खट्वाङ्गं) सुखं सुण-पर्यायोऽस्त्रविशेषः, क्वचिद्ण्डस्योपरिब्रह्मकपालं खट्वाङ्गंमुच्यते, क्वचित् 'खट्वाङ्गं नरपञ्जरम्'—इत्यप्युक्तम्। तथा (परशः) परं श्रृणातीति परशः 'आङ्परयोः खनिश्रुभ्यां ङिच्च' (उणा० १।३३) इति कुः। परश्वधापरपर्यायः प्रसिद्धोऽस्त्र-विशेषः। (अशिनम्) चम्मं, (भस्म) क्षारं (भस्मतत्त्वज्ञानार्थं वृहज्जावालोपनिषद् द्रष्ट्येति) (फणिनः) सर्पाः, (कपालं) मुण्डं (च) इति समुच्चये (इति) एवं विधम्, (इयत्) एतावदेव (तव) ते (तन्त्रोपकरणं) प्रधानपरिच्छेदः, प्रपञ्चक्षपेण स्थितमुप-कारकमिति वा। अस्तीति शेषः। परन्तु (सुराः) देवाः इन्द्रादयः (भवद्भूप्रणिहितां) भवतो भूक्षेपमात्रेण प्रदत्तां (तां ताम्) अतिशयप्रसिद्धाम् (ऋद्धि) सम्पदं (विदधति) धारयन्ति। यद्येवं तर्हि स्वयं कथन्नोपभुज्यते? इत्याशङ्क्याह। (हि) यस्मात् कारणात् (विषयमृगतृष्णा) भोगानां तुच्छा मृगतृष्णिकेव ईहा (स्यात्मारामम्) आत्मतत्त्वन्नं योगिनं पुरुषं (न भ्रमयति) कदापि नैव चालयितुं शक्नोति। अत्र भगवतोऽभव्यं परिच्छेदं वर्णयित्वा परमसमृद्धिदातृत्वं च प्रदर्श निर्मायित्वपरमयोगित्वादिगुणगणा यथावदेद विश्वीकृता इति॥ ८॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

महोक्षखद्वाङ्गकपालसर्वा भस्माजिनं पर्शुरियत्त्वदीयम् । प्रपञ्चरूपेण महोपकारि मतं प्रभो ! ते वरदाग्रगण्यः ॥ परन्तु शकादय एव देवा भ्रूक्षेपमात्रेण त्वया प्रदत्ताम् । समृद्धिमृद्धां शिव ! धारयन्ति न याति योगी विषयेषु तृष्णाम् ॥ ८ ॥

१. 'योगिनामविषयम्' इति पाठः ।

#### भाषाटीका

(बरद!) हे वरदायक ! (महोक्षः) बड़ा अथवा बूढ़ा बैल (खट्वाक्नं) अस्त्रविशेष (अथवा पाटो के समान कापालिक लोगों का प्रसिद्ध कहीं-कहीं मनुष्य की पंत्रकों को भी खट्वांग कहते हैं) (परशुः) फरसा. (अजिनं) चमड़ा अथवा खाल, (मस्म) छार, राखी (फणिन:) सांप (कपाल) मूंड, खोपडी (च) इत्यादि ।इति) इस मांति से (इयत्) इतनी ही मर (तव) आपकी (तंत्रोपकरणं) प्रजीपसार (हैसियत) है। परन्तु (सुराः) देवता लोग (मवद्भूप्रणिहितां) आपकी भृगुटो के प्रसाद की दी हुई, (तां तां) उन-उन अर्थात् बड़ो मारी (ऋदि) संपत्ति को (विद्याति) धारण करते हैं, अर्थात् मोगते हैं। यदि आप ऐपे दानी हैं, वो स्वयं क्यों नहीं संमित्तयों को मोगते ? इस शंका पर कहते हैं कि (हि) क्योंकि (स्वात्माराम) आत्मज्ञानी योगी पुरुष को (विषयमृगतुष्णा) विषयों की अर्थात् रूप-रस-गन्ध-स्पर्श और शब्द-रूपी मृगतृष्णा-जल की बुद्धि से बालूपर पड़े हुए के किरण (अमिप्राय यह कि जल से विरुद्ध स्वमाव होने पर भी बालूपर पड़े हुए सूर्य के किरण, भ्रम में पड़े हुए नुषातं मृगों को जैसे जलमय ही माससे हैं, वैसे ही भ्रान्तिवश दु:खमय विषय भी सुखरूप जान पड़ते हैं) (न) नहीं, (भ्रमयित) भ्रम में डाल सकती है। तात्पर्यं यह है कि आपकी सवारी वैल, चारों हायों में खट्वांग फरसा, सर्प और कपाल, खाल ही का ओढ़ना विछीना और अंगराग राख ही मर तो है। पर आपही की मींके हिलने से ब्रह्मा-विष्णु-इन्द्रादिक देवता लोग मी बड़ी से बड़ी समृद्धियों का मोग करते हैं। किन्तु आप आत्मज्ञानी महापुरुष होने के कारण उन तुच्छ विषयों की मोग-लालसा नहीं करते । वास्तव में आत्मज्ञान हो जाने पर साधारण जीव मी विषयासक्त नहीं होते, तो फिर साक्षात् परमेश्वर को विषयों की मृग-तृष्णा कैसे मरमा सकती ? इसके पूर्व निर्गुण ईश्वर की स्तुति हो चुकी है। इसी से इस इलोक में अर्वाचीन अर्थात् सगुणरूप का वर्णन किया है। महादेव के स्वरूप का वर्णन तुलसीदासजी ने भी रामायण में गौरी-विवाह प्रकरण में ऐसा ही किया है-

यथा-

"कुण्डल कंकन पहिरे व्याला, तनु विभृति पट केहरि छाला। धश्चि ललाट सुंदर सिर गंगा, नयन तीन उपवीत भुजंगा। गरल कंठ तर नर-सिर माला, अशिव भेष शिव धाम कृपाला। कर त्रिशूल अठ डमरू विराजा, चले वसह चढ़ि बार्जीह बाजा"।। (तु० रा)।। ८॥

### भाषापद्यानुवाद

वरधा टाङ्का खाल फिन, फरसा राख कपार। वरदायक! इतनी अहै, तुमरी पूँजि पसार।। तुव भृकुटी के हिलन (दान) ते, लहत ऋदि सब देव। आतम ज्ञानिहि विषय की, मृग-नृष्णा निह सेव।। ८।।

### भाषाविम्ब

बड़ा बर्घा टांगा प (फ) रसु मृग (गज) छाला भसम लै, क्यांलै सपी को ध (क) रत निज तंत्रोपकरने। समृद्धी पावैहें सकल सुर तो-मौह हिल तै, प्रमू-लोगों पै तो विषय-मृगित्रस्ना (नृष्णा) नहि चढ़ै।। ८।।

एवं स्तुत्ययोर्हरिहरयोर्निर्गुणं सगुणं च स्वरूपं निरूपितम्, सम्प्रति स्तुतेः प्रकारं निरूपयन् स्तौति—

ध्रुवं कश्चित्सर्वं सकलमपरस्त्वध्रुविमदं परो ध्रौन्याध्रौन्ये जगित गदित न्यस्तविषये। समस्तेऽप्येतस्मिन्पुरमथन तैविस्मित इव स्तुविज्जिह्नेमि त्वां न खलु ननु धृष्टा मुखरता।।९।।

# मधुसूदनो

ध्रुविमिति—हे पुरमथन, तैः स्तुतिप्रकारैस्त्वां स्तुवन्न जिह्नेमि नाहं लज्जे। विस्मित इव जातचमत्कार इव। यथा कश्चिदद्भृतं दृष्ट्वा विस्मितस्तत्त्रपरवात्त्वाल्लो-कोपहासमगणियत्वा विचेष्टते, तथाऽहमिप स्तोतुमयं न जानातीति जनो मामुपहिसिष्य-तीति लज्जामगणयन् त्वत्स्तुतौ प्रवृत्तोऽस्तीत्यर्थः। तैः कैः प्रकारैरित्याह। ध्रुव-मित्यादि। किच्चत् कोऽपि सांख्यपातञ्जलमतानुमारी सर्वं समग्रं जगद् ध्रुवं जन्म-निधनरिहतं सदेव गदित। व्यक्तं वदतीत्यर्थः। न ह्यसत उत्पत्तिः संभवित, न वा सतो विनाश—इत्याविभवितिरोभावमात्रमुत्पत्तिविनाशशब्दाभ्यामिशलक्ष्यते। तेन परमे-श्वरोऽपि तावन्मात्रस्येष्टे न त्वसत उत्पत्तेः, सतो वा विनाशस्येत्वभिप्रायः। इति सत्कार्यवाद एकः पक्षः। तथाऽपरोऽन्यः सुगतमतानुवर्ती सकलिमदमध्रुवं क्षणिकिमिति गदित। नहि सतः स्थिरत्वं सम्भवित। अर्थक्रियाकारित्वमेव सत्त्वम् । तच्च सदर्थ-स्यक्षणयोगेन न विलम्बेनोत्पद्यते इति। एकिस्मिन् क्षणे सर्वार्थक्रियासमाप्तेष्ठत्तरक्षणेऽ-सत्त्वमेव। तथा च परमेश्वरस्यापि क्षणिकिवज्ञानसन्तानरूपत्वादसावसत उत्पत्तेरीष्टे, न तु सतः स्थिरत्वायेति द्वितीयः पक्षः सर्वक्षणिकतावादलक्षणः। तदुभयपक्षासिहिष्णुश्च परस्तार्किकः समस्तेऽप्येतस्मिञ्जगित ध्रौव्याध्रौव्ये नित्यत्वानित्यत्वे व्यस्तविषये

१. 'सदर्थंस्याक्षेपायोगेन' इति पाठः ।

भिन्नधर्मवर्तिनी गदित, (आकाशादिचत्ब्कपृथिव्यादिचत्ब्कपरमाणवश्च नित्याः। आकाशकालदिगात्ममनः पृथिव्यादिपरमाणवश्च नित्याः इति वा) कार्यद्रव्याणि चानित्यानि । तथा चानित्यानामुन्पत्तिविनाशयोगिष्टे परमेश्वरो न त् नित्यानाम-पीत्यर्थः। इत्येवं तृतीयः पक्षः। तथा च त्रिष्वप्येतेष् द्वैताङ्गीकारादद्वितीयसन्मात्र- रूपस्य परमेश्वरस्य स्पर्शोऽपि नास्तीति सोपाधिकसंकुचितैश्वर्यरूपेण स्तृतिः सर्वथा लुज्जाकरीत्यर्थः। तर्हि किमिति न लज्जस इत्यत आह । नन् अहो खलु निश्चितं मुखरता वाचालता घृष्टा निर्लज्जा। तथा च मुखरतेव लज्जामपहरतीत्यर्थः। एवं सर्वप्रकारप्रवादकवादादीनामाभासत्वम्कम्, अद्वितीयवादस्येव लज्जानास्पदत्वेन सत्यत्विमिति द्रष्टव्यम् । एतच्च 'त्वमर्कस्त्वं सोमः' इत्यादौ स्पष्टीकरिष्यते।

हरिपक्षेऽप्येवम् — तत्र पुरमथनशब्दः प्राग् व्याख्यातः ॥ ९ ॥

### नारायणी

(पुरमथन!) हे त्रिपुरदाहक! (किश्चत्) सांख्यपातञ्जलदर्शनानुयायो (सर्वं) सचराचरमिललम् (इदं) दृश्यमानं (जगत्) ब्रह्माण्डमण्डलं (ध्रवं) नित्यम् अविनाशीति-यावत्, (गदित) कथयित, तन्मते समस्तमपीदं जगदिवनश्वरमेव। (तु) इति हेतु-निदर्शनम्। (अपरः) तद्भिन्नो बौद्धादिमतानुवर्ती (सकलम्) अशेषं जगत्, (अध्रुवम्) अनित्यमेव वदित। (परः) ताभ्यामन्यो वीतरागो मध्यस्थः तार्किको वा (समस्तेऽप्ये-तिस्मञ्जगित, ध्रोव्याध्रौव्ये) ध्रुवत्वाध्रुवत्वे, नित्यत्वानित्यत्वे इत्यर्थः। (व्यस्तविषये) निक्षिप्तप्रपञ्चकं परमाण्वादिकं च नित्यं, घटपटादिकार्यंजातमनित्यमिति वदित। अनेन प्रकारेण तैः पूर्वकथितनित्यत्वानित्यत्वादिवादिभिः (विस्मित इव) आश्वर्यतां गतो मोहितश्चाहं (त्वां) भवन्तं (स्तुवन्) स्तुत्या तोषयन्, सन् (जिल्लेमि) लज्जे, लिज्जतो भवामि (ननु) अहो! (खलु) निश्चयेन (मुखरता) वाचालता, (न घृष्टा) अपितु सर्वथैव घृष्टेति ध्वनेरिभप्रायः। ववचिन्नकारस्य जिल्लेमीति पदेनैव संगतिरूरीकृता। अत्र जगतो नित्यत्वमनित्यत्वं नित्यानित्यत्वञ्च तत्तत् पथानुसारेण दर्शयित्वा तद्विषये स्वाश्वर्यतामिप प्रतिपाद्य भगवतः स्तुत्यर्थमात्मनो वाचालतैव प्रकटीकृतेति॥ ९॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

एको ध्रुवं वक्ति जगत्समग्रं परो वदत्यध्रुवमेव सर्वम् । ध्रुवाध्रुवं कश्चिदिदं ब्रवीति व्यस्तस्समस्तो विषयस्ततोऽस्य ॥ एवं वदद्भिबंहुभिनिजं मतं तैर्वीदिभिविस्मयतामहं गतः । रुज्जे स्तुवंस्त्वान्त्रिपुरासुरान्तक ! बाचारुता धृष्टतया युनक्ति माम् ॥९॥

#### भाषाटीका

इस प्रकार से भगवान के निर्मुण और समुण रूपों का वर्णन करके अब स्तुति करने का प्रकार दिखलाते हैं—(पुरमधन !) हे त्रिपुरासुरदाहक ! (किच्चित्) कोई, अर्थात् सांख्य **और** पातंजल इत्यादि दर्शनों को माननेवाला (इदं सर्व) यह सचराचर समस्त (जगत्) ब्रह्माण्ड घ्रवं) नित्य है, अर्थात् इसका कभी नाश नहीं होता —ऐसा ही कहता है, (अपरस्तु) और उससे मिन्न दूसरा तो, अर्थात् बौद्धादिक (सकलं अध्रुवं) अशेष (सारा) संसार अनित्य है, यही सिद्ध करता है। (परः) इन दोनों से मिन्न वीतरागी अथवा तार्किक (समरते अपि एतहिमन् जगित श्रीव्याश्रीव्ये व्यस्तविषये) इस समग्र संसार में नित्यस्व, अनित्यत्व मिन्नधर्मवर्ती बने रहते हैं — अर्थात् जगत् में नित्यत्व और अनित्यत्य दोनों ही मिले हैं-अमिप्राय यह कि पृथिवी, जल, तेज, वायु के परमाणु और आकाश, काल, दिशा-आत्मादि तो नित्य हैं और द्वयणकादि कार्यद्रव्य अनित्य हैं ऐसा (गदित) कहता है। अत एव (वौ) उन सब दार्शनिकों द्वारा (विस्मित इव) मानों चिकत होकर (त्वां स्तुवन्) मैं आपकी स्तुति करता हुआ, (जिल्लेमि) बहुत लिजित हो रहा हैं! (ननु) अहो (खलू) निश्चय करके (मुखरतान घृष्टा) वाचालता घृष्ट नहीं है? अर्थात् घृष्ट ही है। माव यह है कि, ऊपर के कहे हुए तीनों प्रकार के मतवादियों ने द्वैत को ही स्वीकार किया है—इसी से अद्वैत रूप सन्मात्र परमेश्वर का स्पर्श मी नहीं होने पाता। इसलिए इन लोगों की सिद्धान्त-शैली को देखकर मैं तो आश्चर्य में पड़ गया है। इसी से आपकी स्तुति करने में लिजित हो रहा हूँ। फिर भी वकवादींपन, ढीठाई किए बिना नहीं मानता ॥ ९ ॥

### भाषापद्यानुवाद

एक कहत जग नित्य यह, दूजो कहत अनित्य । अपर कहत दोऊ मिलत, जग में नित्य-अनिश्य ॥ इहि विधि अचरच में परो, अस्तुति करत लजाउं। काह करों बाचालता, (वकवादिपन) लहत ढिठाई ठाउँ॥ ९॥

### भाषाबिम्ब

कहै कोऊ सारा जगत नित, दूजे अनित है, परे मार्ष नाहो नित अनित दोऊ मिलित है। यही मांती कर्ते स्तुति चिकत ह्वै लिजित बनों, नहीं ढीठी जिह्वा तजित बकवादीपन तबीं।। ९॥

एवं क्लोकनवकेन स्तुतिसामग्रीं निरूप्य स्तुतौ प्रस्तुतायां समस्तप्रभाववता-मग्रेसरयोर्हरिविरञ्च्योरिप त्वत्प्रसादादेव त्वत्साक्षात्कार इत्येवं निरितशयं माहात्म्यं प्रकटयन् स्तौति—

तवैद्ययं यत्नाद्यदुपरि विरिश्चिहंरिरघः
परिच्छेत्तुं यातावनलमनलस्कन्धवपुषः ।
ततो भक्तिश्रद्धाभरगुरुगृणद्भ्यां गिरिश यतस्वयं तस्थे ताभ्यां तव किमनुवृत्तिर्न फलति ॥१०॥

# मधुमूदनी

तवेति—हे गिरिश, तवानुवृत्तिः सेवा कि न फलित ? अपितु सर्वमेवं फलित । त्वरान्वयव्यित्रिकाभ्यां कारणतां द्रढियतुं भगवदनुवृत्तिव्यितरेक फलव्यितरेकमाह । यद्यस्मादनलस्कन्धवपुषस्तेजःपुञ्जमूर्तेस्त-वैश्वयं स्थूलं रूपं परिच्छेत्तुमियत्तयावधारियतुमुपर्यूध्वं विरिश्चित्रंह्या अधोऽधस्ताद्ध-रिविष्णुः यत्नात्सर्वप्रयत्नेन यावद्गन्तुं शक्तौ तावद्यातौ गतौ अनलं नाऽलम् । न परिच्छेत्तुं समर्थावित्थथः । यत्र स्थूलरूपमप्यपरिच्छेद्यम्, तत्र दूरे सूक्ष्मरूपमप्यपरिच्छेद-सम्भावना । तेन त्वदनुवृत्ति विना हरिविरिञ्च्योः प्रसिद्धमहाप्रभावयोरिप त्वं न विशेयस्तत्र का वार्ताऽन्येषामिति व्यतिरेकमुक्ष्त्वाऽन्वयमाह ।

ततस्तस्मात् (कारणात्) स्वयत्नवैफल्यादनन्तरं ताभ्यां हरिविरिश्चिभ्याम् । 'श्लाघह्नुङ्स्थाञ्चायं ज्ञोप्स्यमानः' (अष्टा० १।४।३४) इति चतुर्थी । तयोर्जानायेत्यर्थः । कीदृशाभ्यां भिक्तश्रद्धाभरगुरुगृणद्भ्याम् । भिक्तरत्र कायिकी सेवा, श्रद्धास्तिक्यवृद्धिः (मानसीसेवा), तयोभंरोऽतिशयस्तेन गुरुं श्रेष्ठं निरितशयं यथा तथा गृणद्भ्यां वाचिकीं सेवां कुर्वद्भ्याम् । यद्धि गुरुतरं भवित शिलोच्चयादि तत्यवनपर्जन्यादिभिनं विक्रयामुपैति, अलघुद्रव्यत्वात्, तथा स्तुतिरप्यतिगौरववती शिलोच्चयादिस्थानीया पवनपर्जन्यस्थानीयैविध्नैश्चालयितुं न शक्येति गुरुशब्देन ध्वनितम् । एवं रूपेण तवैश्वयं स्तुवद्भ्यां ताभ्यां किमित्याह । स्वयं तस्थे स्वयमेव, न तु तयोः प्रयत्नेन तस्थे स्वमात्मानं प्रकाशयित स्म । अत्र तवंश्वयंमिति कर्तृपदं द्रष्टव्यम् । 'प्रकाशनस्थे-यास्थ्ययोश्च' (अष्टा० १।३।२३) इत्यात्मनेपदम् । यद्धा गृणद्भ्यामिति कर्तेरि तृतीया । तस्थे स्थितं निवृत्तमिति भावप्रत्ययः । ततस्तयोनिवृत्ताविप किं तवानुवृत्तिनं फलितः अपितु फलत्येवेत्यर्थः । तस्म।देव हरिविरिश्चिभ्यामिप त्वदनुवृत्त्येव त्वं साक्षात्कृतः का वार्ताऽन्येषामित्यन्वय उक्तः । एवं त्वदनुवृत्तिरेव सर्वं फलतीत्यन्वयव्यरिरेकाभ्यां दृढीकृतम् ।

हरिपक्षे तु गिरौ गोवर्धनाख्ये शेते गोपी रमयन्निति गिरिशः श्रीविष्णुः। अथवा गिरि मन्दरं श्यति तनूकरोति क्षीरोदं मध्नन्निति गिरिशः। योजनिका पूर्ववत्।

हरि सर्पः शेषः विरिध्चिशेषाभ्यामिष त्वत्कृपयैव त्वं प्राप्त इति पूर्ववत्सर्वम् । अत्र 'अनिल' इति क्विचित्पाठः, स न साम्प्रदायिकः । तथा चान्यत्रोक्तम्—'नोध्वं गम्यः सर-सिजभुवो नाप्यधः शार्ङ्गंपाणेरासीदन्तस्तव हुतवहस्कन्धमूर्त्त्यां स्थितस्य' इति ॥१०॥

## नारायणी

(गिरिश !) हे गिरिशायिन ! गिरौ शेते इति गिरिश:-'गिरौ डक्छन्दिस' (अष्टा॰ ३।२।१५) इत्यतो डः । अथवा गिरिराश्रयत्वेनास्यास्ति—'लोमादिपामादि' (अष्टा० ५।२।१००) इत्यादिना शः। तथा चोक्तमपि क्वचित्-'हरो हिमालये शेते हरिश्शेते महादधौ'। (अनलस्कन्धवपुषः) ज्योतिस्सम्हशरीरस्य, ज्योतिरूपस्येत्यर्थः। (तव) भवतः (ऐश्वर्यं) महत्त्वम्, स्थूलरूपिनत्यर्थः, (यत्नात्) महता परिश्रमेण (परिच्छेतुम्) एतावदिति निश्चेतुम्, परीक्षार्थं वा, (उपरि) ऊद्ध्वंदेशे (विरिब्धिः) ब्रह्मा । 'विरिक्चो द्रुहिणः शिक्षो विरिक्चिद्र्घणो मतः' इति शब्दार्णवः । क्वचिद् विरिक्चरिप लभ्यते — 'चिरं विरिञ्चनंचिरं विरिञ्जः' इति । (हरिः) विष्णुः, (अधः) अधोदेश एवं इमो ब्रह्मविष्णू (अनलं यातौ) असमर्थो भूतौ, ववचित् 'अनिलस्कन्धवपुषः' इत्यपि पाठो दश्यते, तत्र वायुशर्। रस्येत्यर्थः । ततो वायुतत्त्वपर्यतं लिङ्गस्य मस्तकं कालाग्नि-पर्यन्तं मूलम्, ब्रह्मा ब्रह्माण्डव्यापी, विष्णुरप्तत्त्वनिवासी, कथमेतौ भवतो महिमानं परिज्ञातुं समर्थी स्यात।मिति तात्पर्यार्थः। (ततः) तदनन्तरं (भक्तिश्रद्धाभरगुरु-गृणद्भ्यां) भक्तिर्भजनम्, श्रद्धा विश्वासपूर्विका स्पृहा, तयोर्भरः समूहो भारो वा महत्त्वमित्यर्थः । तेन गुरु महत् यथा भवति तथा गृणद्भ्यां स्तुवद्भ्यां (ताभ्यां) ब्रह्मविष्णुभ्याम् अत्र—'श्लावह्नङस्थाशपां ज्ञीप्स्यमानः' (अष्टा० १।४।३४) इत्यतो बोधनार्थे चतुर्थी । (यत्) तवैंश्वयं, (स्वयं) स्वयमेव (तस्थे) प्राप । 'प्रकाशनस्थे-याख्ययोश्च' (अष्टा॰ १।३।२३) इत्यात्मनेपदम् । (तव) भवतः (अनुवृत्तिः) सेवनं (किन्न फलित), अपितु सर्वमेव ददातीत्यर्थः । अत्र कदाचिदहमहिमकया विवदतोर्ब्रह्मविष्ण्वो-मध्ये ज्योतिरूपं लिङ्गं प्रकटय्य तदाद्यन्तसीमपरिज्ञानार्थम।दिश्य च भगवता तौ असमर्थो सन्तौ स्वयमनुगृहीतौ इति शैवपूराणोक्ता कथाऽवगन्तव्या, स्कन्दपुराणस्य माहेश्वरखण्डान्तर्गताऽरुणाचलमाहात्म्येऽप्येषा कथा सिवस्तरा वर्णितास्तीति च । तथा ्चेवमेवोक्तमस्मत्पितृव्यैः 'पण्डितचन्द्रशेखरित्रपाठिभि'निजनिर्मितविश्वनाथस्तुतौ—

यः कञ्जभूकमलनाभविवादकाले प्रादुश्चकार निजबोधमनन्तलिङ्गम् । पूज्यं हरि विधिमपूज्य मतश्चकार तं निश्वनाथमुमया सहितं भजेऽहम् ॥

(स्कन्दपु० माहेश्वर-कौमारिकाखं०-३३ अ०)

सृष्ट्यादौ लिङ्गरूपी स विवादो मम ब्रह्मणः । अभूद्यस्य परिच्छेदे नालमावां बभूविव ॥ २८।१ ॥

## शिवमहिम्नस्तोत्रम् ्रि•ा व्यानुद्धः संस्कृतपद्यानुदादः

ज्योतिः स्वरूपस्य हि वैभवं ते ज्ञातुं गतोऽघो जलशायिदेवः । ब्रह्मोपरिष्टादिष नो समर्थी स्यातां यदा तौ सुरवृन्दवन्द्यौ ॥ श्रद्धामहाभक्तिभरैः स्तुवद्भ्यां ताभ्यां तदा तत्स्वयमेव तस्थे । स्वयं प्रकाशाऽद्य ! गिरीश ! सत्यं तवानुवृत्तिः फलिनो सदैव ॥ १० ॥

### भाषाटीका

(गिरिश !) हे कैलासवासिन् ! (अनलस्कन्धवपुपः) ज्योतिःपुंजशरीरधारी, अर्थात् ज्योतीरूप (तव) आपके (ऐश्वर्यं) माहात्म्य को, किं वा स्यूलक्ष्प को, (परिच्छेत्तुं) परखने के लिए, कितना है—इसकी जांच करने को (यत्नात्) बड़े परिश्रम से (विरंचिः) ब्रह्मा, तो (उपिर) ऊपर की ओर और (हरिः) मगवान् विष्णु (अधः) नीचे की ओर (यातौ) जाने पर (अनलं) असमर्थं ही हुए—(ततः) तदनंतर (मित्तश्रद्धामरगुरुगृणद्म्यां ताम्यां) मजन और श्रद्धा के मार से गौरवयुक्त होकर स्तुति करने पर उन दोनों ही देवश्रेष्ठों से (स्वयं तस्ये) आप स्वयं मिले, अथवा प्रकाशित हुए; क्योंकि (तव अनुवृत्तिः किं न फलति ?) आपकी सेवा क्या नहीं फलती है ? अर्थात् सभी फलों को देती है । तात्पर्यं यह है कि पूर्वोक्त स्लोकों में स्तुति की सामग्री का निरूपण किया, फिर स्तुति आरम्भ करके कहते हैं—परमप्रमावधाली ब्रह्मा विष्णु भी आप ही के मजन और सेवन से आपको जान सके हैं, यह बात भी प्रकट कर दी—क्योंकि ब्रह्मा तो ब्रह्माण्डमर ही में व्याष्ठ रहते हैं, और विष्णु जलतत्त्व के निवासी होने से उन सबके परे रहने वाले आपको कैसे जान सकते हैं , जब आप ही स्वयं उनको जना देते हैं, तभी जान सकते हैं । जैसा कहा है—

"सोइ जाने जेहि देह जनाई, जानत तुम्है तुम्है होइ जाई।" (तु॰ रा०)

शिवपुराण में यह कथा है कि एक बार ब्रह्मा और विष्णु में यह विवाद उठ पड़ा कि बड़ा कीन है? दोनों हो सुरश्रेष्ठ शिव के पास गए। उन्होंने अपने ज्योतिर्छिण का पता लगानेवाले को बड़ा ठहराया। इस पर ब्रह्मा ऊपर चले और विष्णु नीचे की ओर सिघारे। फिर ब्रह्मा ने तो गो और केतकी पुष्प को साक्षी देकर अपने को अन्त तक पहुँचने वाला बतलाया, पर विष्णु ने हार मान ली—इस पर मगवान ने ब्रह्मा को अपूज्य और गो को मलमोजी एवं केतकी को कंटक और सर्पों का स्थान बताकर त्याज्य कर दिया। पर सत्यरूप विष्णु को ही अपने से भी श्रेष्ठ होने की आपने आज्ञा दो। इसी से गो का पिछला माग शुद्ध और आगे का माग अशुद्ध है और केतकी शिव को नहीं चढ़ाई जाती। सृष्टिकर्ता होने पर मी संसार में यज्ञों को छोड़कर ब्रह्मा का पूजन नहीं होता। यह कथा लिगपुराण तथा स्कन्द-पुराणादिको में भी बहुशः पाई जाती है। इससे यह बात सिद्ध होती है कि पहिले जो यह कह आए कि देवता आपहो के मींह की दो हुई सम्पत्त मोगते हैं। वही बात सबंदेवश्रेष्ठ ब्रह्मा, विष्णु के ऊपर अनुग्रह-वर्णन करके दिखाई गई है, जिससे यह स्पष्ट है कि ये देवता लोग भी परमिश्व की उपासना करके ही बड़े महत्त्व के पद को प्राप्त हुए हैं। इस प्रकार से परम

शैव देवताओं का वर्णन करके अब दैत्यराक्षसादिक शैवों का भी आगे वर्णन आरम्भ करते हैं ॥ १० ॥

### भाषापद्यानुवाद

तुमरे ज्योती लिंग की, महिमा वूझन लाय। ऊपर ब्रह्मा चढ़ि चले, नीचे विष्णु सिधाय।। थिककै अस्तुति तिन करी, श्रद्धा मिक्त बढ़ाय। मिले आप कब नहि फलै, तुम सेवा पनफाय।। १०॥

#### भाषाबिम्ब

परोछा लेवैको तुव अगम ऐश्वर्ज पद में गये विस्तू (ष्णू) नोचे उपरि चिल ब्रह्मा थिकत भे। भजे स्रद्धा (श्रद्धा) मक्ती करि तुरत आपै तिहि मिले तुम्हारी सेवा से निहं लहत सो कौन फल है?।। १०।।

6

अथ बलिरावणयोरिप भगवदनुग्रहं दर्शयन् स्तौति-

अयत्नादापाद्य त्रिभुवनमवैरव्यतिकरं दशास्यो यद्वाहूनभृत रणकण्डूपरवशान् । शिरःपद्मश्रेणीरचितचरणाम्भोष्हबलेः स्थिरायास्त्वद्भक्तोस्त्रपुरहर विस्फूर्जितमिदम् ॥११॥

# मधुसूदनी

वयत्नादिति—हे त्रिपुरहर, स्थिराया निश्चलायास्त्वद्भक्तेस्तवसेवायाः विस्फूर्जितमिदं प्रभावोऽयम् । कि विशिष्टायास्त्वद्भक्तेः । शिरः पद्मश्रेणोरचितचरणाम्भोष्ठह्वलेः । शिरांस्येव पद्मानि अर्थोद्वावणस्य तेषां श्रेणी पंक्तिस्तया रचितः किल्प्तिच्चरणाम्भोष्ठहयोः पादपद्मयोर्वेलिष्पहारो यस्यां सा तथा । रावणेन हि नविभिन्निजिशोभिः स्वहस्तकृतैः शंभोष्पहारः कृत इति पुराणप्रसिद्धम् । कि तद्विस्फूर्जितमित्यत आह । यत् दशास्यो रावणो बाहून् विशितभुजान् । कीदृशान् । रणाय युद्धाय कण्डूः खर्जूः । अतिस्पृहेति यावत् । तया परवशांस्तदधीनानभृत धृतवान् । रणकण्डूहि रणेनैव निवतंते । रणासम्भवाच्च सर्वदा कण्डूरेव तद्भूजेष्वित भावः । तर्हि रणं

संपाद्य किमिति तत्कण्डूं न निवर्तयतीति चेत्, न, प्रतिमल्लाभावादित्याह । त्रिभुवनं त्रैलोक्यमवैरव् तिकरं विद्यते वैरस्य विरोधस्य व्यतिकरः कारणं दर्पाद यत्र तत्तथा आपाद्य संपाद्य । त्रैलोक्यवर्तिनो वीरानिन्द्रादीन्स्वदास्यं नीत्वेत्यर्थः । तद्य्ययत्ना-द्यत्नेनेव । स्वयमेव रावणपराक्रमं श्रुत्वा सर्वे वीरा दर्पाद त्यक्तवन्त इत्यर्थः । तथा चानायासेनेव निजितित्रजगतो रावणस्य भुजानां कण्डूर्नेव शान्तेत्येष शौर्यातिशयो भगवद्भक्तेरेव प्रभाव इत्यर्थः । 'आसाद्य' इति क्वचित्पाठः । तस्य प्राप्येत्यर्थः ।

हरिपक्षे तु त्रीणि जाग्रत्स्वप्नसुषुप्त्याख्यानि पुराणि भक्तानां जीवानां स्वसाक्षात्कारेण हरतीति त्रिपूरहरो विष्णुः। हे त्रिपूरहर मोक्षदायक विष्णो, दशास्यो यत्तादृशान् बाहून् भुजानभृत तत्त्वद्भन्तेरेव पूर्वं कृताया इदानीं फलरूपेण परिणममानायाः, अत एव स्थिराया अनेककल्पव्यवधानेऽपि यावत्फलपर्यंन्तं स्थायिन्यास्तव सेवाया विस्फृजितिमदं नान्यस्य प्रभावोऽयमित्यर्थः। त्वदीयवैकूण्ठ-पुरद्वारपालस्य पार्षदप्रवरस्य ब्रह्मशापन्याजेन त्वदिच्छयैवासुरीं योनिमनुभवतोऽपि रावणस्य त्वद्भक्तिप्रभावादेव निरितशयं पौरुषिमत्यर्थः। तथाच बलेवैरोचनेः त्वद्भक्तेर्विस्फूर्जितमिदं यागशालायां त्वदागमनत्वत्पाणितोयदानत्वच्चरणाम्बुजस्पर्श-नादि एतत्सर्वं सूचयन् संबोधयति । हे शिरःपद्मश्रेणीरचितचरणाम्भोरुह । अत्रापि बलेरिति सम्बध्यते । बलेः शिर एव पद्मश्रेणी पद्ममयी निःश्रेणिका पादविक्षेपभूमि-स्तस्यां रचितमपितं चरणाम्भोरुहं येन स तथा। योगपद्मपीठे हि भगवच्चरणा-रविन्दाधारत्वेत बलेः शिरोऽपि पद्मपीठत्वेन निरूपितम् । शिरः शब्दस्य नित्यसापेक्षत्वा-च्चात्र सापेक्षसमासो न दोषाय, देवदत्तस्य गुरुकुलमितिवत् । बलिना खलु भगवद्-वामनावतारप्रार्थनया पदत्रयमिता भूमिर्देयेति प्रतिज्ञातम्, तत्र पदद्वयेनेव सर्वस्मिञ्ज-गति भगवताकान्ते स्वसत्यपालनाय तृतीयपदस्थाने स्वशिर एव बलिना दत्तं, तच्च भगवता स्वपदाम्बुजेनावष्टब्धमिति पूराणप्रसिद्धम् । नह्योताद्शः प्रसादो ब्रह्मादिभिरिप लब्घोऽस्ति । तस्माद्बलिकृतायास्त्वद्भक्तेरेव प्रभावोऽयमित्यर्थः ॥ ११ ॥

### नारायणी

(त्रिपुरहर!) हे त्रिपुरिवदारक, (दशास्यः) रावणः (यत्) प्रसिद्धं (अयत्नात्) विनैव प्रयासेन (त्रिभुवनं) त्रैलोक्यमात्रम् (अवैरव्यितकरं) स्वशत्रुसम्पर्कशून्यम्, निष्कण्ट-किमत्यर्थः। (आपाद्य) आसाद्य, कृत्वा वा (रणकण्डूपरवशान्) युद्धखर्जूपराधीनान्, संग्रामलोलुपानिति यावत्। (बाहून्) भुजान् (अभृत) धृतवान् (तत् शिरःपद्मश्रेणो-रिचतचरणाम्भोरुहवलेः) शिरांसि मुण्डान्येव पद्मानि तेषां श्रेणी पंक्तिस्तया रिचता कृता चरणाम्भोरुहयोः पदकमलयोः बलिः पूजोपहारो यस्याम्, तस्याः (स्थिरायाः) अचलायाः, दृढायाः (त्वद्भक्तेः) भवत्सेवायाः (इदं) प्रत्यक्षं (विस्फूर्जितं) विलसितम्, प्रतापक्लमस्नीति शेषः। अत्र रावणस्य निर्द्धन्द्वं त्रैलोक्यराज्याधिपत्यरूपं फलं त्वद्भक्तेरेवेति भक्तिमहिमा यथावत्स्फुटीकृत इति ॥ ११॥

# संस्कृतपद्यानुवाद:

स्वशत्रुसम्पर्कविहीनमेतत्त्रैलोक्यमापाद्य दशाननो यः। दधार (बभार) बाहून् रणलम्पटान्स्वान्सङ्ग्रामकण्डूतिवशंवदान् वा ॥ शिरोब्जमालारचितांघ्रिपद्मबलेः स्थिराया भवतस्सुभक्त्याः। भक्तेष्टदानव्रतिनः पुरारे! विस्फूर्जितं तत् प्रकटं विभाति॥११॥

## ्रामा । । । । । भाषाटीका

(त्रिपुरहर!) हे त्रिपुरासुरान्तक! (दशास्यः) दशमुख रावण ने (यत्) जो, (अयत्नात्) विना प्रयास के हो (त्रैलोक्यं) तीनों लोकों को (अवैरव्यतिकरम्) अपने शत्रुवर्गं से रहित (आपाद्य) बनाकर (रणकण्डूपरवशान्) संग्राम की खुजली से पराधीन, अर्थात् युद्धामिलाषी (बाहून्) (बीसों) भुजाओं को (अभृत) धारण किया, (तत्) सो, वह (शिरःपद्मश्रेणीरचितचरणाम्मोठहबलेः) मुण्डरूपी कमलों की माला से की गई चरणारविन्द की (बिल) पूजा, जिसकी ऐसी (स्थिरायाः) निश्चल (त्वद्मक्तेः) आप की ही मिक्त का (इदम्) यह, प्रत्यक्ष (विस्फूजितम्) विलास अथवा प्रतापफल है। अमिप्राय यह कि कुछ प्रयत्न किए बिना ही त्रैलोक्यमर का निष्कण्टक राज्य पाकर प्रतिद्वन्द्वी योद्धा नहीं मिल्नने से अपने बाहुओं की खुजलाहट को मिटाने में जो रावण दिपत बना रहा, उसका कारण अपने मुंडों को काटकर आपके चरणकमलों पर चढ़ा देने की दृढ़ मिक्त है, अर्थात् आप की ही सेवा का उसे यह असाधारण फल मिला था। यथा-

"रन मद मत्त फिरै जगधावा । प्रतिमट खोजत कतहुँ न पावा ॥ ब्रह्म सृष्टि जहँ लगि तनुधारी । दशमुख वसवर्ती नरनारी ॥" और फिर जैसी कि रावण की उक्ति अंगद के प्रति कही गई है— "जान जमापति जासु सुराई, पूजे जेहि सिर सुमन चढ़ाई । सिर सरोज निज करहि उतारी, पूजे अमित वार त्रिपुरारी (तु॰ रा॰)" ॥११॥

### भाषापद्यानुवाद

बिन प्रयास त्रैलोक मँह, करि निष्कण्टक राज।

भयउ दसानन भुजन घरि, परम विवस रन खाज।।

मुंड-माल पद कमल पै, तुम्हरे दियो चढ़ाय।

नुव दृढ़ मक्ति विमल फल, त्रिपुरान्तक! अधिकाय।।११।।

### भाषाबिम्ब

विना जत्ने जित्यो त्रिभुवन बली रावन सबै,
भुजासाली ह्वैके मयउ रन-कंड्स तबै।
चढ़ादी ह्यो सीसै करि कमल-माला चरन-वै,
विहारी मक्ती का प्रकट मल स्वामी विदित है।।११॥

😘 एवं बलिरावणयोर्भक्तिवशादनुग्रहं प्रदर्श्य तयोरेव दर्पवशान्निग्रहं प्रदर्शयन् स्तौति--

· ipitali

Shah A

अमुष्य त्वत्सेवासमधिगतसारं भुजवनं ही नहीत्। ( ifbisebas बलात्कैलासेऽपि त्वदधिवसतौ विक्रमयतः। पातालेऽप्यलसचिलताङ्गुष्ठिशरसि प्रतिष्ठा त्वय्यासीद्ध्रुवमुपचितो मुह्यति खलः ॥१२॥ मधुसूदनी

का अ**मुष्येति**—हे त्रिपुरहर, अमुष्य पूर्वश्लोकोक्तस्य रावणस्य प्रतिष्ठा स्थितिः त्विय अलसचिलताङ्गुष्टशिरसि सित पातालेऽप्यलभ्या आसीत्। अलसं मन्दं यथा स्यात्तथा चिलतं कॅम्पितमङ्गुष्ठशिरोऽङ्गुष्ठाग्रं येन स तथा तस्मिन्। चिलतिमिति ह्रस्वत्वं च कम्पतेश्चलतेभित्त्वानुशासनात्। तथा च तवाङ्गुष्ठकम्पनमात्रेणैव तस्य वीराभिमानिनोऽधः प्रवेशोऽशक्यप्रतीकार आसीदित्यर्थः । अमुख्य कि कुर्वतः । त्वदधि-वसताविप केलासे तव मन्दिरेऽपि स्फटिकगिरौ भुजवनं भुजवृन्दं विशतिसंख्याकं बलादिकमयतोऽतिशीर्येण व्यापारयतः। इममुत्पाट्य लङ्कायां नेष्यामोत्यभिप्रायेण भुजचेष्टां कूर्वत इत्यर्थः। कीद्शं भुजवनम्। त्वत्सेवासमधिगतसारं तव सेवया समिधगतः प्राप्तः सारो बलं येन, तत्तथा । त्वत्प्रसादेनैव बलमासाद्य त्वद्गृहमृत्पाट-यतीत्यहो कृतघ्नता मौढ्यं चेत्यभिप्रायः।

एवं हि पूराणप्रसिद्धं 'भगवत्प्रसादादासादितबलेन रावणेन स्वबलपरीक्षार्थं भगवन्निवासस्यापि कैलासस्योत्पाटनमारब्धम् । ततश्च पार्वत्या भीतया प्राधितौ भगवान् कैलासस्याधोगमनार्थमङ्गुष्ठाग्रमात्रं शनैर्व्यापारयामास । तावन्मात्रेणेव क्षीण-बलो रावणः पातालं प्रविवेश । पुनश्च भगवता करुणया समुद्धृतः' इति ।

नन् भगवत्त्रसादाल्लब्धवरो रावणः कथं भगवन्तं तदानीं विस्मृतवानित्यत आह । ध्रवं निश्चितमुपचितः समृद्धः सन् खलः कृतघ्नो मुह्यति कृतं विस्मरित, स्वोपचयहेत्रमपि न गणयतीत्यर्थः।

हरिपक्षे तु – कैलासे केलिः क्रीडा सैव प्रयोजनमस्येति कैलः, कैलोऽसिः खड्गों यस्य सः कैलासिः । इच्छामात्रेण निजितसर्वशत्रोरपि तव क्रीडार्थमेव नन्दकघारण-मित्यर्थः । अमुष्य बलेः, त्वदिधवसतौ त्वित्रवासे तव स्वत्वास्पदीभूतेऽपि त्रैलोश्ये बलान्मदीयमिदं त्रैलोक्यमिति स्वत्वाभिमानाद्भुजवनं हस्तोदकं विक्रमयतः मम स्वत्वत्यागपूर्वंकमेतस्य प्रतिग्रहीतुः स्वत्वमुत्पादयामीत्यभिप्रायेण भगवतः पाणाबुदकं प्रयच्छतः । कीदृशं भुजवनम् । त्वत्सेवया समधिगतः सारः सौभाग्यविशेषो येन तत्त्वा। तव पाणिपद्मसम्बन्धेनातितरां शोभमानमुदकमित्यर्थः। तथा च सर्वजगन्नि-वासस्य तव स्वत्वास्पदीभूतं यत्तत्स्वकीयमिति मत्वा तुभ्यं ददतो बलेर्महानेवाप- राधः । त्वया तु परमकारुणिकेन प्रतिज्ञातविकमत्रयमितभूमिदानेऽपि तस्यासामर्थ्यं मासाद्य तस्य मत्ततानिवृत्तये योग्य एव दण्डः कृत इत्याह । त्वयि अलसचिलि-ताङ्गुष्ठशिरसि सित तस्य प्रतिष्ठा स्थितिः पातालेऽलभ्यासीत्, का वार्ता स्वर्गमर्त्ययोः ।

अथवा पाताले विद्यमानस्यापि बलेरिन्द्रादिभिरप्यलभ्या प्रतिष्ठा कीर्तिरासीत्। तत्र सर्वदा भगवतः संनिहितत्वादिति भावः। अलसं सलीलं चिलतः कम्पितोऽङ्गुष्ठः शिरिस अर्थाद्वलेर्येन तिस्मन्। यथा तृतीयविक्रमभूम्यथं बिलना शिरिस प्रसारिते तत्र च त्वदीयपादाङ्गुष्ठसम्बन्धमात्रेणैव तस्य पातालप्रवेशो जात इत्यर्थः। ध्रुवमुपिनतो इत्याद्यर्थान्तरन्यासः पूर्ववत्। अवथा खलोऽयमसुरो बिलक्पिनतः मुद्यति। अतो मोहिनवृत्तयेऽपिनतः कर्तव्य इति भगवतोऽभिप्रायवर्णनम्। 'यस्याहमनुगृह्णामि तस्य वित्तं हराम्यहम्' इति भगवद्वचनात्॥ १२॥

### नारायणी

हैं भगवन् ! इत्यध्याहार्य्य (त्वत्सेवासमधिगतसारं) भवदाराधनवलेनैव प्राप्तवलं "सारो बले स्थिरांशे च" इत्यमर-मेदिन्यौ । (भुजवनं बाहुसमूहम्, विश्वितसंख्याकत्वा-इनिमेक्त्युपमितिसमासः । (बलात् ) शिक्तपूर्वकं—"अपादाने पद्ममी" (अष्टा० रा३।२८) । (त्वदिधवसतौ) भवतो निवासस्थाने (कैलासे) स्वनामविख्याते, हिमगिरिश्चिस्तरे, के जले लासो यस्य सः केलासः "हलदन्तात्०" (अष्टा० ६।३।९) । इत्यलुक्, तस्यायं कैलासः । अथवा केलीनां समूहः कैलम्—"तस्य समूहः" (अष्टा० ४।२।३७) इत्यण्, तेन आस्यते अत्रेति, आस् उपवेशने—"हलश्च" (अष्टा० ३।३।१२१) इति घत्र् । (विक्रमयतः) स्वपराक्रमं दर्शयतः, (अमुष्य) पूर्वकथितनाम्नो रावणस्य (त्विष्त) (अलसचिलताङ्गृष्टशिरसि) अलसेन अप्रयत्नादेव चिलतं अधःकृतमङ्गृष्ठस्य शिरः अग्रभागो येन सः, तिस्मन् । एतादृशे त्विष भवित सित (प्रतिष्ठा) स्थितिः (पातालेऽपि) रसातलाद्यधःप्रदेशेऽपि (अलभ्या) सर्वथा दुर्लभा (आसीत्) बभूव । अहो ! युक्तमेवैतत् । यतः (उपिचतः) उत्कृष्टलक्ष्म्या सम्पन्नः समृद्धो वा (खलः) दुर्जनः (मुद्धाते) मोहं प्राप्नोत्येवेति (ध्रुवम्) निरिचतम् । अर्थान्तरन्यासेनैव कारणनिर्देशः । अत्र कदाचित्स्वभुजदर्पितो रावणः कैलासपर्वतमुच्चलान, ततो भगवता निजाङ्गृष्ठा-प्रभागेन नामितो गिरिस्तं नितरामपीडयदिति पौराणिकी कथाऽनुसन्धेया ॥ १२ ॥

# संस्कृतपद्यानुवाद:

त्वदीयसेवाप्तमहाबलं बलाद् भुजावनं दर्शयतः पराक्रमी।
दशाननस्योद्धरतोऽतिदर्षिणः. त्वदीयकैलासनिवासपर्वतम्॥
अभूत्वङ्गुष्ठशिरःप्रकम्पनाद्रसातलेऽपि स्थितिरेव दुर्लभा।
इदं परं निद्दिचतमेव धूर्जटे खलः समृद्धः खलु मुह्यति प्रभो॥ १२॥

१. 'ममतानिवृत्तये' इति पाठः।

#### भाषाटीका

है मगवन् ! (त्वदिघवसती) आपके निवास-स्थान (कैलासे) कैलास पर्वंत में (अपि) में (त्वत्सेवासमिधगतसारं) आपकी ही सेवा से प्राष्ठ हुए बल से पूर्ण (प्रुजवनं) वीसों भुजारूपी वन का (विक्रमयतः) पराक्रमो दिखलाते हुए (अमुख्य) इसी पूर्वोक्त रावण की (प्रतिष्ठा) स्थिति, (रहाइश्च) (त्विय) आपके (अलसचिलता क्रुष्ठिश्चरिस) (सित) अलसाते हुए अंगूठा के अग्रमाग को हिला देने पर (पातालेऽपि) पाताल में मी (अलम्या आसीत्) नहीं मिल सकी। (ध्रुवं उपचितः खलः मुद्धित) यह बात ध्रुव है कि बढ़ा हुआ समृद्ध हो जाने पर) दुष्ट अथवा कृतव्न मोह को प्राष्ठ होता ही है।

अमिप्राय स्पष्ट है कि वही युद्ध की चाट से भुजाओं को खुजलाने वाला रावण जब अपना जोड़ी योद्धा नहीं पा सका, तो आपही की सेवा से वल-बलाते हुए अपने भुजाओं की खुजली मिटाने के लिए आपके ही निवास स्थान कैलास पर्वंत को उठाने लगा, पर जब आपने अपने अंगूठे की नोक से दबा दिया, तो उसे पाताल में भी ठिकाना नहीं मिला। वह आप से ही वर पाकर आपको ही बल दिखाने लगा। यह कोई आश्चर्य की बात नहीं है। क्योंकि बोछे लोग अथवा दुष्टजन बढ़ती पाकर अवश्यमेव मोहाध हो जाते हैं। जैसा कि कहा है—

''विषयी जीव पाइ प्रभुताई। मूढ़ मोह बस होंहि जनाई॥'' ''ज्यहिते नीच बड़ाई पावा। सो प्रथमिह हिठ ताहि नसावा॥'' (तु रा०)

यों ही रावण के कैलास उठाने की बात मी रामायण में इस रीति से कही गई है—
''कौतुकही कैलास पुनि, लीन्हेसि जाइ उठाइ।
मनहुँ तौलि निज बाहुबल, चला अधिक सुख पाइ॥"

अथवा अंगद के प्रति भी रावण की ऐसी ही एक उक्ति लिखी है। यथा-

"पुनि नमसर मम कर निकर, करि कमलन पर बास। सोमित मयउ मराल इव, संग्रु सहित कैलास॥"

इसी मौति कैलास को महादेव का निवास भी लिखा है । यथा— "परम रम्य गिरिवर कैलासू । जहाँ सदा सिव उमा निवासू ।" (तु॰रा॰) ॥१२॥

### भाषापद्यानुवाद

सो तुव सेवन पाइ बल, निज भुजवन पनफाय। तुव निवास कैलास गिरि, वल करि लयो उठाय।। रचिक अंगूठा-नोकते, चापत गयउ पताल। खल संपति पाये अवसि, परत (फंसत) मोह के जाल।। १२।।

### भाषाबिम्ब

भुजों में सेवाते परम-बल पाई तुमहि सो, उठालेबै चाह्यो गरब-वस कैलास गिरिको। अगूँठा के दाबेते दसबदन पाताल धसिगो, समृद्धी पानैते अविस खल मोहान्ध बनतो॥ १२॥

पूर्वत्र भगवद्विषये समुन्नतयोर्बेलिरावणयोरत्यन्तमवनतिर्देशिता । अधुना तत्रावनतयोरिन्द्रबाणयोरत्यन्तमुन्नति दर्शयन् हरिहरौ स्तौति—

(ITTILL TO BE TO BE)

यदृद्धि सुत्राम्णो वरद परमोच्चैरिप सती-मधश्चक्रे बाणः परिजनविधेयत्रिभुवनः। न तच्छित्रं तस्मिन्वरिवसितरि त्वच्चरणयो-र्न कस्या उन्नत्यै भवति शिरसस्त्वय्यवनतिः॥१३॥

# मधुसूदनी

यदिति—सुत्राम्ण इन्द्रस्यि सम्पत्ति परमोच्नैः सतीमप्यध्यके न्यकृतवान् । बाणो बलिसुतः । कीदृशः । परिजनिवधेयित्रभुवनः परिजनो दासः, तद्वद्विधेयं वश्यं त्रिभुवनं यस्ये, परिजनानामिव विधेयं वश्यं त्रिभुवनं यस्येति वा । स तथा उच्नैः सतीं तदधश्चके तदन्यत्र चित्रमपि तिस्मन् बाणे न चित्रं नाश्चर्यम् । कीदृशे । त्वच्चरणयोर्वेरिवसितिर नमस्कर्तर इन्द्रसम्पत्तेरप्यधःकरणं त्वन्नमस्कारस्य न पर्याप्तफलं किन्त्वेकदेशमात्रमित्याह । न कस्य इति । त्विय विषये शिरसो याऽवनितर्नमस्क्रिया, सा कस्यै उन्नत्ये। न भवति; अपि तु सर्वामेवोन्नतिं मोक्षपर्यन्तां जनियतुं समर्था भवत्येवेत्यर्थः । अवनितरप्युन्नतिहेतुरित्यितिशयोक्तिसंकीणांऽयमर्थान्तरन्यासः । सर्वोन्तृष्ट्वमचिन्त्यमहिमत्वं च भगवतः सूचयतीति भावः ।

हरिपक्षे तु—हे परम वरद, सुत्राम्ण इन्द्रस्य बाणः शर एकोऽपि ऋद्धि सम्पत्ति-मुच्चैरधोऽपि सतीं त्रिभुवनव्यापिनीं चक्रे कृतवानिति यत् तत्तिस्मिन्सुत्राम्णि न चित्र-मित्यादि पूर्ववत् । त्वत्प्रसादादेव सर्वानसुरानेकेनापि बाणेन जित्वा त्रिभुवनराज्यं प्राप्तवानिन्द्र इत्यर्थः । अत्र बाण इति शस्त्रमात्रोपलक्षणम् । कीदृशो बाणः ? परिजन-विद्विधेयमायत्तं त्रिभुवनं यस्मात्स तथा । शेषं पूर्ववत् ॥ १३ ॥

१. प्युन्नत्यै-इति प्रचलितः पाठः ।

### नारायणी

70 F. 1

(वरद!) हे वरदायक ! (परिजनिवधेयित्रभुवनः) स्वदासीकृतत्रेलोक्यः, (बाणः) बाणनामासुरः, (यत्) कियाविशेषणमव्ययपदं (सुत्राम्णोऽपि) इन्द्रस्यापि, किमुतान्येषाम्। सुष्ठु त्रायते इति सुत्रामा—'आतो मनिन्क्षनिव्यनिपश्च' (अष्टा॰ ३।२।७४) इत्यनेन मनिन् प्रत्ययः। सु-यद्-इत्युपसर्गद्वयप्रयोगात् 'सूत्रामा' दीर्घादिरिप भवति। 'सुत्रामा गोत्रभिद्वच्ची वासवो वृत्रहा वृषा' इत्यमरः। (परमोच्चैः सतीं) परममहत्त्वं गताम् (ऋद्वि) समृद्धि, देवराजाधिपत्यसम्पदिमिति भावः। (अध्यक्के) तिरश्चकार, (तत्) यत्तदोनित्यसम्बन्धः। (त्वच्चरणयोः) भवदीयपादाम्बुजयोः (वरिवसितिरि) शुश्रूषके वरिवस्यतीति वरिवसिता—सेवक इत्यर्थः। 'नमोवरिवश्चित्रङः क्यच्' (अष्टा॰ ३।१।१९) इति वयच्, ततः—'क्यस्य विभाषा' (अष्टा॰ ६।४।५०) इति यलोपश्च। (तिस्मन्) बाणासुरे (चित्रं न) आश्चर्यस्थानं न भवति। यतः (त्विय) भवतो विषये (शिरसः) मस्तकभागस्य (अवनितः) अवनमनम्, प्रणाम इति यवत्, (अपि) किमु शुश्रूषणमिति—अपि भावः। (कस्य) साधारणस्यापि जनस्य (उन्नत्ये) अभ्युदयाय (न भवति); अपितु सर्वेषामेव महोदयदात्री सम्पद्यते इति ध्वनिः। अत्र शिरसोऽवनत्यै-वोन्नतिर्लभ्यते इति विरोधालङ्कारः।

यदा भवतः प्रणामेनैव परमोत्कर्षलाभो भवति, तदा परमाराधकेन बाणासुरेण ऐन्द्रं पदमधरीकृतञ्चैतित्कमाश्चर्यमित्यभिप्रायः स्पष्ट एव । एतेषूक्तेषु त्रिषु श्लोकेषु परमशैवानां रावण-बाणादीनां बलप्रतापादिकथनेन प्रभोरेव महिमोत्कर्षवर्णनं विश्वदीकृतम् । सापराधानां तामसानामि निजभक्तित्पराणां परमानुग्राहको भवाने-वेति ध्वनितम् । ननु भगवन्महिमवर्णनामारभ्य किमिति परमपापिष्ठानां दैत्यराक्षसा-दीनां कथोच्यते—इति चेत्, न, भगवत्पादपद्मप्रणिहितमनसां केषाञ्चिदिप स्मरणं विभोस्तोषकं स्मत्रृणाञ्च मङ्गलजनकमेवेति ।

रावणकृतं शिवताण्डवस्तोत्रं सुप्रसिद्धमेव; परन्तु बाणकृतशिवतोटकमिप स्कन्दपुराणस्थं द्रष्टव्यम् ॥ १३ ॥

# संस्कृतपद्यानुवाद:

पुरन्दरस्यापि महासमृद्धां समृद्धिमह्नाय महोन्नतां यत्। तिरश्चकार प्रबलप्रतापो बाणः स्वदासीकृतसर्वलोकः॥ त्वत्पादपङ्कोरुहसेवके तत् तस्मिन्न वैचित्र्यमुपैति किञ्चित्। कृता त्वदर्थे सिरसो निर्तिह कस्योन्नतिन्नव करोति शम्भो॥ १३॥

### भाषाटीका

(बरद! हे वरदोन्मुख! (परिजनविधेयत्रिभुवनः) अपने दासों के समान बना दिया है त्रैलोक्ममात्र को जिसने, ऐसे (बाणः) बाणासुर ने (यत्) जो (सुत्राम्णोऽपि) देवराज इन्द्र की भी (परमोच्चै: सर्तीं) बहुत बड़ी मारी (ऋिंद्ध) समृद्धि को (अधश्रक्ने) नीचे कर दिया (तत्) सो, वह (स्वच्चरणयोः) आपके चरणों के (वरिवसितरि) प्रणाम करने वाले अर्थात् सेवक (तिस्मन्) उस बाणासुर के विषय में (चित्रं न) कुछ आश्चर्यं जनक नहीं है। क्योंकि (स्वियं) आपके लिए (कस्य) किस जन का (शिरसः अवनितरिप) सिर का झुकाना भी (उन्नत्ये) अम्युदय के लिए (न भवति) नहीं होता— अर्थात् सभी प्रणाम करने वाले का महोदय होता है।

माव यह है— त्रैलोक्यविजयो वाणासुर ने जो इन्द्र की सम्पत्ति को तुच्छ समझकर नीचे कर दिया वह तो कोई आश्चर्य की बात नहीं है। क्योंकि वह आपका परम उपासक था। पर साधारणजन भी आपके निमित्त यदि सिर को नीचा करे तो बड़ी ऊँची उन्निति प्राप्त कर लेता है। यहाँ पर सिर के झुकाने से ऊँची गित का पाना वर्णन किया है— इससे विरोधालंकार तथा अतिश्योक्ति के सिहत अर्थान्तरन्यास का समावेश स्पष्ट है। पूर्वोक्त चारों इलोकों से महादेव उपासक सत्त्व गुण विशिष्ट विष्णु, रजोगुणी ब्रह्मा और तमोगुण-प्रधान रावण-बाणासुर के उत्कर्ष की कथा सूचित करके मगवान की बड़ी मारी मिहमा दिखलायी है। इस पर रावणादिक असुर राक्षसों के वल और प्रतापादिक वर्णन करने से पाप-कथा के उल्लेख का सन्देह नहीं करना चाहिए। क्योंकि ईश्वर के चरणारिवन्द की उपासना करने वाले सभी लोगों का स्मरण करना भगवान को माता है और मंगल देता ही है। इससे मगवान की ही मिहमा का प्रभाव सूचिन किया गया है; क्योंकि जगदीश्वर अपनी अपेक्षा अपने मक्तों की बड़ाई सुनकर विशेष प्रसन्न होते हैं। वे अपने स्वकों को अपने से ही उपर रक्खा चाहते हैं। जैसा कि कहा है—

"प्रभु तस्तर कपि डार पर, ते किय आपु समान। और—

मोरे मन प्रभु अस विश्वासा, रामते अधिक रामकर दासा" ॥ १३ ॥

### भाषापद्यानुवाद

जो इन्द्रासन की करी, ऊँची संपति नीच। वाना-सुर कीन्ह्यों सबै, सेवक त्रिभुवन बीच।। यह निहं अचरज ताहि लगि, तुव पद सेवत जोय। काहि न उन्नत करत सिर, तुवहित अवनत होय।। १३।।

### भाषाबिम्ब

करी इन्द्रासन की तृन-सरिस सम्पत्ति महती, बनायो दासों सा सकल जग वानासुर बली। तुम्हारे मक्तों पै अचरज नहीं होत कछु मी, प्रनामै कर्नेसे (में) लहत निंह को उन्नति मली (बड़ी) ॥ १३॥ अधुना कालकूटप्रलयजलयोः संहारं दर्शयन् शङ्करनारायणौ स्तौति —

अकाण्डब्रह्माण्डक्षयचिकतदेवासुरकृपा-विधेयस्यासीद्यस्त्रिनयन विषं संहतवतः। स कल्माषः कण्ठे तव न कुरुते न श्रियमहो विकारोऽपि क्लाघ्यो भुवनभयभङ्गव्यसनिनः॥१४॥

## मधुसूदनी

अकाण्डेति—हे त्रिनयन, विधं समुद्रमन्थनोद्भूतं कालक्टास्यं गरलं संहृतवतः पीतवतस्तव कण्ठे यः कल्माषः कालिमासीत्स कालिमा तव कण्ठे श्रियं शोभां न कुस्ते किम् ? अपितु कुस्न एवेत्यर्थः। ननु भगवानतिशयितविशेषदर्शी महानर्थहेतुकं विषं किमिति पीतवानित्यत आह। अकाण्ड इति। अकाण्डेऽसमये ब्रह्माण्डक्षयो महाप्रलयो विषोमिवेगात् संभावितस्तस्माच्चिकता भीता देवाऽसुरा इन्द्रबलिप्रभृतयस्तेषु कृपा दया तया विधेयस्य वश्यस्य। अन्यस्यैतत्पाने सामर्थ्यं नास्तीति विश्वत्राणाय विषं स्वयमेव पीतवानित्यर्थं।

ननु विषविकारात्करमाषः कथं कण्ठे शोभां तनोतीत्यत आह । अहो इत्यादि । अहो आश्चर्ये । भवनभयभङ्गव्यसनिनः परमेश्वरस्य विकारोऽपि श्लाघ्यः प्रशंसनीयः, भुवनस्य लोकस्य भयं त्रासस्तस्य भङ्गो निरन्वयनाशः, स एव व्यसनं सर्वमन्यद्विहाय कियमाणत्वाद् व्यसनं तदस्यास्तीति तथा तस्य । तेन जगदुपकृतिकृतं दूषणमिप भूषणमेवेत्यर्थः ।

हरिपक्षे तु—हे त्रिनयन, त्रयाणां लोकानां नयनवत्सर्वावभासक, "तद्विष्णोः परमं पदं सदा परयन्ति सूरयः दिवीव चक्षुराततम्" (मु० उ० २।२।७७) इति श्रुतेः । अकाण्डेऽकाले ब्रह्माण्डक्षयो महाप्रलयः । दैनन्दिनप्रलयजलपूरवेगात्संभावित-स्तस्माच्चिकता ये देवाऽसुराः स्वायंभुवमनुप्रभृतयस्तद्विषयककृपावशीकृतस्य तव विषं जलं 'विषं क्ष्वेडं विषं जलम्' इत्यादिकोशात् ।

तच्च प्रलयकालीनं यज्ञवाराहरूपेणावगाह्य पङ्कीकृत्य संहृतवतः शोषितवतः पङ्कव्यामिश्रणेन यः कल्माषो मलिनिमासीत्स कल्माषः स्तोतृभिर्वर्ण्यमानः, अर्थात्स्तो तॄणां कण्ठे श्रियं शोभां न कुरुते इति नः अपितु कुरुत एवेत्यर्थः । अर्थान्तरन्यासः पूर्ववत् ॥ १४ ॥

### नारायणी

( त्रिनयन ! ) हे त्रिलोचन ! (अकाण्डब्रह्माण्डक्षयचिकतदेवासुरक्रपाविधेयस्य) अकस्मादेव असमय एवेति वा, ब्रह्माण्डक्षयेण समस्तब्रह्माण्डगोलकविष्वंसेन, अाकालिकप्रलयसम्भावनयेति यावत्, चिकताः विस्मयाविष्टा ये देवा असुराश्च, तेषु कृपा विधेया कर्तव्या यस्य, तस्य, अर्थात् परमकारुणिकस्य । तथा (विषं) क्षीरोदमथ-नोद्भूतं कालकूटं महाविषं (संहुतवतः) निगीणंवतः, विषपायिन इत्यर्थः। (तव) भवतः (कण्ठे) गलदेशे, यः (कल्माषः) कृष्णपाण्डुरो वर्णः। कलयतीति कल्—"क्वरचं" (अष्टा॰ ३।२।७६) माषयत्यिभभवित वर्णानिति मापः "हन्त्यर्थाश्च" इति चुरादौ पाठात् णिच्—ततः कल् चासौ माषश्च कल्माषः। "कल्माषो राक्षसे कृष्णे शबलेऽपि" इति हेमचन्द्रः। नीलिमेत्यर्थः। (आसीत्, स किं श्चियं न कुरुते ?) शोभां न करोति, इति, (न) अपितु परमां श्चियं सम्पादयित। द्वौ नजौ प्रकृतार्थ-दार्ख्य-बोधकौ भवतः। कवचित् नु इत्यपि पाठस्तत्र वितर्केऽर्थो विधेयः (अहो!) युक्त-मेवैतत्, (भुवनभयभङ्गव्यसनिनः) सकललोकत्रासनिवारणतत्परस्य पुरुषस्य (विकारोऽपि) महान् दोषोऽपि सर्वथा (इलाध्यः) स्तुत्य एव भवति। अत्र परमदयालु-भंगवान् महाविषं निपीय त्रैलोक्यरक्षणार्थमेवात्मानं नीलकण्डञ्चकारेति पौराणिकी गाथा सुप्रसिद्धाऽपि महिम्नः स्तुत्याऽतीव समीचीना कृतेति द्रष्टव्यम्।

उनतं च स्कन्दपु० माहेश्वरकीमारिकाखण्डे ३३ अ०---

"अकाण्डे यच्च ब्रह्माण्डक्षयोद्युक्तं हलाहलम् । कण्ठे दघार श्रीकण्ठः कस्तस्मात्परमो भवेतृ" ॥ १४ ॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

अकाण्डलोकक्षयभीतदेवासुरानुकम्पावशर्वातनस्ते । यत्कालकूटं पिबतो बभूव महाविषं त्र्यम्बक नीलकण्ठः ॥ तन्नीलवर्णत्वमतीव शोभां करोति शम्भोः भवतो नु कण्ठे । ब्रह्माण्डरक्षाकरणोद्यतस्य इलाध्यो विकारोऽपि सदा महद्भिः ॥१४॥

### भाषाटीका

पूर्वोक्त चारों क्लोकों में मगवद्मक्तों की महिमा को प्रकट करके अब साक्षात् मगवात् की महिमा का वर्णन आरंग करते हैं। (त्रिनयन) हे त्रिलोचन! (अकाण्डव्रह्माण्डक्षयचिकत-देवासुरक्रुपाविषेयस्य) अचानक ही सवरावर ब्रह्मांडमर का नाश होता हुआ समझकर घवराये हुए देवता और असुरों के ऊपर दया के वशवर्ती होकर (विषं) क्षीरसागर के मन्यन से उत्पन्न हुए कालकूट नामक महाविष के (संहृतवतः) पी डालने वाले (तव) आपके (क्ण्डे, कंठ में जो (कल्मायः) नीलापन हो गया है; (सः) वह (श्रियं न कुक्ते -इति न) शोमा को नहीं करता है, ऐसा नहीं है—अर्थात् बहुत बड़ी शोमा बढ़ा रहा है। (अहो) आक्वयं सूचक अव्यय पद है। (भ्रवन-मय-मञ्च-व्यसनिनः) समस्त संसार के मयों को मंग कर देने वाले व्यसनी का (विकारोपिऽक्शाध्मः) विकार मी सर्वथा प्रशंसा के ही योग्य हैं, अर्थ यह कि यदि आप उस कालकूट विष को नहीं पीते तो समस्त संसार ही उससे मस्म हो जाता। अतः देवों-देत्यों का

भेद त्यागकर आप सबसे बड़ी दया करके उसे पीकर स्वयं नीलकण्ठ बन गए। इससे आपकी शोमा कुछ घटी नहीं वरन् और भी बढ़ गई। क्योंकि जो कोई और सब कामों को छोड़ अपने सुख को त्यागकर संसार मात्र के मय को दूर करने में एकाग्रचित्त से लग जाता है, उसका विगड़ जाना भी प्रशंसित ही होता है। यही माब स्पष्ट है। जैसा कि कहा भी है—

> ''परहित ल्लागि तजै जो देही । संतत संत प्रसंसिह तेही'' ॥ ''जरत सकल सुरवृंद, त्रिषम गरल जेहि पान किय । तेहि न मजसि मतिमंद, को कृपाल संकर सरिस'' (तु० रा०) ॥ १४ ॥

### भाषापद्यानुवाद

अनायास (विनहिकाल) ब्रह्माण्ड-क्षय,-चिकत सुरासुर देखि । कालकूट विष पीलियो, तुम करि कृपा विसेषि ॥ सो नीलापन कंठ में, तुमरे शोमा देत । भव भय मंजन व्यसनिकर, विकृति प्रसंसा हेत ॥ १४ ॥

#### भाषाबिम्ब

अनायासै लोकै मसम करिदेतो लखि विषै, उठाके पीलीन्ह्यो तुम करि दया दैत्य सुरपै। वही सोमा काला (नीला) पन लगि करै कंठतल (मिम) मो, विकारो गावै है जगत मयहारी-व्यसनिको।। १४।।

अथ कामस्य जिनिवधने दर्शयन् हरिहरौ स्तौति -

असिद्धार्था नैव क्विचिदिष सदेवासुरनरे निवर्तन्ते नित्यं जगित जियनो यस्य विशिखाः । स पश्यन्नीश त्वामितरसुरसाधारणमभू-त्स्मरः स्मर्तव्यात्मा न हि विशिषु पथ्यः परिभवः ॥१५॥

## मधुसुदनी

असिद्धार्था इति—हे ईश, यस्य स्मरस्य विशिखा बाणाः सदेवासुरनरे जगित देवासुरनरादिसिहते त्रैलोक्ये जियन उत्सृष्टाः क्विचदप्यसिद्धार्था अकृतकार्या न निवर्तन्ते; अपितु सिद्धार्था एव नित्यं जियन एव भवन्ति । जियन इति स्मरस्य वा विशेषणम् । नित्यं जयशीलस्येत्यर्थः । स एतादृशपौरुषवानिप स्मरः यथान्ये देवा मम जय्यास्तथाऽयमपीतीतरदेवतुल्यं त्वां पश्यन् स्मर्तव्यात्माऽभूत् स्मर्तव्यः स्मरणीय आत्मा शरीरं यस्य स तथा । नष्ट इत्यर्थः । पश्यिन्निति हेतौ शतृप्रत्ययः । लक्षणहेतौ च शतुः स्मरणात् । 'तद्दैतत्पश्यन्नृषिवीमदेवः प्रतिपेदे' इतिवत् । तेनेतरदेवसाधारणत्वेन त्वहर्शनमेवाव्यवधानेन विनाशहेतुः का वार्ता परिभवादेरितिभावः । तत्र कैमुतिक-न्यायमाह । नहीत्यादि । हि यस्माद्वशिषु जितेन्द्रियेष्विप परिभवितरस्कारः पथ्यो हितो न भवित । स्वनाशायैव संपद्यत इति यावत् । कि पुनः परमविशनां वरे परमेश्वरे त्वयीत्यर्थः ।

हरिपक्षे तु—हे इतरसुरसर्वविलक्षणदेव, पूर्वं स्मतंव्यत्मा स्मृतोऽपि स्मरः काम-स्त्वां पश्यन्नभूज्जातः । त्वत्सकाशाज्जात इत्यर्थः । पितैव खलु पुत्रं जातमात्रमवलो-कयित, अतः पुत्रोऽपि तमेवावलोक्षयतीति पश्यन्नभूदित्यनेन जन्यजनकभावो लभ्यते । कथं जातः ? साधारणं तव तुल्यरूपं यथा स्यात्तथा । 'आत्मा व पुत्रनामासि' इति श्रुतेः तित्कं सर्वांशेन भगवत्तुल्यः, तथा च 'न तस्य प्रतिमाऽस्ति यस्य नाम महद्यशः', 'न तत्समश्चाम्यधिकश्च विद्यते' (श्वे० उ० ६।८) इत्यादि श्रुतिविरोध इत्याशङ्क्रय वैलक्षण्यमाह । नहीत्यादि । विश्वषु जितेन्द्रियेषु हि यस्मात्स्मरो न पथ्यो न हितः । तत्र हेतुः परिभवः परिभवत्यनर्थे योजयतीति परिभवः कामः । स खलु सर्वेषां संसारबन्धहेतुः, परमेश्वरस्तु सर्वेषां संसारबन्धस्यात्यन्तोच्छेदहेतुरिति महद्दैलक्षण्य-मित्यर्थः । असिद्धार्था इत्यादि पूर्ववत् ॥१५॥

## नारायणी

(ईश!) ईष्टे इति ईशः—तत्सम्बुद्धौ, "इगुपघ॰" (अष्टा॰ ३।१।१३५) इति कः। हे स्वामिन् ! (यस्य) कामस्य (विशिखाः) बाणाः (सदेवासुरतरे) देवदानवमनुष्यादिसमिन्वते, स्वर्गपातालमत्यंलक्षणे, समस्ते (जगित) संसारे (क्विचिदिष) कुत्रचिदिष (असिद्धार्थाः) अकृतप्रयोजना व्यर्था वा (नैव) सर्वथा निह (निवर्तन्ते); किन्तु कृतकृत्या एव प्रत्यागच्छिन्ति, अत एव (नित्यं) सर्वदा (जियनः) विजयिनः सिन्ति। 'जयिन' इति पदन्तु 'यस्ये' ति पदस्यापि विशेषणत्विमच्छिति। (स स्मरः) प्रसिद्धः कामदेवः—"कामः पञ्चशरः स्मरः" (अ० को० १।१।२५) इत्यमरः। (त्वाम्) भवन्तम् (इतरसुरसाधारणम्) अन्यसामान्यदेवसदृशं (पश्यन्) विलोकयन्, विचारयन्, सन् वा (स्मर्तव्यात्मा) स्मरणीयशरीरः, अनङ्ग इत्यर्थः (अभूत्) बभूव। विनष्टोऽभूदिति यावत्। (हि) यस्मात्कारणात् (विश्रषु) जितेन्द्रियपुरुषेषु (परिभवः) अनादरः, तिरस्कारदृष्टिरिति वा (न पथ्यः) पथोऽनपेतः पथ्यः—"धर्मपथ्ययंन्याया-दनपेते" (अष्टा॰ ४।४।९२) इति यत्। कदापि सुखकारो निह भवतीति। अत्र प्रसिद्धो मदनदहनमहिमावदातो यथोक्तञ्च महाकविकालिदासेन कुमारसम्भवाख्ये (कु० सं० ३।७२) काव्ये—

"क्रोधं प्रभो संहर संहरेति यावद्गिरः खे मरुतां चरन्ति । तावत्स वह्निर्भवनेत्रजन्मा भस्मावशेषं मदनं चकार" ॥ १५ ॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

स्वलक्ष्यहोनाः क्वचिदेव नासन् मनुष्यदेवासुरमण्डलेषु । बाणा यदीया जियनो जगत्सु सिद्धाः सदा नैव कदाप्यसिद्धाः ॥ स कामदेवोऽन्यसुरैस्समानं सामान्यरूपेण विलोकयन् त्वाम् । अनङ्गतां प्राप जितेन्द्रियेषु ह्यनादरो नैव कदापि पथ्यः (कार्य्यः) ॥१५॥

#### भाषाटीका

(ईशा!) हे नाथा! (यस्य) जिस कामदेव के (विशिखाः) बाण (सदेवासुरनरे) स्वर्गपाताल और मत्यंलोक के रहने वाले देवता, दैत्य और मनुष्यों के सिहत (जगित) ब्रह्माण्ड में
(क्विचिदिप) कहीं पर भी (असिद्धार्थाः) अपने कार्यं को बिना साधे । नैव निवर्तन्ते) कदािप लौटते ही नहीं हैं एवं (नित्यं जियनः) सर्वंदा विजयशाली ही बने रहते हैं । (स स्मरः) वही कामदेव (त्वाम्) आपको (इतरसुरसाधारणम्) दूसरे सब सामान्य देवताओं के समान (पद्यन् सन्) देखता हुआ, अर्थात् एक साधारण देवता सा समझता हुआ (स्मर्तंव्यात्मा) स्मरण करने योग्य है शरीर जिसका, अर्थात् अनङ्ग ही (अभूत्) हो गया । (हि) क्योंकि (विशिषु) जितेन्द्रिय लोगों का (परिमवः) अनादर करना (पथ्यः न) उचित, अथवा सुखकारी नहीं होता ।

अभिप्राय यह कि — जिस कामदेव के बाण सगय ब्रह्माण्ड में कभी व्यथं नहीं होते, वरन् सदैव विजयो बने रहते हैं, ऐसा महाधनुधंर वह कामदेव भी आपको साधारण देवता-सा समझ आपकी दृष्टि फिरते ही जलकर छार हो गया। अर्थान्तरन्यास से बात को पुष्ट करते हैं। सच ही कहा है कि जितेन्द्रिय पुरुषों का अपमान करने का ऐसा ही फल मिलता है। यह कथा प्रायः सभी पुराणों में पाई जाती है। शिवपुराण में तो इसका बड़ा विस्तार है, जिसका थोड़ा-सा अंश गोस्वामी तुलसीदासजी ने अपने रामायण के बालकांड में भी अनुवादित किया है। उसी के अन्त में यह लिखा है

मयउ ईस मन लोम विसेषो, नयन उघारि सकल दिसि देखो । सौरम पल्लव मदन विलोका, मयउ कोप कंपेउ त्रयलोका । तब सिव तीसर नयन उघारा, चितवत काम मयउ जरि छारा । हाहाकार मयउ जग भारी, डरपे सुर भे असुर सुखारी ॥ (तु० रा०) ॥ १५॥

### भाषापद्यानुवाद

देवा-सुर-नर में कतहुँ, कबहुँ न होइ असिद्ध। जाके लौटत (फिरते) बान नींह, विजयी जग परसिद्ध।। मो अनंग सो काम लखि, तुहि सब देव समान। होत जितेन्द्रिन पै नहीं, हितकारी अस्ति । १५॥

#### भाषाविम्ब

विना काजै साधे कतहुँ नर-देवा-सुरन में, नहीं लौटे आवैं कबहुँ विजयी बान जिहिके। मयो कामै छारो इतर सुरसो बूझि तुमको, जितेन्द्रो से ढीठापनहु (न) सुखकारी कहुँ मयो ?॥ १५॥

अथ जगद्रक्षणार्थे नर्तनात्रतरणे दर्शयन् हरिहरौ स्तौति-

मही पादाघाताद्व्रजित सहसा संशयपदं पदं विष्णोभ्राम्यद्भुजपरिघरुग्णग्रहगणम् । मुहुद्यौदौंस्थ्यं यात्यनिभृतजटाताडिततटा जगद्रक्षायें त्वं नटिस ननु वामेव विभुता ॥१६॥ मधुसूदनी

महोति—हे ईश, जगद्रक्षायै त्वं नटिस नृत्यिस । सन्ध्यायां जगन्ति जिघांसन्तं वरलञ्चतत्कालबलं महाराक्षसं निजताण्डवेन मोहयसीत्यर्थः । त्वं तु जगतां रक्षायै नृत्यिस, जगन्ति तु त्वत्ताण्डवेन संशियतानि भवन्तीत्याह । महीत्यादि । तव चरणाघातेन सहसा संशयपदं संकटं मही व्रजति । तथा विष्णोः पदमन्तिरक्षं भ्राम्यद् भुजपिदघरुगण्यहगणं भुजा एव परिघा अतिसुवृत्तपीवरदृढदीर्घत्वात्ते भ्रीम्यद्भिभुंजरूप-परिघे रुग्णाः पीडिताः ग्रहगणा नक्षत्रसमूहा यत्र तत्तथा संशयपदं व्रजतीत्यर्थः । तथा द्यौः स्वलोंकः अनिभृता असंवृत्ता या जटास्ताभिस्ताडितं तटं प्रान्तदेशो यस्याः सा तथा मुहुदौस्थ्यं दुःस्थत्वं याति । एवं च क्रमेण त्रयाणां लोकानामिष संशयो दिशतः ।

नन्वसौ सर्वज्ञोऽप्यपायमपर्यालोचयन्नेव किमित्येवंविधताण्डवे प्रवृत्त इत्यत आह । निन्वति । ननु अहो विभुता परममहत्ता, प्रभुतेति यावत् । वामैव प्रतिकूलैव । अनुकूलमाचरत्यपि किञ्चित्प्रतिकूलमवश्यमाचरतीत्येवशब्दार्थः ।

दृश्यते हि स्वल्पकेऽपि राजनि स्वदेशरक्षणाय सेनया सह संचरित स्वदेशोप-द्रवः, किमुत तादृशे महेश्वर इत्यर्थः।

हरिपक्षे तु—हे ईश, त्वं जगद्रक्षायै नटिस नटवदाचरिस । नटशब्दादाचारार्थे विविष प्रत्ययलोपे नटसीति रूपम् । मत्स्यादिभूमिकां व्रजसीत्यर्थः । कस्यामवस्थायां जगद्रक्षणार्थमवतरणिमत्युच्यते । महीपादित्यादि । महीं पातीति महीपो राजा, तस्मादा घातात्सा मही सह समकालमेव संशयपदं व्रजति । आ समन्ताद्धातो नाशोऽस्मादित्या-

१. 'नटसि' इति पाठः ।

षातो हिंसः । तथा च यदैव हिंसस्य राज्यं तदैव संकटं व्रजतीत्यर्थः । तथा च विष्णोः पदमिष्ठानं यत्र भगवान्विष्णुः स्वित्रभूतिभिः सह पूज्यते तद्विष्णोः पदं देवयजनाख्यं यज्ञशालादि । तत्कीदृशम् ? भ्राम्यद्भिभूजस्थपिरधेर्भुजस्पपिरधैर्वा रुग्णो भग्नो ग्रह्गणः सिवत्रादिरूपः सोमपात्रसमूहो यत्र तत्तथा यागादिशुभकर्माण यदा व्वस्यन्ते तदेत्यर्थः । तथा द्यौदौस्थ्यं याति । अनिभृतजटाः पाखण्डव्रतिचह्नभूतास्ताभिरातिहतं अभाविमव गमितं तटं तुङ्गं पदं सत्यलोकाख्यं यस्याः सा तथा । पाखण्डिमिर्हि वैकुण्ठलोकोऽपि नाङ्गीक्रियते, कि पुनिरन्द्रादिलोक इत्यर्थः । यदा चैवं तदा त्वं नटवदाचरसीत्यर्थः । तथा च भगवद्वचनं गीतासु—

यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत। अभ्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहम्।।

(गीता-४।७) इति ।

श्रोभागवते च-

यह्यालियेष्विप सतां न कथा हरेः त्युः पाखिण्डिनो द्विजजना वृषला नृदेवाः । स्वाहास्वधावषिडिति स्म गिरो न यत्र शास्ता भविष्यित कलेभंगवान्युगान्ते ॥ (भाग० २।१२।४०) इत्यादि ।

नित्वच्छामात्रेणैव जगन्ति रक्षितुं क्षमोऽपि कि मत्स्यादिरूपैः निलक्यतीत्यत आह नित्वत्यादि । ननु निश्चितं विभुता विभववत्ता । सम्पन्नतेति यावत् । वामैव वक्रैव । सत्यप्यृजौ प्रकारे वक्रेणैव प्रकारेण स्वसम्पत्ति सफल्यतुं सम्पन्नः कार्यं करोतीत्यर्थः । तेनाष्ट्रविधमैश्वर्यमोत्पत्तिकं दर्शयन्भकानामभिष्यानाय तानि तानि श्रवणमनोहराणि चरितानि तेन तेनावतारेण धत्ते भगवानिति भावः ॥ १६ ॥

### नारायणी

हे विभो ! यदा (त्वं जगद्रक्षाये) जगतां रक्षणाय, रक्षसाञ्च प्रतारणाय (नटिस) नृत्यिस, नाट्यं करोषि, तदा (मही) भूमिः। 'क्ष्मावनिर्मेदिनी मही' (अ० को० २१३) इत्यमरः। मह्यते इति महिः—'अचः' (अष्टा० ६। ११३८)। 'कृदिकाराविक्तनः' (अष्टा० ४।१।४५) ग०-इति ङोष्। 'वीचिः पङ्किमंहिः केलिरित्याद्या हस्वदीर्घयोः' इति वाचस्पितः। भूलोको वा। लोको यथा ऋग्वेदे—'तिस्रो मही-रुपरास्तस्थुः' (ऋ० सं०३। ६।२) महीः लोकाः इति तद्भाष्ये सायणाचार्यः। (पादाघातात्) चरणविन्यासरूपताडनात् (सहसा) झटिति (संशयपदम्) उत्पत्ति अथवा अधः प्रयातीति सन्देहस्थानं (व्रजति) गच्छित। तथा च (विष्णोः पदम्) आकाशं, भुवलोंको वा—'वियद्विष्णुपदं वापि पुंस्याकाशिवहायसी' (अ० को० १।१।२) इत्यमरः।

१. 'पात्रविशेषसमूहो' इति पाठः ।

२. 'इवयं मात्ययिकं' इति पाठः ।

(भ्राम्यद्भुजपरिघरुग्णग्रहगणम्) सञ्चालितबाहुरूपपरिघैरवरुद्धो भग्नो वा नक्षत्रवर्गो यस्मिन् तत् तथा भवति । अर्थाद्भुजपरिचालनकर्मणैव ग्रहगणसमूहो भग्नो भवति । एवं (द्योः) स्वर्गः स्वल्लोंक इत्यर्थः । (मुहुः) वारं वारं (अनिभृतजटाताडिततटा) असंवृतजटाकलापैस्ताडितं तटं प्रान्तभागो यस्याः सा तथोक्ता सती (दौस्थ्यम्) दुःस्थत्वं दुरवस्थत्वं वा (याति) प्रयाति (ननु) इति वितर्के । (विभुता) वैभवमैश्वर्यं तु (वामैव) प्रतिकूलैव भवति । तर्हि त्वन्तु जगद्रक्षार्थमेव नटिसः परन्तु तेन कर्मणा भुर्भुवःस्थलोंकानां सर्वेषाञ्च प्रलय एवोत्पद्यते, ततस्त्वत्ताण्डवं विनाशकरिमति चेत्, न—

प्रलयाग्निशिखादग्धं पुनरुत्वस्यते जगत्।
प्रकृष्टलयसंयुक्तं प्रलयं ताण्डवं विभोः।। (हि तत्)।।१॥
क्षेत्रेषु धान्यलवनं शराणां मूलदाहनम्।
बीजाङ्कुरादिवृद्धचर्थं जायते दृश्यते स्फुटम्।।२॥
ताण्डवाडम्बरस्तद्वत्प्रलयानलतावितान् ।
परमाणून्प्रकुरुते सृष्टियोग्यान्युनः स्वयम् ॥३॥
अतोऽस्य नर्तनं लोकरक्षायाः कारणं परम्।
विचारणीयं विद्वद्भिमंहामङ्गललक्षणम् ॥४॥ ॥ १६॥

# संस्कृतपद्यानुवाद:

वजित संशयतां सहसा मही चरणताडनतो भवतो विभो ! ।
भुजलताविहता ग्रहतारका गगनमध्यगता वितता द्रुतम् ॥
भजित दौस्थ्यमथो त्रिदशालयो निभृतशुद्ध-(भ्र) कपर्दृतटाहतः ।
नटिस यज्जगतामभिगुप्तये कठिनतामुपयाति हि वैभवम् ॥ १६ ॥

### भाषाटीका

हे भगवन् ! जब कभी (त्वम्) आप (जगद्रक्षायै) संसार की रक्षा के लिए (नटिस) ताण्डव करते हैं, अर्थात् नाचने लगते हैं, तो (मही) पृथिवी, अर्थात् भूलोक (पादाघातात्) पैरों के चोट से (सहसा) तुरत ही (संशयपदम्) संदेह की भूमि, अर्थात् कभी तो ऊपर को उमड़ आती है और फिर कभी नीचे को धंस जाती है, इस कारण से संदेहास्पदता को (व्रगति) चली जाती है। (विष्णो:पदम्) आकाशमंडल, अथवा भुवलोंक (आम्यद्भुजपिरधहग्णग्रहगणम्) (मवित) घूमते हुए बाहुरूप परिघों (बेंवड़ों) से कक गए हैं ग्रहगण जिसमें —ऐसा हो जाता है। अर्थात् आपके हाथ हिलाने से ग्रह और नक्षत्रादिकों को गित कक जाती है। तथा (धौः) स्वगंलोक (मुहुः) बारंबार (अनिभृतजटाताडिततटा) (सती) निरन्तर जटाओं से टक्कर खा रहा है कोर जिसका —ऐसा होकर (दौस्थ्यम्) दुरवस्थता को (याति) प्राप्त होता है। इस पर कहते हैं कि — (ननु विभुता वामा एव) अहो ! वैभव तो टेढ़ा होता ही है। माव यह है कि आप तो संसार को रक्षा के लिए ही ताण्डव करते हैं, पर उससे तीनों लोकों की दुदंशा होने लगती है; क्यांकि ऐश्वर्यं तो सदा प्रतिकृत होता है।

इस पर यह शंका होती है कि सर्वंश और सर्वान्तर्यामी होकर यदि महादेवजी संसार के हित के लिए नाचते हैं, उससे ब्रह्माण्डमर का नाश हो होने लगता है नो फिर उनका नाचना मला (अच्छा) कैसे कहा जा सकता है ? इसका समाधान यह है कि मगवान जब नाचते हैं, तब उनके ताण्डव से ही प्रलयानल उत्पन्न होकर सारी सृष्टि को मस्म कर देता है फिर उसी मस्म होने के कारण पृथिवी इत्यादि पांची भूतों के परमाणु सृष्टि के लिए विशेष उपयुक्त हो जाते हैं। जैसे कि सरहरी का जुट्टा फूँक देने से विशेष पनपने लगता है, वैसे ही महारुद्र के ताण्डव से सृष्टिकार्य का विशेषत: उपकार ही होता है। पर जो हानि दीख पड़ती है, उसका कुछ दूसरा कारण नहीं है। केवल इतना हो भर समझ लेना चाहिए कि ऐश्वर्यशाली लोगों के प्रबन्ध करने में प्राय: बहुतेरी बातों का उलट-फेर हुआ ही करता है। अत: शिवजी के ताण्डव से संसार की रक्षा ही होती है, यह सिद्ध है।

एतद्मिन्न यह बात प्रत्यक्ष है कि, साधारण राजे-महाराजे लोग भी जब अपने देश अथवा राज्य के रक्षणाविक्षण के लिए दौरा पर जाते हैं, तो प्रजालोगों का हित तो ऐसा ही तैसा होता है, पर मारी संकट का सामना करना पड़ता है। थोड़े दिन हुए हमारे वर्तमान महाराज पंचम जाजें प्रिस आफ वेल्स के रूप में जब मारतवर्ष में पधारे थे, ता उनको सवारी निकालने के प्रवन्ध में मासों पूर्व से ही बनारस में कितने लोगों का मार्ग चलना रोक दिया जाता था। किर अब मी छोटे-मोटे कर्मचारीगण प्रतिवर्ष श्रीतकाल में प्रजा (रैट्यत) लोगों के सुमीते के लिए ही अपने प्रान्त के ग्राम्यप्रदेशों (देहातों) में दौरा करने जाते हैं। उनका अमिप्राय प्रजा को सुख (आराम) देने का ही है। पर प्रजागण को जो-जो सुख अथवा दु:ख प्राप्त होते हैं, उसे वे ही लोग समझ सकते हैं, जिन्हें कभी दौरा में अपने विचार (मोकदिमे) के लिए जाने का सौमाग्य प्राप्त हुआ होगा। क्योंकि न तो वहाँ खाने की सामग्री ही मिलती है, त रहने के लिए कहीं ठिकाना लगता है। किर सहायक वक्तील मुखतारों) का वेतन (फीस) और यान (इक्का) की भृति (केराया) तो दूने से कभी घटती हो नहीं। अतः जब साधारण मनुष्यों के ऐश्वर्य का ऐसा टेढ़ा फल चखना पड़ता है तब उस सर्वाधिष्ठाता देवाधिरेव के ताण्डव से त्रैलोक्य मात्र का थल-उथल हो जाना क्या असम्मव है ? इसीलिए कहा गया है कि— ''ननु वामैव विभ्रता''।। १६।।

भाषापद्यानुवाद

पदाघात ते अविनतल संसय (संकट) मरो लखात। नम मौजन (घूमत) भुज परिध लगि तारागन रुकिजात।। होत जटा फटकारते सरग (स्वगं) दुखी बहुबार। जग रच्छा लगि (हित) नटहु पै वैमव कठिन विकार।।१६॥

### भाषाविम्ब

लगेते पैरोंके घरनितल में संसय छये (ई) उठाये हाथों के गगनमह तारा चिकगये (ई)। जटाके फट्कारे सरग सगरो खल्बल मची, जगत्-रच्छा लागी (हेतू) नटहु विमुता टेढ़िहि रची ॥१६॥ अथ गङ्गाया उद्धरणधारणे दर्शयन् हरिहरी स्तीत--

वियद्व्यापी तारागणगुणितफेनोद्गमरुचिः
प्रवाहो वारां यः पृषतलघुदृष्टः शिरिस ते।
जगद्द्वीपाकारं जलधिवलयं तेन कृतिमत्यनेनैवोन्नेयं धृतमहिम दिव्यं तव वपुः ॥१७॥

# मधुमुदनी

वियदिति । हे ईश, अनेनैव लिङ्गेन तव दिव्यं दिवि भवं सर्वदेवनियन्तृ वपुः शरीरं धृतमिहम सर्वेभ्यो महत्तरं उन्नेयमूहनीयम् । तव वपुषः सर्वमहत्तरत्व-मेतावतापि निश्चेतुं शक्यं किमिति प्रमाणान्तरमत्रापेक्षितव्यमिति एवकारार्थः । इतिशब्दः प्रकारार्थे । एवं प्रकारेण लिङ्गेनेत्यर्थः । तमेव प्रकारं दर्शयति । वियदि-त्यादि । वियदाकाशं व्याप्नोत्याच्छादयतीति तथा तारागणेन नक्षत्रवृन्देन स्वान्तः-पातिना गुणिता शुभ्रत्वादिगुणसजातीयत्वाद्विता फेनोद्गमस्चियंस्य स, तथा एतादृशो वारां प्रवाहः, स तव शिरिस पृषतलघुदृष्टः पृषताद्विन्दोरिप लघुरत्पतरः पृषतलघुः स इव दृष्ट आलोकितः । तेन तु वारां प्रवाहेण जलिधवलयं जगद्द्वीपाकारं कृतं जलधीनां वृन्दं जगद्भूलोको द्वीपाकारं जम्बूद्वीपादिसप्तकरूपं यिमस्तथा विहितम् । 'अगस्त्येन हि सप्तसु समुद्वेषु पीतेषु पुनर्भगीरथानीतगङ्गाप्रवाहेणैव तेषां पूरणं जातम्' इति पुराणप्रसिद्धम् ।

तथा च यो जलराशिस्तव शिरिस विन्दोरप्यल्पो दृष्टः, स एवात्र कियान्मन्दा-किनीनाम्ना वियद्वचाप्यास्ते, कियान्भागीरथीति गङ्गोति च प्रसिद्धो भूलोके सप्त-समुद्रानापूर्यास्ते, कियांस्तु भोगवतीति संज्ञया पातालमभिन्याप्यास्ते इत्यनेन तव दिन्यवपुषो महत्त्वमनुमीयत इत्यर्थः।

हरिपक्षे तु—तारागणैर्गुणिताः फेना यस्याः, सा तारागणगुणितफेना गङ्गा, तस्या उद्गमे उद्भवे रुचिः शोभा यस्य स तथा शिरसि सर्वलोकानां शिरःस्थानीये ब्रह्मलोके बलिछलनोत्क्षिप्तचरणाङ्गृष्टनिभिन्नब्रह्माण्डविवरादागतो गङ्गोत्पत्तिहेतुवियद्व्यापको यो वारां प्रवाहः, स ते त्वया पृषतलघुदृष्टः बिन्दोरिप लघुदृष्टः। बिन्दोरिप लघु यथा स्यात्तथोपलव्य इत्यर्थः। अनेनेव लिङ्गेन च तव दिव्यं वपुः बलिछलनार्थं दिव्याकाशे आविभीवित्तं त्रैविकमं रूपं धृतमहिमोन्नेयम्। शेषं पूर्ववत्॥ १७॥

### नारायणी

हे भगवन् ! (वियद्व्यापी) आकाशवद् व्यापनशीलः (तारागणगुणितफेनोद्गम-रुचिः) तारागणो नक्षत्रसमूहस्तेन गुणिता उपमिलिता तद्वत्तां प्रापितेति यावत्— फेनोद्गमस्य हिण्डीरोत्पत्तेः रुचिः शोभा यस्य स एतादृशः (यः) प्रसिद्धः (वाराम्) जलानां "आपः स्त्री भूम्नि वार्वारि" (अ० को० १।१०।६) इत्यमरः । (प्रवाहः) स्रोतः ओघो वा (ते) तव (शिरिस) शिरःस्थितजटाजूटे इत्यर्थो लक्षणया । (पृषतलघुदृष्टः) बिन्दुसदृशसूक्ष्मरूपो विलोकितः—"पृषिति बिन्दुपृषता" (अ० को० १।१०।६) इत्यमरः । (तेन) प्रवाहेण (जलधिवलयम्) समुद्ररूपपरिखावेष्टितं (जगत्) भुवनं (द्वोपाकारम्) भूखण्डसदृशं (कृतम्) विनिर्मितम् (अनेनैव) हेतुना (तव) भवतः (दिव्यम्) सर्वोत्कृष्टं (वपुः) शरीरं (धृतमिहम) महामिहमाशालि, केचित् सम्बुद्धिपदमेतदित्याहुः । तत्र धृतो मिहमा सर्वज्ञत्वं सर्वकर्तृत्वञ्च येनेति योज्यम् । (इति) एवंविधम् (उन्नेयम्) ऊहनीयं बोध्यमित्यर्थः ।

कदाचिदगस्त्यमुनिना पीते समुद्रे शुष्कतां गते सित शिवशिरःस्थितया विन्दुरूपतामभिगतया गङ्गयैवापूर्यमाणः सागरो जगत्परिखारूपो वरीर्वात । इमा-मेव पौराणिकों कथामवलम्ब्येदं गङ्गाधररूपमिहमवर्णनं सुष्ठु कृतमिति विचारणीयं विद्वद्भिरिति एवमेवोक्तं च स्कन्दपुराणे माहेश्वरकौमारिकाखण्डे तृतीयाध्याये—

> "वियद्व्यापी सुरसरित्प्रवाहो विप्रुषाकृतिः। बभूव यस्य शिरसि कस्तस्मात्परमो भवेत्"। इति ॥१७॥

# संस्कृतपद्यानुवादः

यो व्योमवद् व्यापकशीलतां गतस्तारागणाशिङ्कत-र्वाधत-फेनकान्तिमान् । वारिप्रवाहो लघुबिन्दुरूपधृक् शम्भो ! जटाजूटतटे तवेक्षितः ॥ कृतं जगत्तेनसमुद्रवेष्टचं द्वीपस्वरूपं जलमध्यवित्त । महामहिम्ना महितं त्वदीयमनेन दिव्यं वपुरूहनीयम् ॥१७॥

### भाषाटीका

हे स्वामिन् ! (वियद्व्यापी) आकाश के समान सर्वेत्र मरा रहनेवाळा तरागणगुणितफेनोदगमरुचिः) नक्षत्र समूह से गुनी गई है फेन के निकलने की शोमा जिसकी—ऐसा
(यः) जो (वारां प्रवाहः) जलों का स्रोत (ते शिरिस) आपके मस्तक पर, अर्थात् जटाजूट में,
(पृषतलघुदृष्टः) बूँद के समान छोटा-सा देख पड़ता है, (तेन) उसी प्रवाह से (जलिधवलयम्)
समुद्र से घरा हुआ (जगत्) संसार (द्वीपाकार) द्वीप के आकार का, अर्थात् द्वीपरूप (कृतम्)
कर दिया गया। (अनेनेव) एक इसी कारण से (धृतमिहमिदिव्यं) बड़ी मारी मिहमा को
धारण किये हुए, परमदिव्य (तव वपूः) आपका शरीर (ऊहनीयम्) समझने योग्य है।

शिवपुराणादिकों में यह कथा प्रसिद्ध है कि जब अगस्त्य मुनि सब समुद्रों को पी गये, तब राजिं मगीरिय के साथ आकर श्रीगंगाजी ने अपने ही प्रवाह से उन सबको पूरा किया। वही बात इस इलोक में दिखालाई गई है। तात्पर्य्यं यह कि जो जल आपकी जटा में एक बूँद-सा झलकता है, उसी से सब समुद्र भर गए, जिनसे यह जगत् टापू के समान बन गया। बस इसी से आपके शरीर की महिमा प्रकट है। यहाँ गंगाधर रूप की महिमा कही गई है। गंगाजी का वर्णन यद्यपि रामायण में कई-कई स्थानों पर मिलता है, पर यहाँ पर केवल इतना ही उद्धृत किया जाता है

''गङ्ग सकल मुद मङ्गल मूला, सब सुख करिन हरिन भव सूला। कहि किह कोटिक कथा प्रसङ्गा, राम विलोकत गङ्ग तरङ्गा॥'' (तु० रा०) ॥ १७ ॥

## भाषापद्यानुवाद

तारा गन सम फेन रुचि व्यापक मनहुँ अकास। लिखयत तुमरे सीस पै जल लघु बूँद विलास।। अंबुधि-परिखा द्वीपसम तासो जगत् घिराय। याते तुव बपु दिव्यको महिमा जानी-जाय।। १७॥

#### भाषाविम्ब

अकासै में फैली ग्रहगन-रुची फेन-उबली, जलों की जो धारा तुव सिरसि बूदों सम लिख। वहीं ते द्वीपों (टापू) सा जगत जलधीवेष्टित मयो, यहीं से जानी है वपुष-महिमा दिव्य तुमरो।। १७॥

अथ लङ्कात्रिपुरदाही दर्शयन् हरिहरी स्तीति-

रथः क्षोणी यन्ता शतधृतिरगेन्द्रो धनुरथो रथाङ्गे चन्द्राकौँ रथचरणपाणिः शर इति । दिधक्षोस्ते कोऽयं त्रिपुरतृणमाडम्बरविधि-विधेयैः क्रीडन्त्यो न खलु परतन्त्राः प्रभुधियः ॥१८॥

# मधुसूदनी

रथ इति—हे ईश, त्रिपुरतृणं दिधक्षोस्तव कोऽयमाडम्बरविधिः। त्रयाणां पुराणां समाहारस्त्रिपुरम्, तदेव तृणम्, अनायासनाश्यत्वात्। तद्ग्धुमिच्छोस्तव केयं महत्प्र-योजनमुद्दिश्यैव संभ्रमरचना। नहि लौकिका अपि नखच्छेचे कुठारं परिगृह्णन्ति अतस्तवात्यल्पे प्रयोजने न महान्त्रयास उचित इत्यर्थः।

आडम्बरिविधिमेव दर्शयित । रथ इत्यादि । क्षोणी पृथ्वी रथरूपेण परिणता, शतधृतिर्ब्रह्मा यन्ता सारिथः, अगेन्द्रः पर्वतश्रेष्ठो मेरुः धनुः कोदण्डं, सोमसूर्यौ द्वे चक्रे, रथचरणं चक्रं तद्युक्तपाणिविष्णुः शरो बाणः, चतुर्थवाक्ये श्रुतोऽप्यथोशब्दः सर्वत्र वाक्यभेदाय योजनीयः । इतिशब्दः प्रकारार्थः । त्रिभुवनमपीच्छामात्रेण संहरतस्तवैवं प्रकारेण सामग्रीसम्पादनमाडम्बरमात्रमित्यर्थः । एवमाक्षिप्य परिहारमाह । विधेयै-रित्यादि । खलु निश्चितं प्रभोरीश्वरस्य धियो बुद्धयः संकल्पविशेषाः, परतन्त्राः

पराधीना न भवन्ति, अपि तु स्वतन्त्रा एव । ताः कीदृश्यः ? विधेयैः स्वाधीनैः पदार्थैः कीडन्त्यः खेठन्त्यः । निह काडायां प्रयोजनाद्यपेक्षास्ति । तस्माद्विचित्राणि वस्तूनि स्वाधीनतया क्रीडासाधनीकृत्य क्रीडतस्तव सर्वाणि कार्याणि स्वेच्छामात्रेण कर्तुं क्षमस्य लोकिकवैदिकनियमानधीनबुद्धेर्नं किञ्चिदप्यनुचितमित्यर्थः ।

हरिपक्षे तु — त्रीणि त्रिक्टगिरिशिखराणि पुराण्याश्रयो यस्येति त्रिपुरं लङ्कापुरम् तदेव तृणं तद्द्मधुमिच्छोस्तव कोऽयं श्रीरामरूपेण सुग्रीवसख्यसमुद्रबन्धनादिश्चाडम्बर-विधिः । रथः क्षोणीत्यादिरूपकम् । क्षोणीव रथः, शतधृतिरिव यन्ता, अगेन्द्र इव धनुः, चन्द्राकाविव रथचक्रे, रथचरणपाणिरिव शरः, स्वतुल्यवीयो बाण इत्यर्थः । क्षोण्यादिसदृशरथाद्युपादानमेतादृशात्यल्पप्रयोजनायापेक्षितुमुचितं न भवतीत्यर्थः । शेषं पूर्ववत् ॥१८॥

नारायणी

हे प्रभो ! (त्रिपुरतृणम्) त्रयाणां पुराणां समाहारस्त्रिपुरम्, तदेव तृणमिव अतितुच्छिमित्यर्थः । (दिधक्षोः) दग्धुमिच्छोः (ते) तव (अयं क आडम्बरविधिः) कि प्रयोजनमद्दिश्येयं संभ्रमरचना, आयास इति वा। अत्यल्पेऽपि कार्ये किमिति महान्प्रयासः स्वीकृत इति यावत् । तमेवाडम्बरिविधि विवृणोति—(क्षोणी) पृथिवी "क्षोणिज्या काश्यपी क्षितिः" (अ० को०) इत्यमरः । (रथः) यानम्, रथरूपा कृता, एवमेव (अथो) पदमपि सर्वत्र यथावद्योजनीयमिति । (शतधृतिः) ब्रह्मा (यन्ता) सारथिः कृतः, (अगेन्द्रः) गिरिश्रेष्ठः सुमेरुः, (धनुः) चापः कृतः (चन्द्रावी) सोमसूर्यी (रथाङ्गे) दे चक्रे विहिते, "रथाङ्गं न द्वये चक्रे ना चक्राङ्गविहङ्गमे" इति मेदिनी। (रथचरणपाणिः) चक्रपाणिविष्णुः (शरः) बाणः कृतः। (इति) शब्दस्त् प्रकारार्थः, एवंविध इति वा । महाकालरूपेण त्रैलोक्यप्रलयकारिणस्तवैताद्शरणसामग्रीसज्जीकरण-माडम्बरविधानमेवेति यावत् । अथाक्षेपं परिहरति । (खलु) इति निश्चयेन, (विधेयैः) स्वायत्तपदार्थैः सेवकजनैर्वा (क्रीडन्त्यः) खेलां कुर्वन्त्यः (प्रभुधियः) प्रभूणां महतां बुद्धयः सङ्कल्पविशेषाः (परतन्त्राः) पराधीनाः (न) कदापि न भवन्ति । अर्थात् क्रीडाकाले प्रयोजनाद्यपेक्षा न सम्भवति । इयं त्रिपुरदाहकथा शिवपुराणादिषु प्रसिद्धैः वास्ति । तथाप्यत्र महिमवर्णनाथंमेव संक्षिप्तरूपेणोपन्यस्तेति । तद्यथा स्कन्दपुराणस्य कौमारिकाखण्डे त्रयस्त्रिंशेऽध्याये-

> "क्षोणी रथो विधिर्यन्ता शरोऽहं मन्दरो धनुः। रथाङ्गे चापि चन्द्राकौँ युद्धे यस्य च त्रैपुरे॥१८॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

पृथ्वो रथः सारथिरात्मयोनिः शरासनं यत्र सुमेरुरासीत् (मन्दरपर्वतोऽभूत्) । बभूवतुः सोमरवी च चक्रे बाणोऽभवच्चक्रधरोऽरिभेत्ता ॥ कि बग्धुमिच्छन् त्रिपुरातितुच्छमाडम्बरं तत्र भवानकार्षीत् । विषेयलीलानिपुणाः प्रभूणां धियः स्वतन्त्रा नतु (खलु) सर्वथैव ॥१८॥

#### भाषाटीका

हे प्रमो ! (त्रिपुरतृणं) त्रिपुरासुर नामक एक तृण को (दिधक्षोः) जला डालने की इच्छा करने वाले (तव) आपको (अयं कः आडम्बरविधिः) यह कौन सा आडम्बर फैलाने का प्रयोजन था, जो आपने (क्षोणीरथः) भूमि को रथ, (श्रतधृतिः) ब्रह्मा को (यन्ता) सारिष (अगेन्द्र:) सुमेरुपर्वतेन्द्र को (धनु:) धनुष (चन्द्राकीं) चन्द्रमा और सूर्य को (रथाङ्गे) रथ के पहिये। (अथो) इसी मौति (रथचरणपाणिः) चक्रधर विष्णु को (शरः) बाण के रूप में परिणत किया । (इति)-यहाँ प्रकारार्थवाची अन्यय है । (खलु) निश्चय करके (प्रभुधियः) स्वामी की बुद्धियाँ (विधेयै:) स्वाधीन पदार्थों से अर्थात् अपने अधीन लोगों के साथ (क्रीडन्त्य:) [सत्य:] खेल करतीं हुईं (परतन्त्राः न) पराधीन नहीं होतीं। अभिप्राय यह है कि-जब आप अशेष ब्रह्माण्ड का प्रलय करने लगते हैं, उस समय किसी वस्तु के जुटाने की आवश्यकता नहीं पहती, तब फिर एक तुण के समान महान् तुच्छ त्रिपुर को दग्ध करने के लिए जो इतना बसेड़ा बढ़ाया कि भूमि को रथ बनाकर उसमें चन्द्र-सूर्य की पहिया लगाई, फिर ब्रह्मा को सारिय बनाकर सुमेर पर्वंत को धनुष एवं साक्षात् विष्णु को बाण बनाया. मला यह सब आढम्बर नहीं है तो और गया है ? इससे यही ज्ञात होता है कि प्रभू लोगों की वृद्धि अपनों के साथ खेलवाड़ में लग जाने पर भी पराधीन नहीं होती। यह त्रिपुरासुर की कथा वहुत प्रसिद्ध है, उसे यह वरदान हो चुका था कि जल-थल सबको छोड़कर जब एक ही बाण से तीनों पुर मस्म हों, तब वह असुर मरे। इसे अन्य किसी से असाव्य समझकर स्वयं महादेवजी ने एक ही बाण में उन सबको व्वस्त कर दिया।

इस क्लोक में यह दिखलाया है कि ब्रह्मा और विष्णु इत्यादि सभी आपके अधीन हैं, पर आप किसी के अधीन नहीं हैं। यथा ---

"परम स्वतंत्र न सिर पै कोई, भावै मनहि करहु तुम सोई।" (तु० रा०) ॥१८॥

### भाषापद्यानुवाद

रथ भूमि सारिथ विधी, धनुष सुमेरु महान।
रिव सिस दोऊ चक्र जहुँ, चक्रपानि भे वान।।
कत आडंबर त्रिपुर तृन-जारन लगि यह कीन?।
सेवक सन क्रीड़ा करित, प्रभु-मित निज आधीन।। १८।।

### भाषाबिम्ब

विधी सार्थी, मूमी रथ, हिमगिरी चाप वनहीं, हरी ह्वैंगे बानै, रिव सिस मये चक्र जबहीं। तथारी ऐसी क्यों त्रिपुर तृन जारै कर करें (री), स्वदासों से खेलें प्रभु-मित पराधीन नहि है (री)।। १८।।

अथेन्द्रोपेन्द्रयोर्भीक तत्फलं च दर्शयन् हरिहरी स्तौति-

हरिस्ते साहस्रं कमलबिलमाधाय पदयोयंदेकोने तस्मिन्निजमुदहरन्नेत्रकमलम् ।
गतो भक्त्युद्रेकः परिणितमसौ चक्रवपुषा
त्रयाणां रक्षायै त्रिपुरहर जार्गात जगताम् ॥१९॥

# मधुसदनी

हरिरिति—हे त्रिपुरहर, हरिर्विष्णुस्तव पदयोः साहस्रं सहस्रसंख्यापरिमाणं कमलानां पद्मानां बिलमुपहारम्। सहस्रकमलात्मकं बिलिमिर्त्थः। आधाय समर्प्य तिस्मन्कमलसहस्रबलावेकोने सित एकेन कमलेन भक्तिपरीक्षार्थं त्वया गोपितेन हीने सित नियमभङ्गो मा भूदिति तत्पूरणार्थं तदा कमलान्तरमलभमानो निजमात्मीयं नेत्रकमलमेवोदहरदुत्पाटितवान्। यदैवं स्वनेत्रोत्पाटनरूपं भजनम्, असौ भक्त्युद्रेकः भक्तेः सेवायाः अत्यन्तप्रकर्षः चक्रवपुषा सुदर्शनरूपेण परिणितं गतः, त्रयाणां जगतां रक्षाये जागित्। परिपालनार्थं सावधान एव वर्तत इत्यर्थः। एवमाख्यायिका च पुराण-प्रसिद्धा। तथा चैवंविधाचिन्त्यमाहात्म्यस्त्वमसीति भावः।

हरिपक्षे तु—तिपुरहरेति प्राग्व्याख्यातम् । हरिरिन्द्रस्तव पदयोः साहस्रं कमल-बिलमाधाय । कीदृशं नेत्रकमलं नेत्राण्येव कमलानि यस्मिन्स तथा नेत्रसहस्रात्मकं कमलसहस्रबिलिमित्यर्थः । युगपन्नेत्रसहस्रव्यापारेण त्वच्चरणयोर्दर्शनरूपमाराधनं कृत्वेत्यर्थः । आराधनप्रयोजनमाह । निजमात्मानमेकः सहायान्तरशून्यः । अनेन तस्मिन्ने-तल्लोकविलक्षणे स्वगंलोके उदहरदुद्धृतवान् । स्वर्लोकाधिपतिमात्मानं कृतवानित्यर्थः । निजमुद्धतुं युगपन्नेत्रसहस्रेण त्वच्चरणावलोकेन यत्प्रवणत्वं असौ भक्त्युद्रेकः चक्रवपुषा चक्रं सैन्यमैरावतोच्चैःश्रवः प्रभृति तद्रूपेण परिणति गतः, परिणतः समुद्रमथनेन लक्ष्मीपीयूषादिप्रादुर्भावात् । त्रयाणां लोकानां रक्षायै जागर्तीत्यादि पूर्ववत् ॥१९॥

### नारायणी

(त्रिपुरहर !) हे त्रिपुरदाहक ! पूर्वकथितविधिनैव त्रिपुरविध्वंसकेत्यथंः । (हरिः) विष्णुः, भवतः (पदयोः) चरणाम्बुजयोः (साहस्रम्) सहस्रसंख्यापरिमितं (कमलबिलम्) पद्मोपहारं (आधाय) निवेद्य (तिस्मन् ) सहस्रकमलात्मकवलौ (एकोने) एकेन कमलेन हीने सिन, भ्रष्टसङ्कल्पत्वभयात्प्रतिज्ञातसंख्यापूरणार्थमेव (निजम्) आत्मीयं (नेत्रकमलम्) चक्षूरूपं कमलम्, पुण्डरीकाक्षाभिधानत्वात् (उदहरत्) उदपाटयत्, (असौ) स्वनेत्रकमलोत्पाटनरूपः (भवत्युद्देकः) सेवनप्रकर्षः (चक्रवपुषा) सुदर्शनचक्रस्वरूपेण

(परिणिति) परिणामम्, फलपिरपाकावस्थामित्यर्थः । (गतः) प्राप्तः (त्रयाणाम्) स्वर्गमत्यंपातालाख्यानां (जगताम्) लोकानां (रक्षाये) परित्राणार्थमेव (जार्गात) जागरूकः
सावधानो वा वर्तते । अत्र स्वनेत्रपद्मोपहारदानादेव हरिणा हरसकाशाल्लब्धं सुदर्शनचक्रमित्याख्यायिका सुप्रसिद्धापि बोधयित, यद् विश्वम्भरस्याप्यनुग्राहको भगवान्
विश्वेश्वर एवेत्यचिन्तनीयता विशदीकृता प्रभोमहिम्न इति । तथा चोक्तमिप
स्कन्दपुराणे माहेश्वरखण्डारुणाचलमाहात्म्यस्य वोडशाध्याये—

एकोने पद्मसाहस्रे स्वनेत्रेण कृतार्चनम्। शूलिन् ! सुदर्शनं दत्त्वा दैत्यद्विषमतूतुषः ॥१९॥

अस्मदुक्ताख्यपितृब्यचरणैर्निजनिर्मितपूजापुष्करिणीग्रन्थोपान्ते विश्वनाथ-स्तुतौ—तद्यथोक्तम् ।

यत्पादपद्मपरिकल्पितमुग्ररूपं चक्रं ज्वलज्वलनदीप्तिसुदर्शनाख्यम् । विष्णुप्रियं निखिलदैत्यविनाशदक्षं तं विश्वनाथमुमया सहितं नतोऽस्मि ॥१९॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

साहस्रमम्भोजबींल विधाय त्वदीयपादाम्बुजयो रमेशः। यदेकपद्मोनबलौ च तस्मिन् स्वनेत्रपाथोजमुदाजहार।। उद्रेक एष भगवन् ! भवतः सुभक्तेर्यातोऽथ चक्रवपुषा परिणामस्वरूपम्। त्रैलोक्यरक्षणविधौ प्रथितः पटीयाञ्जार्गात दुष्टदलनोत्कसुदर्शनाख्यः।।१९॥

### भाषाटीका

(त्रिपुरहर!) हे त्रिपुरिवदारक! अर्थात् पूर्वोक्त प्रकार से त्रिपुरासुर के दाहक! (हिर:) मगवान् विष्णु ने (तव) आपके (पदयोः) चरणों पर (साहस्रम्) पूणं सहस्र संख्यक, (कमलविलम्) कमल के फूलों का उपहार (आधाय) रखकर, अथवा निवेदन करके (तिस्मन्) उस सहस्र कमल की पूजा में (एकोने) (सित) एक (फूल) के घट जाने पर, निज संकल्प के श्रष्ट हो जाने के डर से (निजम्) अपने नित्रकमलम्) नयन क्पी कमल को (उदहरत्) निकाल कर रख दिया। (असी मक्त्युद्रेकः) यही मिक्त की प्रकर्षता (ज्यायसी) (चक्रवपुषा) सुदर्शनचक्र के स्वरूप से (परिणितम्) परिणाम को (गतः) प्राप्त होने पर (त्रयाणां जगताम्) स्वर्ग-मत्य-पातालादि तीनों ही लोकों के (रक्षाय) पालन के लिए (जार्गात) जागती रहती है, अर्थात् सावधान बनी रहती है।

अमिप्राय यह है कि जिस सुदर्शनचक्र के द्वारा मगवान् विष्णु ने त्रैलोक्य मात्र का पालन करके विश्वस्मर का नाम प्राप्त किया है, उसके मी आपही कारण हैं, आपही के अनुग्रह से उनको सुदर्शनचक्र मिला है। यह कथा ऐसे ही पुराणों में प्रसिद्ध है। एक बार मगवान् विष्णु सहस्र-संख्यक कमलों से देवाधिदेव के सहस्रनाम के अनुसार एक- एक कमल चढ़ाने लगे, अन्त में परीक्षा लेने के लिए श्रीशंकरजी ने एक पुष्प गुप्त कर दिया।
जब विष्णु को एक फूल का घट जाना ज्ञात हुआ, तब उन्होंने विचार किया कि मेरा नाम
पुण्डरीकाक्ष प्रसिद्ध है। यदि फूल नहीं है तो उसके बदले में अपनी एक आँख निकाल
कर चढ़ावें और ऐसा ही किया। इस अपूर्व महामक्ति को देखकर मगवान् आशुतोष ने परम
प्रसन्न हो कर उनको सुदर्शनचन्न दिया, जिससे वे त्रैलोक्य मर के पालनकर्ता हो गए। इससे
यह बात मलीमौति प्रकट होती है कि औरों को कौन कहे साक्षात् विष्णु मगवान् के ही
अनुप्राहक स्वयं महादेव स्वामी ही हैं।। १९।।

#### भाषापद्यानुवाद

हरि सहस्र अरविंद बिल तुन पद पूजन लाय।
एक घटे पर निज नयन-कमलिहि दियो चढ़ाय।।
चक्र सुदर्शन रूपते मयो मिक्त परिनाम।
त्रिभुवन रच्छा लागि जो जगत आठह जाम।। १९।।

#### भाषाबिम्ब

हरी पूजा कीन्हीं सहस्र-कमर्ों से तुमरि ही, घटेयेएकै के कमलसम आँखी निज दयी (ई)। वही मक्ती बाढ़ी सफलित मई चक्र-तनुतै, जगत्-रच्छा लागी त्रिपुरहर! सो जागत रहै।। १९॥

एवं पूर्वंश्लोकेषु परमेश्वराराधनादेव सर्वंपुरुषार्थप्राप्तिरन्वयव्यतिरेकाभ्यामुका । तत्र केचिन्मीमांसकंमन्याः परमेश्वरनिरपेक्षात्कर्मजनितादपूर्वादेव शुभाशुभप्राप्तिरित्याहुः, तान्निराकुर्वन् हरिहरौ स्तौति—

कतौ सुप्ते जाग्रत्त्वमिस फलयोगे क्रतुमतां क्व कर्म प्रध्वस्तं फलित पुरुषाराधनमृते। अतस्त्वां संप्रेक्ष्य क्रतुषु फलदानप्रतिभुवं श्रृतौ श्रद्धां बद्ध्वा दृढपरिकरः कर्मसु जनः।।२०।।

# मधुसूदनी

क्रताविति—हे त्रिपुरहरेति सम्बोधनं पूर्वश्लोकादनुषज्यते । क्रतौ यागादि-कर्मणि आशुतरिवनाशिस्वभावत्वात्सुप्ते लीने स्वकारणे सूक्ष्मरूपतां प्राप्ते ध्वस्ते सित । क्रतुमतां यागादिकर्मकारिणां कालान्तरदेशान्तरभावितत्तत्फलसम्बन्धे तन्निमित्तं त्वं

<sup>1.</sup> कृत इत्यपि पाठः । मधुसूदनाचार्यंमतेन कृत एव पाठः समीचीनः ।

जाग्रदिस प्रबुद्ध एव वर्तसे । वर्तमाने विहितेन शत्रा जागरणस्य सर्वदास्तित्वमुच्यते । तेन सर्वदेवावहितोऽसीत्यर्थः ।

ननु लिङादिपदवाच्यिक्रयायाः स्वर्गादिसाधनत्वान्यथानुपपत्त्या कल्प्यमपूर्वमैव
फलयोगाय जार्गात किमीश्वरेणेत्यत आह । वित्यादि । प्रध्वस्तं विनष्टं कर्मं पुरुषस्य
चेतनस्य फलदातुराराधनं विना क्व फलित ? न क्वापीत्यर्थः । निह लोके कुत्रापि
विनष्टस्य कर्मणोऽपूर्वद्वारा फलजनकत्वं दृष्टम् । लोकानुसारिणी च वेदेऽपि कल्पना,
लोकवेदाधिकरणन्यायात् । चेतनस्य तु राजादेराराधितस्य विनैवापूर्वं सेवादेः फलजनकत्वं दृश्यते । तत्र लोकदृष्टप्रकारेणेव वैदिककर्मणामपि फलजनकत्वसम्भवे न लोकविरुद्धापूर्वंफलदातृत्वकल्पनावकाशः । अपूर्वं हि लोकसिद्धकारणान्तरिनरपेक्षं वा
स्वर्गादिफलं जनयेत्तत्सापेक्षं वा । आद्ये तत्फलोपभोगयोग्यदेहेन्द्रियादिकमपि नापेक्षेत ।
न चैतदिष्टम्, सर्वस्यापि सुखदुःखादेः शरीरसंयुक्तात्ममनोयोगादिदृष्टकारणजन्यत्वाभ्युपगमात् । द्वितीये तु लोकसिद्धदेहेन्द्रियाद्यपेक्षावदीश्वरापेक्षापि नियता, लोके तथा
दर्शनात् । तस्माच्च्छुतिन्यायसिद्धेश्वरपदार्थधिमबाधकल्पनाद्वारमपूर्वपदार्थस्य नैरपेक्ष्यधर्ममात्रबाधकल्पनम्, 'फलमत उपपत्तः' इति न्यायात् । इदं चापूर्वमभ्यपेत्य
तत्सापेक्षत्वमीश्वरस्योक्तम् ।

वस्तुतस्तु नापूर्वे किञ्चित्प्रमाणमस्ति, लिङादीनामिष्टाभ्युपायतावाचकत्वात् । तदन्यथानुपपत्तेश्च श्रुतिन्यायसहस्रसिद्धपरमेश्वरेणैवोपक्षयात् नापूर्वसिद्धिः । अपूर्वं च तत्फलदातृत्वं च द्वयं भवद्भिः कल्प्यम् । अस्माभिस्तु केवलमीश्वरः कल्प्यः । तस्य फलदातृत्वादिकं तु चेतनत्वाद्वाजादिवल्लोकसिद्धमेव । सर्वज्ञत्वेन च तत्तत्कर्मानुरूप-फलदातृत्वान्न वैषम्यनैर्घृण्यादिदोषप्रसङ्गः । यत एवं त्वमेव सर्वकर्मफलदाताऽतस्त्वां कृतुषु श्रौतस्मार्तकर्ममु कालान्तरफलसाधनेषु फलदानप्रतिभुवं फलदानाय लग्नकमिव सम्प्रकृष्य सम्यक् श्रुतिस्मृतिन्यायैः प्रकर्षण निश्चित्य कर्मफलदातुस्तव सद्भावप्रतिपादिकायां हि श्रुतौ 'एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गागि द्यावापृथिक्यौ विधृते तिष्ठतः । एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गागि वदतो मनुष्याः प्रशंसन्ति यजमानं देवा दर्वी पितरोऽन्वायत्ताः' (वृ० उ० ३।६।९) 'कर्माष्यक्षः सर्वभूताधिवासः', 'एष उ ह्येष साधु कमं कारयित तं यमुन्निनीषते एष उ एव वाऽसाधु' (उपनिषदि) इत्यादिकायां श्रुतौ श्रद्धां बद्ध्वा अर्थवादत्वप्रयुक्तस्वार्थाप्रामाण्यशङ्कानिरासेन लोकसिद्धदृढतरन्यायानुगृहीतत्तया' देवताधिकरणन्यायेन स्वार्थे प्रामाण्यं निश्चत्य जनः श्रुतिस्मृतिविहित-कर्माधिकारी कर्मसु श्रौतस्मार्तेषु कृतपरिकरः कृतः परिकर उद्यमो येन स तथा। कृतारम्भो भवतीत्यर्थः । प्रतिभूसादृश्यं च एतावन्मात्रेणैव विवक्षितम् ।

१. 'गृहीतेन' पाठः ।

यथा कश्चिदुत्तमणंः प्रमाणनिश्चितं दीर्घकालावस्थानं स्वधनापंणसमथं किन्नस्प्रितिभुवं निरूप्य अधमणें पलायिते मृते वा एतस्मादेव कुशिलनः प्रतिभुवः सकाशास्वधनं प्राप्स्यामीत्यिभप्रायेण यस्मैकस्मैचिदधमणीयणं प्रयच्छिति, तद्वदधमणंस्थानीये
कर्मणि प्रलीनेऽपि परमेश्वरादेव प्रतिभूस्थानीयात्तत्फलं प्राप्स्यामीत्यभिप्रायेणोत्तमणंस्थानीयो यजमानो निःशङ्कमेव कर्मानुतिष्ठतीति भावः ॥

हरिपक्षेऽप्येवम्—शेषं पूर्ववत् । यद्वा सुजनः साधुजनः कमं श्रुतिस्मृतिव्रिहितं कर्माकृत कृतवान् । कीदृशः सुजनः ? परिकरः, परि सर्वतः कं सुखं राति ददातीति तथा सर्वेषां सुखकरः । अहिसक इत्यर्थः । 'दृढपरिकरः' इति ववचित्पाठः । तस्य दृढारम्भ इत्यर्थः । अयं च न साम्प्रदायिकः ।। २०॥

#### नारायणी

हे जगदीश्वर ? (क्रतौ) यज्ञादिकृत्ये (सुप्ते) विलीने ध्वस्ततां गते सित (क्रतुमतास्) यागादिकर्मकारिणां यज्वनां (फलयोगे) स्वर्गादिफलसाधने (त्वं जाग्रत् असि) भवानेव जागरूकः अप्रमत्त इति यावत्, शतृप्रत्ययः, तिष्ठसि । यतः (प्रध्वस्तम्) विनष्टं (कर्म) कार्यं (पुरुषाराधनं) चेतनस्य फलदातुरीश्वरस्येत्यर्थः, आराधनं सेवनम् (ऋते) विना (क्व फलित) न क्वापीति ध्वनिः । (अतः) अस्मादेव कारणात् (क्रतुषु) यज्ञादिकर्मसु (फलदानप्रतिभुवम्) फलप्रदानकाले प्रतिभूः लग्नकः उत्तमणीधमणयोर्मध्यस्यस्तं (त्वाम्) भवन्तं (सम्प्रेक्ष्य) सम्यगवलोक्य निश्चित्येत्यिभप्रायः । (जनः) लोकः, श्रुतिस्मृत्युदित-कर्माधिकारी (श्रुतौ) वेदवावये (श्रद्धाम्) शङ्कारिहतां सप्रमाणां स्पृहां (बद्ध्वा) दृढीकृत्य, निश्चित्य वा (कर्मसु) श्रौतस्मातंविधिषु (दृढपरिकरः) स्थिरोद्यमो भवति । क्वचित्कृत-परिकर इत्यपि पाठो लभ्यते, तत्र कृतार्रम्भ इत्यर्थः कर्त्तव्यः । अत्राचेतनस्य कर्मणः स्वयमेव फलदानेऽक्षमतां निरूप्य प्रतिभूरूपाच्चैतन्यमयादीश्वरादेव फलप्राप्ति ज्ञापयित्वा महामिहमप्रदर्शनपूर्वकं कर्मवादिनां मीमांसकादीनां मतं यथावन् निरस्तमिति ॥ २०॥

# संस्कृतपद्यानुवादः

यज्ञे विनष्टे फलदानहेतोः त्वं सावधानो भवसि प्रयत्नात्। फलत्यनाराध्य भवन्तमीश क्व यज्वनां कर्म कवापि नष्टम्।। अतोऽवलोक्य क्रतुषु प्रभो त्वां फलप्रदानप्रतिभूस्वरूपम्। श्रद्धां विषायाथ जनः प्रयोगे श्रृत्युक्तवाक्ये बहुलादरोऽस्ति।। २०॥

#### भाषाटीका

हे जगदीश्वर ! (क्रतौ) यज्ञ इत्यादि कर्मों के (सुप्ते) [सिति] सो जाने अर्थात् विनष्ट हो जाने पर (क्रतुमताम्) यज्ञकर्ता लोगों के (फलयोगे) स्वर्गादिक फलसाधनों में (त्वं जाग्रत् असि) आप ही जागते रहते हैं; क्योंकि (प्रष्वस्तम्) विनष्ट, अथवा विगड़ा हुआ (कर्मं, यज्ञादिक कार्यं (पुरुषाराधनम्) चेतनस्वरूप फलदाता ईश्वर की आराधना किए विना (ऋते), (क्व फलित) कहाँ फलीभूत होता है ? अर्थात् कहीं भी फलदायक नहीं हो सकरा। (अतः) इसी कारण से (कृतुष्) यज्ञादिक कमों में (फलदानप्रतिभुवं) फल देने के समय लग्नक [जामिनदार] (स्वां) आपको (सम्प्रेक्ष्य) अच्छी रीति से देखकर (जनः) लोग, (अर्थात् जो श्रुति—स्मृति के कहे हुए कमों के अधिकारी हैं) (श्रुतौ) वेद के वचनों में (श्रद्धां) आदरयुक्त विशेष इच्छा को (बद्घ्वा) बाँध कर अर्थात् दृढ़ करके (कममुं के करने में (दृढपरिकरः) स्थिर उद्यम होते हैं—अर्थात् कमर कस कर उस कमें के करने पर हढ़ हो जाते हैं।

अमिप्राय यह है कि यज्ञादिक—सकल कमं तो अचेतन हैं। अतएव वे सब स्वयं फल नहीं दे सकते। तब उनके फलों का दाता एक मात्र ईश्वर ही है, क्यों कि वह सर्वंज्ञ और सर्वराक्तिमान हैं। इस रलोक में यह बात दिखलाई गई है कि जैसे कोई महाजन जब किसी
अघमणं (असामी) को कुछ देता है तब एक किसी को मध्यस्थ (जामिनदार) बना लेता है।
इसलिये कि यदि अधमणं कहीं मर गया, अथवा कहीं भग गया, तो जो मध्यस्थ रहता है,
उससे अपना द्रव्य ले सकता है। उसी प्रकार से सब कमं तो अधमणं छप हैं, और कमों का
करनेवाला पुरुष ही उत्तमणं (महाजन) है — वही ईश्वर के लग्नक अथवा प्रतिमू (जामिनदार)
रहने से नि:शङ्क होकर कमों को करता है। क्यों कि यदि कमें नष्ट भी हो जावें, तो उनके
प्रतिमू स्वयं आप (ईश्वर) हो बने रहते हैं—इससे कर्ता को किसी कमें पर फल नहीं पाने का
अथवा कमें के निष्फल हो जाने का संदेह नहीं रह जाता। अतएव श्रुति-स्मृतिपुराणादिकों
के कमों पर लोगों का मरोसा बना रहता है—अर्थात् यदि ईश्वर के विना आराधे कमें
ही फल दे सकते हैं, तो जब कमें नष्ट हो जायेंगे तो उनका फल कौन दे सकता है?
अतएव समस्त फलों के दाता ईश्वर ही को जागरूक सब लोग कमें करने में तत्पर होते हैं,
यदि ऐसा नहीं होता तो संसार में सब कमों का होना ही बन्द हो जाता। यह बात सब प्रकार
से सिद्ध है।। २०।।

### भाषापद्यानुवाद

क्रतु सूते पै जागहू, तुम फल वितरन हेत। विनु अवराधे पुरुष को, बिगरे को फल देत।। प्रतिभू तुमहि विलोकि जग, जग्यन के फल मौहि। करि स्रद्धा स्नृति कर्म पै, जन निज कमर कसौहि।। २०।।

#### भाषाबिम्ब

क्रत्रके सूते पै फलद विन आपै नित जगैं, विना तो आराधे करम विगरे क्यों फिल सकैं। तुमी को जज्ञों में फल-मिलनको जामिन लखैं, श्रुती पैस्र (श्र) द्वा सेंकमर किस कर्में जन करैं॥ २०॥

एवं भगवत्प्रसादेन कतुफलप्राप्तिमुश्त्वा विहितानां शुभफलजनकानुपपत्त्या धर्माख्यमपूर्वंद्वारत्वेन कल्पनीयमिति पक्षो निराकृतः । सम्प्रति विहिताकरणनिषिद्ध-करणयोरशुभफलस्य भगवत्प्रसादासाध्यत्वात्तदर्थमवश्यमधर्माख्यमपूर्व कल्पनीयमिति राजाज्ञालङ्घनादेरिव भगवदाज्ञोल्लङ्घनादिखलानर्थफल्दवं दृष्टद्वारेणैव शङ्कायां भविष्यतीत्यभिप्रायेण भगवतोऽप्रसादेन कतुफलाप्राप्तिमनर्थप्राप्ति च दर्शयन् हरिहरौ स्तौति--

> क्रियादक्षो क्रतूपतिरधीशस्तनुभृता-दक्षः मुषीणामार्त्विज्यं शरणद सदस्याः सुरगणाः। क्रतुश्रेषस्त्वत्तः क्रतुषु फलदानव्यसनिनो ध्रुवं कर्तुः श्रद्धाविधुरमभिचाराय हि मखाः ॥२१॥

# मध्सदनी

क्रियेति—हे शरणद, दक्षो दक्षनामा प्रजापतिः क्रियास्वनुष्टेयास् दक्षः प्रवीणः, यज्ञविधो कुशल इत्यर्थः। एतेन विद्वत्त्वमधिकारिविशेषणमुक्तम्। तथा तनुभूतां शरीरिणामधीशः स्वामी, प्रजापतित्वात् । एतेन सामर्थ्यमधिकारिविशेषणमुक्तम् । एतादृशः क्रतुपतिर्यजमानः । तथा ऋषीणां त्रिकालदर्शिनां भृगुप्रभृतीनामात्विज्य-मृत्विशत्वमाध्वय्वादिरूपता । तथा सुरगणा ब्रह्मादयो देवगणाः सदस्याः सभ्या उपद्रष्टारः । एताद्शसर्वसामग्रीसम्पत्ताविप त्वत्तः परमेश्वरादप्रसन्नात्कतोर्यज्ञस्य भ्रेषः भंशो जातः । कीद्शात् ? क्रतूफलविधानव्यसनिनः क्रतोर्यज्ञस्य फलं स्वर्गादि, तस्य विधानं निष्पादनं तेन व्यसनी तदेकनिष्ठस्तस्मात् क्रतुफलदातुस्वभावोऽपि त्वमवज्ञाय कतुभ्रंशहेतुतां नीत इत्यर्थः । एतदेव द्रढयन्नाह । ध्रुवमिति । ध्रुवं निश्चिते कतुफल-दातरि परमेश्वरे विषये श्रद्धाविधुरं भक्तिरहितं यथा स्यात्तथानुष्ठिता मखा यज्ञाः कर्तूर्यंजमानस्याभिचाराय नाशायैव भवन्तोत्यर्थः।

हरिपक्षे तु - तनुभृतामधीशः क्रतुपतिः तनुं स्वशरीरमेव बिभ्रति पुष्णन्तीति तनुभृतो दैत्या देवाबाह्यास्ते हि सुरनरिपतृभ्यो न प्रयच्छन्ति सर्वेहिसया स्वशरीरमेव पुष्णन्ति, तेषामधीशो राजा बलिः ऋतुपतिर्यजमानः, अथवा तनून्क्षीणान्बिभ्रति पुष्णन्ति ते तनुभृतो वदान्यास्तेषामधीशो दातृवीराग्रगण्यो बलिः। कियादक्षोदक्षः उत्कृष्टान्यक्षीणीन्द्रयाणि यस्य स उदक्षः, क्रियादक्षश्चासावृदक्षरचेति स तथा। सुरेषु देवेषु गण्यन्ते इति सुरगणा देवतुल्याः पुरुषाः सदस्याः। श्रद्धा-विधुरत्वं च भगवदनुगृहीतेन्द्रादिदेवगणैः सह विरोधात् । स्वभक्तद्रोहो हि भगवतः

स्वद्रोहादप्यधिकः । शेष पूर्ववत् ॥२१॥

१. क्रतुभंगः।

२. क्रतुफलविधानव्यसनिनः । पाठाविप ।

३. 'दानवाग्रगण्यो' इति पाठः ।

#### नारायणी

(शरणद!) हे शरणातिहारित्! (क्रियादक्षः) सकलकर्मप्रवीणः (तनुभृताम्) शरीरधारिणाम् (अधीशः) स्वामी (दक्षः) दक्षप्रजापितः (क्रतुपितः) यज्ञकर्ता, यजमानः तथा (ऋषीणाम्) त्रिकालदिशनां भृगुप्रभृतीनाम् (आर्त्विज्यम्) ऋत्विजो भावः, ऋत्विक्-कृत्यिमत्यर्थः। एवं (सुरगणाः) ब्रह्मादयो देवा एव यत्र (सदस्याः) सभ्या उपद्रष्टार इति यावत्। एताहशविशिष्टसामग्रीसम्पत्ताविप (क्रतुषु) यज्ञेषु (फलदानव्यसिननः) फलं स्वर्गादिकं तद्दाने व्यसनी, तदेकिनष्टस्तस्मात् (त्वत्तः) भवतः सकाशादेव (क्रतुभ्रेषः) यज्ञविष्वंसः। अभूदिति शेषः। (हि) यतः (श्रद्धाविधुरम्) सकलकर्मफलदायक ईश्वरे भिक्तविरहितं यथा स्यात्तथानुष्टिताः (मखाः) यज्ञाः (कर्तुः) यागकारिणो यजमानस्य (अभिचाराय) विनाशायैव भवन्तीति (ध्रुवं) विनिश्चितमेव। क्वचित् 'क्रतुभ्रंशः' इत्यत्र क्रतुभ्रेप इत्यपि पाठस्तत्राप्यर्थः स एव। तथा च 'क्रतुषु फलदानव्यसिननः' इत्यत्रप्रिक्तं दक्षयज्ञविध्वंसकथामवलम्ब्यानीश्वरवादिनां मतं निराकुर्वता स्तोत्रा भगवतो महिमैंव स्पष्टोकृत इत्यवधेयम्। उक्तमिप स्कन्दपुराणस्य माहेश्वरकौमारिकाखण्डे (३३ अ० २४ श्लो०) ''यज्ञादिकाश्च ये धर्मा विना यस्याचनं वृथा।

दक्षोऽत्र सत्यदृष्टान्तः कस्तस्मात्परमो भवेत्" ॥२१॥

### संस्कृतपद्यानुवाद:

क्रियासु दक्षो यजमानरूपोऽप्यधीश्वरो देहभृताञ्च दक्षः । प्रजापतिर्देवगणान्सदस्यान् कृत्वित्वजः श्रेष्ठतमानृषींश्च ॥ त्वत्तः क्रतुश्रंशमवाप यज्ञफलप्रदानव्यसनातुरात्सः । श्रद्धावि-(विश्वास) हीना हि मखा भवन्ति कर्तुविनाशार्थंमवश्यमेव ॥२१॥

### भाषाटीका

(शरणद) है शरणागतरक्षक ! (क्रियादक्षः) समस्त क्रियाओं के अभिज्ञ तथा (तनुभृमाधीशः) शरीरधारियों के अधिनायक, अर्थात् कर्मप्रवीण एवं सामध्यंवात् अधिकारी (दक्षः) दक्षनामा प्रजापति (क्रतुपतिः) स्वयं यज्ञकर्ता, अथवा यजमान हुए तथा (ऋषीणामा- त्विज्यम्) (त्रिकालदर्शीभृगु इत्यादि) ऋषि लोग जहाँ पर ऋत्विक्—अर्थात् होम कराने वाले थे, और (सदस्याः सुरगणाः) समो देवता लोग समासद थे, (ऐसा मारी यज्ञ) (क्रतुषु फलदानव्यसनिनः) यज्ञों में फल देने के व्यसनी (आदतो) (त्वत्तः) आप ही द्वारा (क्रतुभ्रेष) यज्ञ का विद्वंस हुआ। (हि) क्योंकि (श्रद्धाविधुरम्) श्रद्धा से रहित (यज्ञाः) समस्त यज्ञ (कर्त्तुः) यज्ञकर्ता के (श्रमचाराय) उल्लेट फल अर्थात् विनाश ही के लिए होते हैं। (श्रुबम्) यह वात निर्देचत है।

माव यह कि जब स्वयं यजमान को ईश्वर पर श्रद्धा नहीं होती, तब उसके यजादिक कमों के अनुष्ठान करने से उलटे (विपरीत) ही फल मिलते हैं। जैसे स्वयं बड़े कमें निष्ठ तथा प्रजामात्र के स्वामी दक्षप्रजापित बड़े-बड़े महिंषयों को ऋत्विक् और समस्त देवताओं को समासद बनाकर एज करने लगे, पर आपकी मिक्त से वंचित होने के कारण समस्त यज्ञों के फलदाता आप ही के द्वारा उनका यज्ञ विध्वस्त हो गया। इसी से आपका 'क्रतुष्वंसी' नाम ही पड़ गया। यद्यपि यह कथा प्रायः सभी पुराणों में पाई जाती है; तथापि काशीखण्ड के ४७।८८।८९ अध्यायों में विश्वदक्ष्य से विणत है और तुलसीकृत रामायण में मी मिलती है, जिसके अन्त में ऐसा लिखा है—-

'समाचार जब संकर पाये, वीरमद्र करि कोप पठाये। यज्ञ विधंस जाड तिन कीन्हा, सकल सुरह्न विधिवत फल दीन्हा।। मई जग विदित दच्छ गति सोई, जस कछु संभु-विमुख कर होई। यह इतिहास सकल जग जाना, ताते मैं संक्षेप बखाना।।'।। २१।।

#### भाषापद्यानुवाद

दीच्छित दच्छ प्रजापती, क्रिया-कांड में दच्छ। ऋषी लोग ऋत्विज (ग) जहाँ, सम्य देव परतच्छ।। क्रतु फल दाता तुमींह सो, जज्ञ मयो सो श्रष्ट। बिनु स्रद्धा के जज्ञ सब, कर्ताह करींह विनष्ट॥ २१॥

#### भाषाबिम्ब

क्रिया-जाता दच्छै प्रभु सबिहके दीक्षित बने, ऋषी लोगै ऋत्विक् सुरगन समै सम्य जहें भे। मयो जज्ञै सोऊ विहत, फलदानी (ता) तुमिह सो, बिना स्रद्धा की हो लहत मखकर्ता निह फ (म) लो।। २१।।

अथ ब्रह्ममारीचयोर्मृगरूपयोर्वधं दर्शयन् हरिहरी स्तौति—

प्रजानाथं नाथ प्रसभमभिकं स्वां दुहितरं गतं रोहिद्भूतां रिरमयिषुमृश्यस्य वपुषा । धनुष्पाणेर्यातं दिवमपि सपत्राकृतममुं त्रसन्तं तेऽद्यापि त्यजति न मृगव्याधरभसः ॥२२॥

### मध्सदनी

प्रजानाथिमिति—हे नाथ नियामक, तव परमेश्वरस्य धनुःपाणेः धृतिपनाकस्य मृगव्याधरभसः मृगान्विध्यतीति मृगव्याधो लुब्धकः, तस्येव रभस उत्साहातिरेको

मृगव्याधरभसः शर एव तथा आरोपितः, स चार्द्रानक्षत्ररूपेण परिणत इति पुराणप्रसिद्धः । अमुं प्रजानाथं ब्रह्माणं दिवं स्वर्गं यातं प्राप्तमिप नक्षत्रमध्ये मृगशिरोरूपेण
परिणतमिप तथा सपत्राकृतं सह पत्रेण शरं शरीरे प्रवेश्यातिव्यथां नीतः सपत्राकृतस्तादृशमिवात्मानं मन्यमानम् । रूपकमेतत् । शरस्याद्रीनक्षत्ररूपेण संनिधानमात्रम्, नतु
ताडनमिति द्रष्टव्यम् । अथवा शरेण ताडित एव ब्रह्मा रुद्रस्य क्रोधोत्साहविशेष एवाद्रीनक्षत्ररूपेण परिणत इति पुराणान्तरप्रसिद्ध्या द्रष्टव्यम् । अत एव त्रसन्तं विभ्यन्तमद्यापि न त्यजित । इदनीमिष धनुष्पाणिमेव त्वां सर्वदा दश्यतीत्यर्थः । तस्यैतादृशदण्डार्ह्ततामाह । स्वामात्मीयां दुहितरं पुत्रीं रोहिद्भूतां रुज्या मृगीभूतां ऋश्यस्य
मृगस्य वपुषा शरीरेण रिरमियषुं रमियतुमिच्छुम् । इयं चेल्लज्जया मृगीभूता
तद्यंहमिष मृगरूपेणेनां भजिष्यामीति बुद्ध्या मृगरूपेण प्रसभं हठेनानिच्छन्तीमिष तां
गतं रत्यर्थं प्राप्तम् । तस्य परमङ्शिनोऽपि स्वमर्यादातिकमे कारणं वदन् विशिनष्टि ।
अभिकं कामुकम् । कामेनाभिभूतत्वात्स्वमर्यादोल्लङ्घिनमित्यर्थः ।

एवं हि पुराणेषु प्रसिद्धम्—'ब्रह्मा स्वदुहितरं संध्यामितरूपिणीमालोक्य कामवशो भूत्वा तामुपगन्तुमुद्यतः। सा चायं पिता भूत्वा मामुपगच्छतीति लज्जया मृगी-रूपा बभूव, ततस्तां तथा दृष्ट्वा ब्रह्मापि मृगरूपं दधार। तच्च दृष्ट्वा त्रिजगन्तियन्त्रा श्रीमहादेवेनायं प्रजानथो धर्मप्रवर्तको भूत्वाऽप्येतादृशं जुगुप्सितमाचरतीति महता-पराधेन दण्डनीयो मयेति पिनाकमाकृष्य शरः प्रक्षिप्तः। ततः स ब्रह्मा ब्रीडितः पीडितश्च सन् मृगशिरोनक्षत्ररूपो बभूव। ततः श्रीख्द्रस्य शरोऽप्याद्रानक्षत्ररूपो भूत्वा तस्य पश्चाद्भागे स्थितः। तथा चार्द्रामृगशिरसोः सर्वदा संनिहितत्वादद्यापि न त्यजित' इत्युक्तम्।

हरिपक्षे तु—हे नाथ, रोहिद्भूतां गतं प्रजानाथं दिवं यातमिष धनुष्पाणेस्तव मृगव्याधरभसोऽद्यापि न त्यजित । रोहितो हरिण्याः सकाशाः द्भवतीति रोहिद्भूहंरिण-शावकः तस्य, भावो रोहिद्भूता, तां गतम् । हिंग्णशावकत्वं प्राप्तमित्यर्थः । प्रजाः प्राणिनो नाथित उपतापयतीति प्रजानाथो राक्षसः, स च प्रकृते मारीचाख्यस्तम् । किमथं तस्य मृगक्त्रधारणिमत्यत आह । प्रसभमिभ हं रिरमियषु प्रकृष्टा शौर्यादियुक्ता सभा यस्य स प्रसभस्तं तादृशम्, अभितः कानि शिरांसि यस्य सोऽभिको दशग्रीवस्तम् । सीतापहरणोपायेन क्रीडियतुमिच्छुम् । तथा स्वां दुहितरमयोनिजां कन्यां सीतां ऋष्यस्य वपुषा विचित्रमृगशरोरेण रिरमियषुं प्रमोदियतुमिच्छुम् । विचित्रमृगरूपं मां दृष्ट्वा सीता स्त्रीस्वभावादितमुग्धा मच्चमंग्रहणार्थं श्रीरामं प्रेरियष्यित । ततो रामे बहुद्ररं मयाऽपसारिते लक्ष्मणे च तदुद्देशार्थं गते एकाकिनीं सीतां रावणः सुखेन हरिष्यतीत्यभित्रायेण घृतविचित्रमृगशरीरमित्यर्थः । अत एव बाणेन सपत्राकृतत्वादिवं

परलोकं यातम् । मृतिमित्यर्थः । अमुं मृतमिप त्रसन्तमद्यापि तव मृगव्याधरभसो न त्यजतीप्युत्प्रेक्षारूपो ध्वनिः । शेषं पूर्ववत् ॥२२॥

### नारायणी

(नाथ !) हे स्वामिन् ! नाथतीति अच्प्रत्ययः । (धनुष्पाणेः) पिनाकपाणे-मंहाधनुद्धंरस्य (ते) तव (मृगव्याधरभसः) मृगव्याधयोः रभसो वेगः। अथवा मृगान् विध्यतीति मुगव्याध - "इयाद्यधास्त्रः०" (अष्टा० ३।१।१४१) इत्यादिना णः । लुब्धकः । तस्येव रभस उत्साहातिरेक इत्यर्थः। "रभसो वेगहर्षयोः" इति विश्वप्रकाशः। **"अत्यविचमियमि"** (उणा० ३।११७) इत्यादिना असच् । आखेटोत्साह इति यावत् । मृगानुसरणतत्परव्याधलीलानुकरणहर्षे इत्यभिप्रायः । (अद्यापि) अद्यतनदिवसाविध (प्रजानाथम्) ब्रह्माणम्, ''स्रष्टा प्रजापतिर्वेधाः'' (अ० को० १।१।१७) इत्यमरः । (न त्यजित) नैव विजहाति । इदानीमिप भवन्तं धनुष्पाणिमेवावलोकयतीति भावः । अन्यत् सर्वं विशेषणमेव। कथं भूतं प्रजानाथमिति सर्वत्र योजनीयम्। (रोहिद्भूतां स्वां दुहितरं ऋश्यस्य वपुषा रिरमयिषुम्) लज्जावशादधर्माचरणभयाद्वा रोहिद्भूतां मृगी-भुतां स्वामात्मीयां दृहितरं पुत्रीं ऋश्यस्य मृगस्यैव वपुषा शरीरेण रिरमियषुं रमियतु-मिच्छम् । इयं मृगी जाता चेद् अहमपि मृगो भ्रत्वैनां भजिष्यामीति बुद्ध्या मृगरूपेण (प्रसभम्) बलपूर्वकं हठाद्वा, अनिच्छन्तीमपीत्यर्थः। (गतम्) रत्यर्थमेव प्रयातम्। तस्यापि मर्य्यादातिक्रमणे कारणं विशिनष्टि । (अभिकम्) कामुकम्, "अनुकाभिकाभीकः कमिता" (अष्टा॰ ५।२।७४) इति साधुः। पुनः (दिवं यातमिप) स्वर्गपर्य्यन्तं पला-यितमपि अर्थान्मृगशिरोनक्षत्ररूपतां गतमपि (सपत्राकृतम्) सह पत्रेण शरं शरीरे प्रवेश्यातिव्यथितमिवात्मानं मन्यमानम् (अमुम्) प्रत्यक्षरूपेण वर्तमानम् । अतएव (त्रसन्तम्) अत्यन्तभयग्रस्तमित्यर्थः।

अत्र कुपथगामिनो विश्वसृजोऽपि परमिनयामको भगवान् विश्वेश्वर एवेति तस्य महिमातिशय एव द्योतितस्तत्र कविनेति ॥ २२ ॥

# संस्कृतपद्यानुवादः

नाथ ! स्वपुत्रीं हरिणीत्वमेतां मृगस्व रूपेण विहर्तुमिच्छुम् । बलात्प्रजानाथममुं पुराणं बाणाभिघातव्यथितान्तरालम् ॥ कामातुरं देव ! दिवं प्रयातं त्रसन्तमद्यापि पिनाकिनस्ते । जहाति नैवातिधनुर्धरस्य आखेटकोत्साह ग्रमाविहारिन् ॥२२॥

### भाषाटीका

(नाथ !) हे सर्वनियामक ! (धनुष्पाणेस्ते) पिनाक नामक महाधनुष को हाथ में घारण करनेवाले आपका (मृगव्याधरभसः) मृगों के अहेरी का उत्साह अर्थात् मृगों की मृगया (धिकार) करने में लगे हुए व्याध का उत्साह (हौसिला)। (अद्यापि) आज तक मी (अमुं प्रजानाथम्) इस वर्तमान समस्त जगत् के सृष्टिकर्ता को (न त्यजित) नहीं छोड़ता है। और सब विशेषण हैं। अर्थात् कैसा है प्रजानाथ कि (रोहिद्मूतां स्वां दुहितरं ऋश्यस्य वपुषा रिरम- यिषुम्) लाज में पड़कर अथवा पाप के डर से हरिणी बनी हुई अपनी कन्या के साथ हरिण का शरीर घारणकर रमण करने की इच्छा करने वाला। मृगी जब नहीं चाहती थी तब बलपूर्वक (जबरदस्ती) गमन करने में कारण दिखाते हैं कि (अभिकम्) कामातुर। फिर (दिवं यातमिष सपत्राकृतम्) स्वगं पय्यंन्त मागकर जाने पर भी अपने को बाण से विधा हुआ समझनेवाला, अत एव (त्रसन्तम्) मय से ग्रस्त। ये सब (प्रजानाथम्) के विशेषण हैं। अभिप्राय यह है कि जब प्रजापित भी कामातुर होकर अपनी कन्या के रूप पर मोहित हो गए, तब वह अपने रूप के कारण पिता को कामातुर समझ तुरत मृगी (रोहिणी नक्षत्र) हो गई, जिसमें पशु का रूप देखकर पिता का काम वेग शान्त हो जावे। पर उसके मृगी होते ही प्रजापित भी मृग का शरीर घारणकर बलपूर्वक उसके साथ रमण करने को उद्यत हो गए। यह देखकर मगवान शंकरजी ने धनुष हाथ में लेकर उनके पीछे घावा किया। जिस पर वह स्वगं तक दौड़े। पर आजतक उनका पिण्ड नहीं छूटा। क्योंकि संघ्या तो मृगी, अर्थात् रोहिणी नक्षत्र है और उसके पीछे-पीछे चलनेवाला प्रजापित मृगशिरा नक्षत्र है; फिर उसका आखेट करने को प्रतिक्षण उद्यत रहने वाला श्रीमहादेवजी का बाण (रौद्र) आर्द्रानक्षत्र वनकर उसके पीछे लगा रहता है।

माव यह कि मृगी के लिये जब प्रजापित मृग बने, तब आप भी तुरत मृगयु (शिकारी) बनकर उनके पीछे पड़े। इस मय से वह अपने को तीर से विधा हुआ समककर नक्षत्ररूप में स्वगं में मागते फिरते हैं। इस क्लोक की कथा स्कन्दपुराणादिकों में विस्तृतरूप से विणत है। इसका माव यह है कि औरों को कौन कहे, जब स्वयं प्रजापित मी काम के वश में पड़कर कुपथ पर आरूढ़ हो गये, तब आप ही ने उनका भी शासन किया। अतएव आपकी महिमा सबैधा अतुल्रनीय और अचिन्तनीय है।

"सुम अरु असुम कर्म अनुहारी। ईश देइ फल दृश्य विचारी॥" (तु रा०)॥२२॥

#### भाषापद्यानुवाद

निज तनुजा अभिलाषते, कामुक परजानाथ। हिर्त रूप धरि जात भे, विहरन हिरनी साथ।। कर लै धनु बेघ्यो तिह्नै, गये स्वर्गेलों माग। तजत सिकारि अजहुँ निह, लच्छ पेखि करि लाग।। २२।।

### भाषाबिम्ब

अपानी कन्याते रमन करिवेको मृगवने, प्रजास्वामी कामी सरग तललों दौरत थके। तवै आपौ व्याथा बनि तिहि लखेद्यो डरत सो, लिये हाथै चापौ फिरहु अजहूँ नांहि तजतो।। २२।। परमविशनां वराविप श्रीराममहादेवौ लक्ष्मीपार्वत्यनुकम्पया स्त्रैणिमवात्मानं दर्शयेत इति प्रतिपादयन् स्तौति—

स्वलावण्याशंसाधृतधनुषमह्नाय तृणवत्पुरः प्लुष्टं दृष्ट्वा पुरमथनपुष्पायुधमपि।
यदि स्त्रैणं देवी यमनिरत देहार्धघटनादवैति त्वामद्धा बत वरद मुग्धा युवतयः।।२३।।

### मधुसूदनी

स्वलावण्येति—हे पुरमथन, हे यमनिरत, यमनियमासनाद्यष्टाङ्गयोगपरायण, एतेन जितेन्द्रियत्वमुक्तम् । पुष्पायुधं कामं त्वया तृणवत्तृणमिव अह्नाय शीघं प्लुष्टं दग्धं पुरः साक्षादेवाव्यवधानेन दृष्ट्वा चाक्षुषज्ञानिवषयीकृत्य । कीदृशं पुष्पायुधम् ? स्वलावण्याशंसाधृतधनुषं स्वस्याः पार्वत्याः यल्लावण्यं सौन्दर्यातिशयः, तद्विषया आशंसा परमयोगिनमपि श्रीष्ट्रमस्याः सौन्दर्यातिशयेन वशोक्तरिष्यामीति या प्रत्याशा, तया निमित्तभूतया धृतं धनुर्येनेति तथा तम् । एतेन स्वलावण्यातिशयस्यापि श्रीष्ट्रविषयेऽ-किञ्चत्करत्वमुक्तम् । तथा चैवं स्वलावण्यवैयथ्यं पुष्पायुधस्य तृणवद्दाहं च स्वयं साक्षात्कृत्वापि देवी पार्वती इयं चिरकालं मामुद्दिश्य तपः कृतवती विरहदुःखं मा प्राप्नोत्विति कष्णामात्रेण देहार्घघटनात् त्वया स्वशरीरार्घेऽवस्थापनाद्धेतोभ्रमवीजाद् यदि त्वां सर्वयोगिनां वरं स्त्रेणं यद्ययं मदधीनो न भवेत्कथं मां स्वशरीरार्घे स्थापये-दिति भ्रान्त्या स्त्रीसक्तं यद्यवैति विशेषादर्शनात्कल्पयिति तर्वि तदद्वा युक्तमेव तस्याः । अयुक्तस्यापि युक्तत्वे हेतुमाह । बतेत्यादि । हे वरद, अतिदुर्लभमिष स्वदेहार्षं दत्तमिति वरदेति योग्यं सम्बोधनम् । बत अहो, युवतयस्तरुण्यः मुग्धा अतत्त्वज्ञाः । स्वभावत एवेति शेषः । तथा च सहजानां युवतिविभूषणानां प्रधानं मौग्ध्यमनुकुर्वन्त्याः स्वरूपतिक्षितिष्ठपाया अपि देव्या मिथ्याज्ञानं युक्तिविभूषणानां प्रधानं मौग्ध्यमनुकुर्वन्त्याः स्वरूपतिक्षितिष्ठपाया अपि देव्या मिथ्याज्ञानं युक्तिविभूषणानां प्रधानं मौग्ध्यमनुकुर्वन्त्याः स्वरूपतिक्रितिष्ठपाया अपि देव्या मिथ्याज्ञानं युक्तिविभूषणानां प्रधानं मौग्ध्यमनुकुर्वन्त्याः स्वरूपति

हरिपक्षे तु—हे अर्धघटनादव, घटनाया अर्धमित्यर्धघटना अर्धिपप्पलीवत्। तस्या दवो वनविह्नः, दाहक इति यावत्। सीतारूपाया लक्ष्म्याः रामरूपेणोचिता-त्संयोगात्स्वेच्छयाऽर्धसंभोगं दत्त्वाऽर्धविप्रलम्भं दत्तवानसीत्यर्थः। सा पूर्वरलोकोका देवी सीतारूपा लक्ष्मीः। कोदृशी ? यमनिरतदेहा अत्यन्तपितवता। तथा पुरमथनपुष्पा पुरस्य शरीरस्य मथनानि पीडकानि पुष्पाणि यस्याः सा तथा। पुष्पाणामिषे स्पर्शा-सहा। अतिसुकुमाराङ्गीत्यर्थः। त्वां श्रीरामरूपं यदि स्त्रेणमवैत्यवगच्छति तद्धेत्यादि

१. 'स्पर्वात्पीडोत्पत्तेरतिसुकु॰' इति पाठः ।

२. 'मेति प्रत्येति' इति पाठ। ।

पूर्ववत्। त्वां कीदृशम् ? स्वलावण्याशं स्वकीयं लावण्यमत्र शौर्यादिगुणकृतं सौन्दयं तिस्मन्नाशा यस्य स स्वलावण्याशस्तम्। सीताया अनुद्धरणात्स्वस्य शौर्यादिप्रसिद्धिः गंच्छेदिति स्वकोतिरक्षार्थिनमित्यर्थः। अत एव घृतधनुषं सज्जीकृतकोदण्डम्। इदमेकं भ्रमबीजमुक्तम्। भ्रमबीजान्तरमाह। अह्नाय तृणवत्पुरः प्लुष्टं दृष्ट्वा शीघ्रमेव तृणस्येव पुरो लङ्कायाः प्लुष्टं दाहम्। भावे कः। तथायुधं युद्धमि दृष्ट्वा। आयुध-शब्दस्य शस्त्रे युद्धे चानुशासनात्। तथा च स्वकीतिरक्षार्थमत्यन्तपतिव्रतायाश्च देव्याः कारुण्येन क्लेशिवमोचनार्थं सज्जीकृतकोदण्डं त्वामर्धघटनादेवमप्ययं यदि मदधीनो न भवेत्, तदा कथमेतादृशदुष्करकर्माणि मामुद्दिश्य कुर्यादिति भ्रमेण स्त्रीसक्तमव कल्पयतीत्यर्थः। शेषं पूर्ववत्॥ २३॥

#### नारायणी

(पुरमथन !) हे त्रिपुरान्तक ! (स्वलावण्याशंसाधृतधनुषम्) स्वस्याः पार्वत्या एव यल्लावण्यं सौन्दर्यातिशयो रूपशोभाविशेषस्तल्लक्षणं । यथा—

# 'मुक्ताफलेषु छायायास्तरलत्विमवान्तरा। प्रतिभाति यदङ्गेषु तल्लावण्यमिहोच्यते॥'

(इत्युज्ज्वलनीलमणिः)

तस्य आशंसा प्रत्याशा, अर्थाज्जितेन्द्रियमपि शिवमेतस्या लावण्येनैव जेष्याम्ये-तादृशी धारणा । तथा चोक्तमपि कुमारसम्भवे 'कुर्या हरस्यापि पिनाकपाणेर्धेय्यं-च्युति के मम धन्विनोऽन्ये' (कु० सं० ३।१०) एवं रूपया धारणया निमित्तरूपया घृतं धनुर्येन तम् । 'स्वलावण्याशंसा' इति पदं पृथक्कृतं चेद् देशीपदस्यापि विशेषणत्वं प्रयाति, तत्रात्मसौन्दर्य्यकीर्तनशोला, रूपगर्वितेत्यर्थः । (पुष्पायुधम्) कामं (अह्नाय) झटिति, अव्ययपदमेतत् । (पुरः) अग्रे (तृणवत्) शुष्कतृणसदृशं (प्लुष्टम्) दग्धम्, प्रुष्-प्लूब-दाहे इत्यस्माद्धातोः कप्रत्ययः । तथा च 'यस्य विभाषा' (अष्टा० ७।२।१५) इत्यत इट् न । (रृष्ट्वा अपि) साक्षादवलोक्यापि (देवी) पार्वती (यमनिरतदेहार्द्धघटनात्) यम-नियमासनाद्यष्टाङ्मयोगतत्परशारीरार्द्धयोजनकारणात्, किं वा हेयमनिरतेति सम्बुद्धि-पदम्, तदग्रे स्वशरीरार्द्धेऽत्रस्थापनादेव (त्वाम्) परमजितेन्द्रियं (यदि) कदाचित् (स्त्रेणम्) स्त्रीसक्तं स्वाधीनं लम्पटमिति वा (अवैति), तिह तत् (अद्धा) युक्तमेव--'तत्त्वे त्वद्धाञ्जसा द्वयम्' (अ० को० ३।४।१२) इत्यमरः । हे (वरद!) देव्या अत्युत्कृष्टतपो वीक्ष्य स्वदेहार्द्धरूपवरदातः ! परमयोग्यमिदं सम्बोधनम्, (बत) अहो ! खेदे वा (युवतयः) तरुण्यः (मुग्धाः) मूढा अतत्त्वज्ञा इत्यर्थः । 'मुग्धः मुन्दरमूढयोः' इत्यमरः । भवन्तीति शेषः। अत्राप्यर्थान्तरन्यास एव। अद्धंनारीश्वररूपत्रर्णनन्तु स्कन्द-पुराणस्य माहेश्वरखण्डारुणाचलमाहातम्ये २१ अ० १९ रलोकादारम्य २४ पर्यंन्तं तथा शिवपुराणस्थवायुसंहितापूर्वभागे १३ अध्याये चार्द्धनारीश्वरस्तोत्रं ब्रह्मणोक्तं प्रेक्षणीयमेवेति विस्तरभयान्नेह लिखितम्। अस्मिन् पद्ये कामदाहको भूत्वाऽपि स्वयमर्द्धनारीश्वररूपधरो योगतत्त्वज्ञो भगवानेवेति परमाद्भुतमहिमप्रकाशनं स्पष्टो-कृतमिति॥ २३॥

# संस्कृतपद्यानुवाद:

धनुर्धरं वीक्ष्य पुरः प्रदग्धं पुष्पायुर्धं तुच्छतृणोपमानम् । देहार्द्धसंयोजनकारणाच्चेदवैति देवी (गौरी) त्रिपुरान्तक त्वाम् ॥ स्त्रीलम्पटं स्वीयवशंवदं वा स्वकीयसौन्दर्यमिवोदिगरन्ती । तहींश ! मुग्धा बत सम्भवन्ति स्त्रियो विदग्धा अपि निश्चयेन ॥ २३ ॥

#### भाषाटीका

पूर्वं कथित श्लोक में कामुक प्रजापित के शासन की बात कही गई। इससे एक शंका यह होती है कि महादेवजी ने दूसरे को तो अपराध देखकर दण्ड दिया, पर स्वयं तो पावंती देवी को अपने आधे अंग में लिए रहते हैं, अतएव वे मी तो कामुक हैं! इस सन्देह की निवृत्ति इसी श्लोक में करते हैं। (पुरमथन) हे त्रिपुरासुरदाहक! इस विशेषण का माव यह है कि अवे ले काम को कौन कहे, आपने तो तीन पूरे पूरे पुरों (नगरों) को ही जलाकर असम कर डाला है। यह बहुत ही योग्य विशेषण है। (स्त्रलावण्याशंधाधृतधनुषम्) अपनी लुनाई की आशा से अर्थात् पावंती देवी की सुन्दरता के मरोसे धारण किया है धनुष जिसने, ऐसे (पुष्पायुधम्) फूल ही हैं आयुध जिसके, अर्थात् कामदेव को (अह्नाय) झट-पट, उसी घड़ी (पुरः) अपने सामने तृणवत्। सूखे हुए तिनकों के समान (प्लुष्टम्) जलकर राख हुआ। (दृष्टा अपि) देखकर मी (देवी) स्वयं मगवती पावंतीजी (यमनिरतदेहार्द्धघटनात्) यम-नियम-आसन इत्यादि में तत्पर रहने वाले शरीर में आधा मिला लेने से (त्वाम्) आप ऐसे परम जितेन्द्रिय पुरुष को (यदि) जो कि (स्त्रणम्) स्त्रोमक्त, अथवा स्त्री में आसक्त (अवैति) समझती हैं, तो (अद्धा) ठीक ही है। (वरव) हे पावंतीजी के बड़ कठोर तप को देखकर अपना आधा शरीर दे देने वाले! (बत्त) बड़ खेद की बात है कि (युवतयः) युवती लोग (मुग्धाः; मुख्य तत्व को नहीं समझतीं, अतः मूढ़ ही होती हैं।

माव यह है कि चाहे पार्वती देवी ने त्रिपुरासुर का दाह न देखा हो, पर कामदेव को, जिसने उन्हीं के मरोसे आपको जीत लेने की इच्छा से धनुष उठाया था, अपने ही सामने जल मुनकर राख हुआ देखकर भी अटल समाधि लगानेवाले अपने आधे घरीर के दे डालने से यदि आपको स्त्रीमक्त समझती हैं, तो यह बड़े खेद की बात है। तक्णीलोग मूद रहनी हैं। चेतनास्वरूपा मगवती का मायारूपा होने ही से मुग्धा होना सिद्ध है। यथा—

''सत्य कर्हींह कवि नारि सुमाऊ, सब विधि अगम अगाघ दुराऊ। निज प्रतिबिब मुकुर गहि जाई, जानि न जाई नारि गित माई।। तु॰ रा॰) यों ही पार्वेतीजी को आधा शरीर दे डालने की बात भी दूसरे प्रकार से रामायण में कही गई है, जैसे कि—

''हरके हेतु हेरि हर हीको, किय भूषन तिय-भूषन तीको।'' (तु० राः) किंवा—

"अजा अनादि शक्ति अविनाशिनि, सदा संभु अरधंगनिवासिनि ॥" (तु० रा०) ॥**२३॥** 

#### भाषापद्यानुवाद

जासु लुनाई आस वस, परम धनुधँर मार।
देखत देवी सामुँहे, तृन-सम मो जरि छार।।
अर्थ देह के घटन (दान) ते, स्त्रीजित समुझहि तोहि।
अहह ! जोगिवर! वरद! ध्रुव, जुबती मुगधा होंहि।।२३॥

#### भाषाबिम्ब

स्वसौंदर्जे माषी धनुघर पुष्पायुध सज्यो,
मयो छारै देखी तृन-सरिस आगे मदन को।
मवानी जी स्त्रीजित् धरघ-तनु पाके समुझती,
प्रमो! मोली माली निपट मित होती जुवितकी ॥२३॥

अथ स्वयममञ्जलशोलतया क्रीडन्निप भक्तानां मञ्जलमेव ददासि, स्वयमञ्जल-शीलानामिप भक्तानां त्वमेव मञ्जलमसीति च वदन् शङ्करनारायणौ स्तौति—

> इमशानेष्वाक्रीडा स्मरहर पिशाचाः सहचरा-विचताभस्मालेपः स्नगपि नृकरोटीपरिकरः। अमञ्जल्यं शीलं तव भवतु नामैवमिखलं तथापि स्मतृंणां वरद परमं मञ्जलमिस।।२४॥

### मधुसूदनी

इसशानेति—हे स्मरहर, हे वरद, तवाखिलमिप शीलं सर्वमिप चरितमेवं-प्रकारेणामङ्गल्यं मङ्गलविपरीतं भवतु नाम । किं नस्तेन निरूपितेनेत्यथंः, तथापि स्वयममङ्गलकालोऽपि स्मर्तः णां तव स्मरणकर्तः णां त्वं परमं मङ्गलमेवासि निरित्तशयं कल्याणमेव भवसि, तेनामङ्गलकालोऽयं छदो न मङ्गलकामः सेवनीय इति भ्रमं परिहृत्य मनोवावकायप्रणिधानः सर्वदा सर्वैः सेवनीयोऽसीत्यर्थः। एवंपदसूचितम-मङ्गल्यं शोलमेव दर्शयति । रमशानेष्वत्यादि । रमशानेषु शवशयनेष्वासमन्तात्केलिः, पिशाचाः प्रेताः सहायाः, चिताभस्म शवदाहरथं भस्माङ्गरागसाधनम्, नृकरोटी मनुष्यशिरोस्थिसमूहः स्रङ्माला । अपि शव्दादन्यदप्यार्द्रचर्मादि ।

हरिपक्षे तु—हे वरद, तव स्मतॄंणामङ्गल्यं शीलं भवतु नाम; तथापि तेषां त्वमेव परमं मङ्गलमसीत्यर्थः।

तथा च गीतासु-

"अपि चेत्सुदुराचारो भजते मामनन्यभाक्। साधुरेव स मन्तव्यः सम्यग् व्यवसितो हि सः" (गीता ९।३०) इति।

अथवा तव नामस्मत् णामिति योज्यम् । नाममात्रं स्मरतां परमं मङ्गलमिस त्वां स्मरतां तु किमु वाच्यमित्यर्थः । कीद्शं नाम ? अखिलं न खिलं फलरहितमिखलं सर्वदा सर्वत्र सफलमित्यर्थः । अत्यन्तपापित्वेन प्रसिद्धानामजामिलादीनामपि त्वन्नाममात्रस्य पुत्रनामत्वेन मरणव्यथया शिथिलकरणत्वेन च मन्दमुच्चारणेऽपि सर्वपापक्षयद्वारा परमपुरुषार्थप्राप्तिश्रवणात् । अमङ्गल्यं शीलमेव दर्शयति । श्मशाने-ब्वित्यादिरूपकेण । अत्यन्ततिरस्कृतिवाच्यो ध्वनिरयं लक्षणामूलः । शवशयनतुल्येषु सर्वदा रोदनप्रधानगृहेष्वा ईषत् क्रीडा, अल्पकालं वैपियकतुच्छसुखप्राप्तिरित्यर्थः। तथा च स्मरहरपिशाचाः सहचराः स्मरणं स्मरः शास्त्रीयो विवेकस्तं हरन्तीति स्मरहराः पिशाचतुल्याः, पुत्रभार्यादयः पिशाचाः, स्मरहराश्च ते पिशाचाश्च स्मरहर-पिशाचाः। यथा पिशाचाः स्वावेशेन ज्ञानलोपं कृत्वा पुरुषमनर्थे योजयन्ति, तथा पुत्रभार्यादयोऽपि । तादृशाश्च वस्तुगत्या वैरिणोऽपि सहैव चरन्ति, न क्षणमपि त्यजन्तीति सहचराः । तथा चिताभस्मतुल्य आलेपः । देहस्य विण्मूत्रपूर्यादिपूर्वत्वे-नातिजुगुप्सितत्वात्तदालेपनस्याप्यतिजुगुप्सितत्वम् । तथा मनुष्यशिरोस्थिसमूहतुल्या माला पिशाचतुल्यं भार्यादिविनोदहेतुत्वात् । अपिशब्दादन्यदिप सर्वं चरित्रं विषय-सङ्गिनाममञ्जलमेव । एतादृशा अपि चेत्त्वां त्वन्नाम वा स्मरन्ति, तदा त्वमेव तेषां मङ्गल्यरूपेणाविर्भवसीत्यहोऽतिभक्तवात्सल्यमित्यर्थः । हरपक्षेप्येवं योजनीयम् ॥२४॥

#### नारायणी

(स्मरहर!) हे कामनाशक! (श्मशानेषु) शवदहनस्थलेषु (आ क्रीडा) समन्ताद्विहरणम्, तथा (पिशाचाः) भूतवेतालदयः (सहचराः) सहचारिणः सहाया वा, (चिताभस्म) मृतदेश्दाहार्थनिचितदग्धकाष्ट्रक्षारं 'चितं छन्ने त्रिषु चिता चित्यायां संहती

स्त्रियाम् ।' (आलेपः) समन्ताद्विलेपनमङ्गराग इत्यर्थः । अथ च (नृकरोटीपरिकरः) नृणां मनुष्याणां करोट्यः शिरोऽस्थीनि—"शिरोऽस्थीनि करोटिः स्त्री" इत्यमरः । गौरादित्वान् ङीष् । तासां परिकरः समूहः, "भवेत्परिकरो वाते" इति विश्वप्रकाशः । अर्थान्नरकपालवृन्दम् (अपि स्रक्) माला (एवम्) अनेन प्रकारेण (तव) भवतः (अखिलम्) समस्तं (शीलम्) स्वभावः "शीलं स्वभावे सद्वृत्ते" (अ० को० ३।३।२०१) इत्यमरः । (अमङ्गल्यम्) कल्याणरहितम् अभव्यमिति यावत् । "तत्र साधुः" (अष्टा० ४।४।९८) इति यत् प्रत्ययः । (भवतु) तिष्ठतुः (तथापि) हेतुनिर्देशसूचनम् । हे (वरद !) ईप्सितकामनापूरक ! (नाम) तवाभिधानमपि अथवा नामेति सम्बुद्धिसूचकं (स्मर्तृणाम्) चिन्तकानां (परमम्) सर्वोत्कृष्टं (मङ्गलम्) मङ्गलस्वरूपं भद्रं वा (असि) भवसि । अत्र स्वयममङ्गल-मयस्वरूपेण विहरन्नपि स्वचिन्तकेभ्यो भवान् परमं मङ्गलं ददातीति महद्भक्तवात्सल्यं विश्वदिकृत्य रमशानाद्युपकरणवर्णनया च महामहिमा प्रदिशत इति ।

यथा चोक्तं शिवपुराणस्य ज्ञानसंहितायाश्चतुर्दशाध्याये-

"यद्यप्यमङ्गलानीह सेवते शङ्करः सदा।
तथापि मङ्गलं तस्य स्मरणादेव जायते।।५६॥
शिवेति मङ्गलं नाम मुखे यस्य निरन्तरम्।
तस्यैव दर्शनादन्ये पवित्राः सन्ति नित्यशः।।५७॥" ॥२४॥

# संस्कृतपद्यानुवादः

प्रभो श्मशानेषु सदा निवासः प्रेतैः पिशाचैश्च समं विहारः। तथा चिताभस्मविलेपनं ते विभूषणं मानवमुण्डमाला।। एवंविघो भवतु यद्यपि ते स्वभावो नित्यं समस्तशुभकर्मविवर्जितो वा। शम्भो तथापि नितरां निजचिन्तकानामुत्कृष्टमङ्गलमयोऽसि शिवस्वरूपः।।२४।।

#### भाषाटीका

(स्मरहर!) हे कामनाशक! (इससे पूर्वंक्लोक में कामदेव के दहन की चर्चा होने से यहाँ पर यह सम्बोधन ही उचित रीति से प्रयोग किया गया है) (इमशानेषु आक्रीडा) मरधट वा मसानों पर चारों ओर खेलवाड़ करना, तथा (पिशाचा: सहचरा:) भृत-पिशाचों को अपना सहचर (साथी) बनाना। एवं (चितामस्मालेप:) चिता की राख को अपने शरीर में लेपन करना। और फिर (अपि नृकरोटी सक्) मनुष्यों के मुंड (खोपड़ी) की ही माला भी पहिनना-(परिकर:) आपकी यही पूँजी अथवा श्रृंगार की सामग्री है। (एवं) इस प्रकार से (तब) आपका (अखिल शीलम्) समूचा स्वमाव (सारा बाना) (अमङ्गल्यम्) मंगल से रहित मवतु) मले ही हो (तथापि) तो भी (नामस्मतृंणाम्) केवल नाम का ही स्मरण करनवालों के लिये (परमम्) बहुत मारी (मङ्गलंमसि) मङ्गलस्वष्टप आप होते हैं।

आव यह कि आप मरघटों पर विहार, मृत प्रेतों का संग, विता की राख का अंगराग और मनुष्यों के मुंड की माला इत्यादि समस्त अशुम पदार्थों से ही सजे रहते हैं। पर जो लोग केवल आपका नाम स्मरण करते हैं, उनकी मंगल ही देते हैं। आपकी यह अद्भुत महिमा है। यहाँ पर आप स्मरहर हैं और आपका अमंगल शील है, यह कहकर फिर स्मरण करनेवालों के आप ही परम मंगलदाता हैं, ऐसी उक्ति के कारण विरोधालंकार के सहित विचित्रालंकार भी अर्थान्तरन्यास में मिला हुआ है। नाम के स्मरण का फल समस्त पुराणादिकों में सविस्तर विणत है और तुलक्षीकृत रामायण में मी नाममहिमा का एक प्रकरण ही है। अतएव उसे वहीं देख लेना चाहिए।

एक अन्य ग्रंथ भी ''नामायन'' नाम का छपा है, जिसमें केवल नामही की महिमा का सङ्ग्रह किया गया है। फिर भी इतना कह देना आवश्यक है कि—

"मव अंग भूति मसान की, सुमिरत सुहाविन पावनी।" (तु॰ रा०) गौर मी---

"माय कुमाय अनख आलसहू, नाम जपत मंगल दिसि दसहू।" (तु० रा०) ॥२४॥

#### भाषापद्यानुवाद

खेलहु आप मसान पै, साथी भूत पिसाच। लेपि चिता राखी धरहु मुंडमाल करि नाच।। जदिप अमंगल सील तुम, पै सुमिरै जौ कोय। ताहि सुमंगल गैंजत (देत) हो, वरदायक शिव होय।।२४॥

#### भाषाबिम्ब

मसानों पै लीला सहचर पिसाचै संग करो,
चिता-राखी लेपो नर-सिरिन माला पहिरतो।
तिहारे कर्मों (सीलों) में जदिप निह एकौ सुम अहैं,
तबौ नामै लेके सुमिरत जनै मंगल लहैं।।२४॥

अतीतः पन्थानिमत्यत्र हि पदार्थंत्रयमुपन्यस्तम्, कितिविधगुण इत्यनेन सगुणमैश्वर्यम्, कस्य विषय इत्यनेनाद्वितीयं ब्रह्मस्वरूपम्, पदे त्वर्वाचीन इत्यनेन लीलाविग्रहिवहारादि । तत्र अजन्मानो लोका इत्यत्र सामान्यतः परमेश्वरसद्भावं दृढीकृत्य, तवैश्वर्यं यत्नाद्यदुपरीत्यादिना सगुणमैश्वयं लीलाविग्रहिवहारादिकं च विणितम् । सम्प्रत्यद्वितीयं ब्रह्मस्वरूपं वक्तव्यमविश्वर्यते । तदनिभधाने पूर्वोक्तस्य सर्वस्यापि तुषकण्डनवत्त्वप्रसङ्गान्निर्गुणब्रह्मस्वरूपस्यैव सर्वश्रुतिस्मृतितात्पर्यविषयत्वेन सत्यत्वात्, सर्वस्यापि प्रपञ्चस्य स्वप्नविनमथ्यात्वात् । तस्मान्निर्गुणब्रह्मनिरूपणायोत्तर्-

ग्रन्थारम्भः । तत्र पूर्वंदलोके त्वं परमं मङ्गलमसीत्युक्तम् । तत्रैवमाशङ्क्यते । मङ्गलं हि सुखम् । न चेश्वरस्य सुखस्वरूपत्वं सम्भवति, सुखस्य जन्यत्वाद्गुणत्वाच्च, ईश्वरस्य नित्यत्त्वादद्वव्यत्वाच्च । नित्यज्ञानेच्छाप्रयत्नवानीश्वरो न सुखरूपो नापि सुखाश्रय इति तार्किकाः । वलेशकर्मविपाकाशयैरपरामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरश्चितिरूपो न सुखरूप इति पातञ्जलाः । तदेवं नाद्वितीय ईश्वरो नापि सुखस्वरूप इत्याशङ्क्य तस्याद्वितीय-परमानन्दरूपत्वे विद्वदनुभवरूपं प्रत्यक्षं प्रमाणं वदन् स्तौति—

मनः प्रत्यविचते सविधमवधायात्तमरुतः प्रहृष्यद्रोमाणः प्रमदसिललोत्सिङ्गितदृशः । यदालोक्याह्नादं हृद इव निमज्यामृतमये दधत्यन्तस्तत्त्वं किमपि यमिनस्तित्कल भवान् ॥२५॥

# मधुसूदनी

मन इति । हे वरद, यितकमि तत्त्वं इदन्तया वक्तुमशक्यं सत्यज्ञानानन्ता-नन्दात्मकं वस्त्वालोक्य वेदान्तवाक्यजन्ययाऽखण्डाकारवृत्त्याऽपरोक्षीकृत्य यिमनः शमादिसाधनसंपन्नाः परमहंसा अन्तराह्णादं बाह्यसुखिनलक्षणं निरितशयसुखं दधित, पूर्वं विद्यमानमेव धारयन्ति, न तूत्पादयन्ति, नित्यत्वात्, तत्तत्त्वं किल भवानिति । किलेति प्रसिद्धौ । सत्यज्ञानानन्तानन्दात्मकत्वेनैव श्रुतिषु प्रसिद्धो भवान्, न तार्किका-द्युक्तप्रकारः । अतस्त्वं कथं परमं मंगलं न भविस इति वाक्यशेषः । तत्राह्णादस्य निरितशयत्वं दर्शयतुं दृष्टान्तमाह । अमृतमये ह्रदे निमज्ज्येव यस्य खलु लेशमात्रमिष स्पृष्ट्वा सकलसंतापोषशमेन सुखिनो भवन्ति, किमृत वक्तव्यं तस्य निमज्जनरूपसर्वाङ्ग-संयोगेनेति कारणातिशयात्कार्यस्याप्यितशयः सूचितः । यद्यपि ब्रह्मानन्दस्य सर्वाति-शयिनो न कोऽपि दृष्टान्तोऽस्ति, तथापोषत्साम्येनापि लोकानां बुद्धिदार्ह्यायैवमुक्तम् ।

एतादृशग्रह्मानन्दानुभवस्यासाधारणं कारणमाह मन इत्यादिना। चित्ते— हृदयाम्बुजे मनः संकल्पविकल्पात्मकमवधाय निरुध्य । वृत्तिशून्यं कृत्वेत्यर्थः । कीदृशं मनः ? प्रत्यक् चक्षुरादीन्द्रियद्वारा बिह्निवयप्रवृत्तिप्रतिकूलत्या अन्तर्मृखतयैवाध्वतीति प्रत्यक् । कीदृशा यमिनः ? सविधं सप्रकारं यथा स्यात्तथा आत्तमरुतः, शास्त्रोपदिष्ट-मार्गेणेव कृतप्रणायामा इत्यर्थः । अत्र सविधमित्यनेन यमनियमादिसाधनानि सूच्यन्ते । आत्तमरुत इत्यनेन चतुर्थः कुम्भकः । विषयेभ्य इन्द्रियाणां निवर्तनरूपः प्रत्याहारः प्रत्यक्पदेन सूचितः । चित्त इत्यनेन हृदयाम्बुजाख्यदेशसम्बन्धात्समूहावलम्बनाख्या' धारणोक्ता । अवधायेत्यनेन ध्यानसमाधी ।

१. 'सम्बन्धद्वारेण् धारणोक्ता' इति पाठः ।

ददुक्तं भगवता पतञ्जिलना—'देशबन्धिश्चस्य धारणा' (यो० सू० ३।१), 'तत्र प्रत्ययेकतानता ध्यानम्' (यो० सू० ३।२), 'तदेवार्थमात्रनिर्भासं स्वरूपशून्यिमव समाधिः' (यो० सू० ३।३) इति । चित्तस्य वशीकरणार्थं मूलाधारस्वाधिष्ठानमणि-पूरकानाहतिवशुद्धचाज्ञाख्यचक्राणामन्यतमेदेशेऽवस्थापनं धारणेत्युच्यते । प्रत्ययस्य एकतानता (एकविषयप्रवणता) । विषयः प्रवाहः । स च द्विविधः । विच्छिद्य विच्छिद्य जायमानः संततश्चेति । तावुभौ क्रमेण ध्यानसमाधी भवतः । एतेनाष्टाङ्गयोगपरिपाको ब्रह्मसाक्षात्कारहेतुर्निदिध्यासनस्वरवेनोक्तः ।

एवं ब्रह्मानन्दानुभवस्य कारणमुक्त्वा कार्यमाह । प्रहृष्यद्रोमाणः प्रकर्षेण पुलिकताङ्गाः । तथा प्रमदसलिलोत्सङ्गितदृशः हर्षाश्चपूर्णनेत्राः । न तदुभयं च यमिना-मानन्दानुभवानुमाने लिङ्गमुक्तम् । अत्र प्रशब्देनोत्सिङ्गितशब्देन च लौकिकसुखापेक्षया अतिशयिवशेषो व्यज्यते । यस्य च तत्त्वस्यालोकनमात्रेणाप्यन्ये परमाङ्गादं बिश्चिति । तत्स्वयं परमाङ्गादरूपं भवतीति किमु वक्तव्यमित्युक्तम् । "विज्ञानमानन्दं ब्रह्म" (वृ० उ० ३१९१२), "आनन्दो ब्रह्मोति व्यजानात्" (तै० उ० ३१९११), "एष एव परम बानन्दः" (उक्तमुपनिषदि), "यो व भूमा तत्सुखम्" ( छा० उ० ७१२३११ ), "को ह्योवान्यत् कः प्राण्याद्यदेष आकाश आनन्दो न स्यात्" (तै० उ० ७११) इत्याद्याः श्रुतयश्चास्मिन्नर्थं प्रमाणत्वेन द्रष्टव्याः ।

हरिपक्षेऽप्येवम् ॥ २५ ॥

### नारायणी

हे प्रभो ! (प्रत्यक्) चक्षुक्श्रोत्रादीन्द्रियद्वारा प्रत्यञ्चतीति प्रत्यक्, (मनः) सङ्कल्पविकल्पात्मकं प्रधानेन्द्रियम्, (चित्ते) हृदयाकाशे, (सिवधम्) सप्रकारं यथा स्यात्तथा, (अवधाय) संस्थाप्य, निरुद्धचेति यावत् । (आत्तमरुतः) गृहीतवायवः, योगशास्त्रोक्तविधिना कृतप्राणायामा इत्यर्थः । अत एव (प्रहृष्यद्रोमाणः) प्रकर्षेण पुलकिततन् रुहाः । तथा च (प्रमदमिललोत्सिङ्गतदृशः) हर्षाश्रुपूरितलोचनाः, अर्थात् एतादृशीं दशामापन्नाः, (यिननः) यम-नियम-शम-दमान्विता योगिनः, (यत्) इयत्तया वक्तुमशक्यं सिच्चदानन्दमयं (किमिप) अविज्ञातिषयं वस्तु, (अन्तः) अन्तःकरण-मध्ये, स्वीयान्तरात्मिन इति वा, (आलोक्य) ज्ञानचक्षुषा समीक्ष्य, (अमृतमये) परानन्द-पूर्णे, अथवा जलप्रपूरिते—"पयः कीलालममृतम्" (अ० को० १।१०।३) इत्यमरः । (हृदे) अगाधजलाशये, (निमज्ज्येव) अवगाहनं कृत्वेव, (आङ्कादम्) अनिवंचनीयं सुखम्, (दधित) धारयन्ति, (तत्) तदेव प्रसिद्धम्, (तत्तत्त्वं) परमात्मा—"तत्त्वं परात्मिन् । वाद्यभेदे स्वरूपे च" इति हेमचनद्रः । (भवान्) त्वमेव, (किल) इति निश्चयेन । अस्तीति

१. 'एकतानतैकविषयः' इति पाठः ।

होषः । अत्र ध्यानधारणासमाधिनिष्ठैयोगिभिर्यत्तत्त्वं हृदयाकार्शेऽवलोक्यते, तत्स्वरूप एव भवानिति परमात्मरूपवर्णनपूर्णं परममहिमानं विशदोकुर्वता कविना स्वस्यापि योगाचार्यत्वं स्फुटीकृतमिति शेयम् ॥ २५ ॥

# संस्कृतपद्यानुवादः

यत्नान्निवृत्ते विषयेभ्य आत्मनि चित्तं विधानपूर्वकम्। समाधाय रोमाञ्चिता गृहीतवायवो एव हर्षाश्रसम्पूरितमीलितेक्षणाः यद्योगिनो वीक्ष्य सुधामये सूखं निमज्ज्येव भवन्ति मोदिताः। तत्स चिचदानन्द घनस्व रूपकं तत्त्वं किमप्यस्ति भवान् किल प्रभो ! ॥२५॥

#### भाषाटीका

हे प्रमो! (प्रत्यक् मनः) नेत्रादिक इन्द्रियों से, बाह्यविषयों की प्रवृत्ति की प्रतिकूलता से मीतर की ओर खींचने वाला, संकल्प-विकल्पात्मक इन्द्रियों में प्रधान मन को (चित्ते) हृदयाकाश्च में (सिवधम्) विधिपूर्वंक (अवधाय) लगाकर अथवा रोककर (आत्तमक्तः) योग-शास्त्र की रीति से दवास को रोक रखने वाले, अर्थात् कुम्मक नामक प्राणायाम की विधि से दवास को रोके रहने वाले, (प्रहूप्यद्रोमाणः) इसी कारण से विशेष रोमास्त्रित हुए और (प्रमदिसिल्लिलेल्सिङ्गितहशः) बड़े हर्षं के मारे अश्रुजल से परिपूर्णं हैं नेत्र जिनके ऐसे (यमिनः) यम-नियम-शम-दम-इत्यादि से युक्त योगी लोग, (यत्) जिस, अर्थात् इतना ही मर कहने को अशक्य सच्विदान्दमय (किमिप) कोई मी अविज्ञातिविषय वस्तु, (अन्तः) अपने अन्तःकरण में अथवा अपने अन्तरात्मा में (आलोक्य) ज्ञानचक्षु से देखकर, (अमृतमये) परमानन्द से पूर्णं, किंवा अमृतरूपी जलसे मरे हुए (ह्रदे) अगाध जलाश्य में, (निमज्य इव) मानों गोता लकाकर, ब्रक्रर, (आङ्क्षादम्) अनिर्वाच्य सुन्न को, (द्यति) धारण करते अथवा प्राप्त होते हैं, (तत् तत्त्वं) वह प्रसिद्ध तत्त्व अर्थात् परमात्मा (भवान्) आप ही हैं, (किल) निश्चय करके।

अमित्राय यह है कि बाह्यविषयों से मन को मोड़कर और विधिपूर्व के अपने हृदय-रूपी आकाश में बैठाकर योगी लोग जिस अकथनीय वस्तु को देखकर प्राणायाम के द्वारा दवासवायु को रोके हुए परमानन्द से नेत्रों में हर्पाश्रु को मरे पुलकित होते हैं, जैसे कोई उष्णता से तापित होकर निर्मल जल से परिपूर्ण अगाध सरोवर में गोते लगाकर बड़ा आह्नादित होता है, वही परमतत्त्व आप हैं। अर्थात् योगी लोग जो अटल समाधि लगाकर परमानन्द का अनुमव करते हैं, वह आपही हैं। इस कथन से यह सिद्ध होता है कि आपको कोई भी किसी प्रकार से बता नहीं सकता; क्योंकि आप ज्ञानगम्य हैं, अतएव वाणी द्वारा आपका प्रतिपादन करना सवंथा असम्मव है, जैसा कि ''अतीतः पत्थानं (२)'' में कह आए हैं। इस दलोक में तीन बातें कही गई है। अर्थात् "कितिविधगुणः" इस वाक्य से सगुण ऐश्वर्यं जनाया है। "कस्य विषयः" इस पद से अद्वितीय ब्रह्मस्वरूप का प्रतिपादन किया है और "पदे त्वर्वाचीने" इस कथन से लीलाविग्रह तथा विहारादिक का बोधन किया है। इनमें पहले "अजन्मानो लोकाः" (६)—यहाँ पर सामान्यरूप से परमेश्वर की सत्ता को हढ़ करके "महोक्षः खट्वाङ्गम्" (६) तथा "त्वैश्वर्य यत्नाद्यदुपरि" (१०) इत्यादि पद्यों से सगुणरूप की महिमा और लीलाबरोर विहारादिकों का वर्णन किया है। अब अद्वितीय ब्रह्मस्वरूप का वर्णन करना अविद्या (वाको) रह जाता है, अतएव यहाँ पर मुख्य रूप से योगशास्त्रानुसारी निर्मुण ब्रह्म का निरूपण आरम्म करते हैं। क्योंकि निर्मुण ब्रह्म का निरूपण किए विना पहले का कहा हुआ सब कुछ भूसी कूटने के समान व्यर्थ ही हुआ जाता है।

कारण यह कि समस्त वेद और शास्त्रों का तात्पर्य एकमात्र निर्मुण ब्रह्मस्वरूप के ही निरूपण करने में सत्य विषय होता है। क्योंकि जितने प्रपन्न हैं, वे सब स्वप्न के समान मिथ्या हैं। इसीलिये यहाँ पर निर्मुण ब्रह्म का निरूपण कर देना आवश्यक समझकर ग्रंथकार उत्तरग्रंथ का आरम्म करते हैं। यहाँ पर यह शंका होती है कि पूर्वश्लोक में कह आए हैं कि आप ही परम मंगलस्वरूप हैं। मंगल का अर्थ सुख है। इसलिये ईश्वर सुख का स्वरूप नहीं हो सकता। क्योंकि सुख तो जन्यवस्तु है, अर्थात् उत्पन्न होता है और नष्ट होता है, फिर सुख में गुणत्व मी वर्तमान रहता है, और ईश्वर नित्य है, फिर वह कोई द्रव्य मी नहीं। नित्यज्ञान-इच्छा और प्रयत्नवाला ईश्वर सुखस्वरूप नहीं हैं और न सुखों का आश्रय ही है। यह तार्किक लोगों का मत है।

''क्लेश-कर्म-विपाक-आशय इत्यादि से दूर रहने वाला चैतन्यमय पुरुषविशेष ही ईश्वर है, जो कि सुखरूप नहीं हो सकता''-यह पातञ्जल मत है। अतएव अद्वैत ईश्वर कदापि सुखमय नहीं हो सकता। इसी शंका का समाधान करते हुए ईश्वर के अद्वितीयपरमानन्दरूपता में विद्वानों के अनुमव-सिद्ध प्रत्यक्ष प्रमाण को दिखलाया है।

माव यह कि यदि योगी लोगों को कोई आनन्द ही नहीं मिलता तो, इतनी बड़ी-बड़ी समाधि लगाकर वे लोग कैसे पड़े रहते ? क्यों कि आनन्द का लक्षण नेत्रों में अश्रु का मर जाना तथा शरीर का पुलकित होना स्पष्ट है। इससे उन योगियों को जो परम आनन्द प्राप्त होता है, वही आप हैं। अतः ब्रह्म का सत् चित्-आनन्दमय होना प्रत्यक्ष सिद्ध है। जैसा कि 'आनन्दो ब्रह्मित व्यजानात्' इत्यादि श्रुतिवाक्यों से प्रमाणित है। अतएव निर्गुण ब्रह्म ही आनन्दमय है, यह बात सर्वथा सिद्ध है। क्यों कि जिसके लिए प्रत्यक्ष प्रमाण मिल रहा है, उस पर किसी प्रकार का तर्क नहीं चल सकता।

रामायण में भी नारद मुनि के व्यामोह प्रकरण में यों कहा गया है -सुमिरत हरिहि स्वांस गति बाँधी, सहज विमल मन लागि समाधी।

और योगियों को तत्त्व दिखलाई पड़ता है, उसका मी आमास सीता स्वयंवर में झलकाया है। यथा—

जोगिन परम तस्वमय भासा, सन्त सुद्ध मन सहज प्रकासा। (तु॰ रा॰) ॥ २५॥

### भाषापद्यानुवाद

हृदय-कमल गँह राखि मन, प्रान वायु को खींचि।
पुलकित तनु हरषाश्रु ते, नयन-कमल युग सींचि।।
बूड़ि अमृतमय ताल में, पार्वीह जिमि सुखरासि।
लहिंह जोगिगन तत्त्व जो, सो तुम अन्तस-मासि।। २५।।

#### भाषाबिम्ब

लगा के आत्मा में सविध मनको रोकि पवनै, मरे रोमांचों से हरष-जल पूरे नयन हैं। लखैं योगी जाको अमृत सरमें स्नान करिधौं, लईं जो आनन्दै अकथ शिव! सो तत्त्व तुम ही।। २५॥

एवमद्वितीये ब्रह्मणि परमानन्दरूपे सर्वात्मके विद्वदनुभवरूपं प्रत्यक्षं प्रमाण-मुक्तम् । अधुना तस्यैवाद्वितीयत्वं तर्केणापि साधयन् स्तौति—

> त्वमर्कस्त्वं सोमस्त्वमिस पवनस्त्वं हुतवह-स्त्वमापस्त्वं व्योम त्वमु धरणिरात्मा त्विमिति च । परिच्छिन्नामेवं त्विय परिणता बिश्चतु गिरं न विद्यस्तत्तत्त्वं वयिमह तु यत्त्वं न भविस ॥२६॥

### मधुसूदनी

त्वमर्कं इति—हे वरद, परिणताः परिपक्वबुद्धयस्त्विय विषये एवं परिच्छिन्नामेवंप्रकारेण परिछिन्नत्वेन, त्वां प्रतिपादयन्तीं गिरं वाचं बिश्चतु धारयन्तु नाम । केन रूपेण परिच्छिन्नामित्यत आह—त्वमर्कं इत्यादिना । अत्र सर्वत्र त्वंशब्दो वाक्या- लङ्कारार्थः । उशब्दोऽवधारणे त्विमत्यनेन सम्बध्यते । चशब्दः समुच्चये । इतिशब्दः समासौ । अर्कादयः प्रसिद्धाः । आत्मा क्षेत्रज्ञो यजमानरूपः । एते चाष्टौ श्रीरुद्रमूर्तित्वेना- गमप्रसिद्धा वक्ष्यमाणभवादिनामाष्टकसिह्ताश्चतुर्थ्यन्ता नमोऽन्ता अष्टो मन्त्रा भवन्ति, ते गुरूपदेशेन ज्ञातव्याः ।

एतदष्टमूर्तित्वं चान्यत्राप्युक्तम्—'क्षितिहुतवहक्षेत्रज्ञाम्भः प्रभञ्जनचन्द्रमस्तपन-वियदादित्याष्टौ मूर्तीनमो भविबभ्रते' इति । तेन सर्वात्मकमपि त्वामकश्चिष्टमात्र-मूर्ति वदन्तीत्यर्थः । अत्रापरिणता इत्यस्मिन्नर्थे परिणता इति सोपहासं बिभ्रत्विति स्रोटाननुमतावप्यनुमितप्रकाशनात् । तेन सर्वथानुचितमेवैतदित्यर्थः । तर्हि किमुचितं ज्ञात्वा त्वयेदमनुचितमुच्यत इत्यत आह्—नेत्यादिना । हि यस्माद् इह जगित तत्तत्त्वं वस्तु वयं न जानीमः, यद्वस्तु त्वं न भविस् । त्विद्धिन्नमिति यावत् । अत्र स्वस्य प्रमाण-कौशलेनोत्कर्षं ख्यापियतुं विद्य इति बहुवचनम् । वयं तु त्वदिभन्नत्वेनेव युक्त्या सर्वं जानीम इत्यर्थः । एवं च तव सर्वात्मकत्वादकीदिविशेषहपाभिधानं व्यर्थमेव ।

तथा चश्रुतिः—'इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहुरथो दिग्यः स सुपर्णो गरुत्मात् । एकं सिंहुशा बहुधा वदन्त्यिंग्न यमं मातिरिक्षानमाहुः' (ऋ० सं० १।१६४।४६), 'एष उ ह्मेव सर्वे देवाः' (बृ० उ० १।४।६) इति च सर्वदेवभेदं वारयित । निह् सदितिरिक्तं किञ्चिदुपलभ्यते सद्रुपश्चात्मा त्वमेवेति तर्केणापि सिद्धमद्वेतम् । न च सर्वस्य ब्रह्मारूपत्वे घटादिज्ञानस्यापि ब्रह्मज्ञानस्यरूपत्वात्तोऽपि मोक्षप्रसङ्ग इति वाच्यम्, अन्यानुपरक-चैतन्यभावस्यव मोक्षहेतुत्वात् । घटाद्याकारज्ञानस्य चाविद्यापरिकल्पितान्योपरक्तचैतन्यविषयत्वात् । अन्योपरक्तचैतन्यस्य च सद्भूपेण चक्षुरादिविषद्वेऽप्यन्यानुपरक्तस्यैतस्य न वेदान्तवाक्यमात्रविषयत्वव्याघातः ।

ननु सर्वस्य सन्मात्रत्वेऽपि नाद्वैतसिद्धिः, भिन्नानामपि सत्ताजातियोगेन सदाकारबुद्धि वषयत्वसम्भवात्, अन्यथा द्रव्यगुणकर्मादिभेदव्यवहारोऽपि न स्यादिति चेत्, न, द्रव्यं सद्गुणः, सन्नित्यादिप्रतोतेर्द्रव्यत्वादिधर्मविशिष्टैकसन्मात्रविषयत्वमेव, न तु द्रव्यादिधमिषु भिन्नेषु सत्ताख्यधर्मविषयत्वम्, धर्मिकल्पनातो धर्मकल्पनाया रुघु-त्वात्। एकस्मिन्नसित च सर्वाभिन्ने मायिकनानात्वप्रतीत्युपपत्तेः। द्वौ चन्द्रावित्यत्रेव न पारमाथिकभेदकल्पनावकाशः।

तथा चायं प्रयोगः । अयं द्रव्यगुणादिभेदव्यवहारः सर्वभेदानुगतजात्यात्मकैकवस्तुमात्रावलम्बनः । भेदव्यवहारत्वाद्द्विचन्द्रभेदव्यवहारविदित । तस्मान्नाचेतनं
सचेतनं वा किञ्चिदपि परमात्मनो भिन्नमुपपद्यते । "स एष इह प्रविष्टः"
(तै० उ० ६१३), "अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणि" (छा० उ० ६१३१२)
इत्यादि श्रुत्या प्रवेष्टुरविकृतस्येव जीवरूपेण प्रवेशप्रतिपादनात् । तथा "इदं सवं
यदयमात्मा" (वृ० उ० २१५११) इत्यादिश्रुत्या ब्रह्मेकोद्भवत्वब्रह्मसामान्यब्रह्मेकप्रलयत्वादिहेनुभिरूणंनाभ्यादिवृष्टान्तेनाकाशादिप्रपञ्चस्य ब्रह्मात्मकत्वप्रतिपादनात् "सदेव
सोम्येदमग्र आसीदेकमेवाद्वितीयम्" (वृ० उ० ११४१९०) इति च कण्ठत एवाद्वितीयत्वोक्तः । एवं च सदाकारप्रत्यक्षमभेदव्यवहारत्विलङ्गं सार्वात्म्यश्रुत्यन्यथानुपपत्तिश्चेति
प्रमाणत्रयमुक्तम् । विस्तरेण चात्र युक्तयो वेदान्तकल्पलतिकायामनुसन्वेयाः । तस्मान्न
विद्य इत्यादिना साध्वेवोक्तमद्वितीयत्वम् ।

हरिपक्षे तु — अर्कादिशब्देन तत्तदविच्छना देवतात्मान उच्यन्ते । "य एवासावा-दित्ये पुरुष एतदेवाहं ब्रह्मोपासे" (बृ० उ० ३।९।१२) इत्यादिनाऽजातशत्रवे दृप्तबाला-किनोपदिष्टा बृहदारण्यके कौषीतिकब्राह्मणे च प्रसिद्धाः । परिच्छिन्नत्वादिदोषेणाब्रह्मत्वं चैषां तत्रैवाजातशत्रुणा प्रतिपादितम् । "स होवाचाजातशत्रुरेतावन्न्यून इत्येतावद्-वृत्तिनैतावता तावद्विदितं भवति" (बृह० उ०) इत्यादिना । अन्यत्सवं समानम् ॥२६॥

#### नारायणो

हे विभो ! (त्वम् अर्कः) भवानेव सूर्यः, (त्वं सोमः) त्वमेव चन्द्रोऽिस, (त्वमिस पवनः) त्वमेव वायुरिस, (त्वं हुतवहः) त्वमेव अग्निरप्यिस, (त्वम् आपः) भवानेवजलम् (त्वं व्योम) आकाशमिप भवानेव, (त्वं उधरिणः) उ—इति वितर्कं, त्वमेव पृथिव्यिस, (आत्मा त्वं) त्वमेव परमात्मा, क्षेत्रज्ञो, यजमानरूपो वासि। (इति च) इतिपदं समाप्तो, चकारः समुच्चये। (परिणताः) परिपववबुद्धयः, (त्विय) भवतो विषये। एवं अनेन प्रकारेण (परिच्छिनाम्) इयत्ताकिलतां (गिरम्) वाचं (विभ्रत्) धारयन्तु, वदन्त्वित्यर्थः। अननुमताविप—अनुमतिप्रकाशने लोट्। ववचित् लट्लकारस्यापि प्रयोगो लभ्यते, तत्रापि न काचित्क्षितिरिति। वस्तुतस्तु सर्वथैतदनुचितमेविति भावः। तिहं त्वं किमुचितं वेत्सीत्याशङ्क्ष्रचाह—(वयम्) अस्मत्समानवुद्धयोऽन्येऽगीतिबहुवचनम्। (तु) इति हेत्ववधारणे, (इह) विश्वस्मिन् (तत्) त्वद्भिन्नमन्यत् (तत्त्वम्) किञ्चदिप वस्तु (न विद्यः) नैव जानीमः, (यत्) तत्त्वं (त्वम्) भवान् (न भविस्) नासि। परिपक्षवबुद्धि-मन्तस्तु त्वामष्टमूर्तिरूपेणैव स्तुवन्तु, परं वयं भवन्तं सर्वात्मकरूपेणैव विद्यः। अस्माकं मते त्वद्भिन्नमन्यत्किङ्चदिप नास्तीति भावः स्पष्ट एव।

अष्टमूर्त्युल्लेखनच्च रघुवंशटीकायां कृतं मिल्लनाथसूरिणा—"अवेहि मां किङ्करमष्टमूर्तेः" (र० वं० २।३५) इत्यत्र, तद्यथा—

"वृथिवी सिललं तेजो वायुराकाशमेव च।
सूर्याचन्द्रमसौ सोम-याजी चेत्यष्टमूर्त्तयः॥" (इति यादवः)

अत्राष्टमूर्त्तिवर्णनप्रसङ्गेन भगवतः सर्वस्वरूपत्व-सर्वात्मकत्वादिविशिष्टगुणानां वर्णनयेव तत्तद्रूपगतमहामहिमसूचनयापि विशिष्टाद्वैतरूपतामापादितवन्त आचार्या इति । एवमेव स्कन्दगुराणे माहेश्वरखण्डारुणाचलमाहात्म्येऽप्युक्तं २४ अध्याये । यथा—

> "खं वायुरनलो वारि भूः सूर्यशिशनौ पुमान्। इति मन्मूर्त्तिभिविश्वं भासते सचराचरम्"॥

### संस्कृतपद्यानुवादः

त्वमेव सूर्व्योऽिस शशी त्वमेव त्वमेव वायुर्ह्वतभुक् त्वमेव। त्वमेव पानीयमथािस भूमिरात्मा त्वमेवािस न कोऽिप चान्यः॥ एतािमयत्ताकिलतां गिरं त्विय वदन्तु सर्वे परिपक्कबुद्धयः। परम्न विद्यो वयमस्ति तत्क्वचित्तत्त्वं भवेत्त्वद्व्यतिरिक्तमत्र यत्॥२६॥

### भाषाटीका

हे मगवन् ! (त्वम् अर्कः) आप ही सूर्यं हैं, (त्वं सोमः) आप ही चन्द्रमा हैं, (त्वमिस पवनः) आपही वायु हैं, (त्वं द्वुतवहः) आपही अग्नि हैं, (त्वमापः) आपही जल हैं, (त्वं व्योम) आप ही आकाश हैं, (त्वम् उ घरणिः) आप ही पृथिवी हैं (च त्वं आतमा) और आप ही आतमा अर्थात् क्षेत्रज्ञ, परमात्मा अथवा यजमानरूप हैं। (इति) यह अव्यय पद समाप्तिसूचक है, अर्थात् इतना ही मर। (परिणताः) पक्की वृद्धि वाले (त्विय) आपके विषय में (एवम्) इस प्रकार (परिच्छिन्नाम्) संकुचित अथवा हैंपी हुई (गिरम्) वाणी को (विश्वत्) घारण करें, अर्थात् कहा करें। परन्तु (वयं तु) हम लोग तो (इह) इस चराचर संसार में (तत् तत्त्वम्) उस तत्त्व को (न विद्यः) नहीं जानते हैं (यत् त्वं न मवित्त) जो तत्त्व आप नहीं हैं। माव यह है कि जिनकी वृद्धि वड़ी पक्की है, वे लोग आपको अष्टमूर्ति रूप से कहते हैं। पर हम लोगों के ऐसे कच्ची वृद्धिवालों की समझ में तो आप से मिन्न कुछ दूसरा दीखता ही नहीं है। सब कुछ आप ही हैं, जैसा कि दुर्गासप्तराती में भी कहा है कि—

यच्च किञ्चित्वविद्यस्तु सदसद्वाखिलात्मिके। तस्य सर्वेस्य या शक्तिः सा त्वं किं स्तूयसे सदा॥

अर्थात् कहीं पर भी जो कुछ सच्ची अथवा झूठी वस्तु है, उन सबकी शक्ति तुम्हीं हो, अत एव तुम्हारी स्तुति कैसे की जा सकती है ? यही अभिप्राय यहाँ पर भी है कि हम लोगों की समझ में तो सब कुछ आप ही हैं, आपसे भिन्न तो कुछ हुई नहीं है।

करि विचार देखहु मन मांही, तुमते विलग कतहुँ कछु नांही।।

पूर्व दलोक में विद्वानों के अनुमविसद्ध प्रत्यक्ष प्रमाण से ब्रह्म की अद्वैतसिद्धि और परमानन्दरूपता प्रतिपादित की गई है। अत एव इस दलोक में तर्क द्वारा भी उसी ब्रह्म की सर्वपरमानन्दरूपता प्रतिपादित की गई है। अत एव इस दलोक में तर्क द्वारा भी उसी ब्रह्म की सर्वपरमानन्दरूपता प्रतिपादित की गई है। यहाँ पर यह शंका होती है कि यदि "सर्व खिलवदं ब्रह्म" यह वेदवाक्य सही है तो फिर घड़ा-लोटा-छाता-कपड़ा-इत्यादि के जान हो जाने से भी ब्रह्मज्ञान हो जायगा और इस ब्रह्मज्ञान के हो जाने पर मुक्ति का भी पाना सिद्ध होना चाहिए। पर उसका समाधान यह है कि जब तक इन सब अचेतन अथवा सचेतन में रूमको भेद दीखता रहेगा, तब तक तुम निर्वाण पद के अधिकारी नहीं हो सकते। हाँ जब तुम्हारे हृदय से भेदबुद्धि निकल जायगी और तुमको—''सर्व ब्रह्ममयं जगत्" दिखलाने लगेगा तो तुम घड़ा-कपड़ा उसे नहीं कहोगे, वरन् ब्रह्म ही समझने लगोगे। तब तुम केवल मुक्ति के अधिकारी ही नहीं, तुम जीवन्मुक्त हो जाओगे, बस ।।२६।।

#### भाषापद्यानुवाद

रिव सिस वायू अगिनि जल, घरिन आतमा व्योम।
अष्ट मूर्ति धरि तुमिह हो, व्यापक जग प्रति रोम।।
बुद्धिमन्त इमि कहत हैं, तुमको सबिह बुझाय।
मो जानत (हम जने) अस तत्त्व नहिं, जो तुमसो विलगाय।।२६।।

### भाषाबिम्ब

तुम्ही सूर्जें सोमो पवन तुम ही आगि (अग्नि) तुम हो, तुम्ही पानी भूमी गगन तुम आत्मा तुमहि हो। यही भाषें पक्के चतुरमितवाले तुमहि को, हमारे जाने में अस कछु नहीं जो तुम न हो।।२६॥ एवं प्रत्यक्षानुमानार्थापत्तिभिरद्वितीयत्वं परमेश्वरस्य सर्वात्मकत्वेन प्रसाध्य तदेवागमेनापि साधयन् स्तौति —अथवा क्रमेण पूर्वश्लोकद्वये त्वंपदार्थं तत्पदार्थं च परिशोध्यानेन श्लोकेनाखण्डं वाक्यार्थं वदन् स्तौति —

> त्रयों तिस्रो वृत्तीस्त्रभुवनमथो त्रीनिप सुरा-नकाराद्यैर्वर्णेस्त्रिभरभिदधत्तीर्णविकृति । तुरीयं ते धाम ध्वनिभिरवरुन्धानमणुभिः समस्तं व्यस्तं त्वां शरणद गृणात्योमिति पदम् ॥२७॥

### मधुसूदनी

त्रयोमिति—हे शरणद, आर्ताभयप्रद, ओमितिपदं त्यां सर्वात्मानमद्वितीयं गृणाति अवयवशयत्या समुदायशयत्या च प्रतिपादयित । अत एव ओंकारस्यावयवशस्या वावयत्वेऽिष समुदायशयत्या पञ्कः जादेरिव पदत्वमुपपन्नं योगरूढिस्वोक्तारात् । तदस्वी-कारेऽिष 'मुप्तिङन्तं पदम्' (अष्टा० १।४।१४) इति वैयाकरणपरिभाषया पदत्वं 'कृत्तद्वितसमासाश्च' (अष्टा० १।२।४६) इत्यनेन समासस्यापि प्रातिपदिकसंज्ञाविधाना-त्सुबन्तत्वमुपपन्नमेव । कीदृशमोमितिपदम् ? समस्तं अकारोकारमकाराख्यपदत्रयकर्म-धारयसम।सिनिष्यन्तम् । एतेन समुदायशिक्तक्ता । तथा व्यस्तं भिन्नम् । अकार-उकार-मकाराख्यस्वतन्त्रपदत्रयात्मकमित्यर्थः । एतेनावयवशिकक्ता । इदं च पदद्वय-मिभधेयेऽिष योज्यम् । त्वां कीदृशम् ? समस्तं सर्वात्मकम्, तथा व्यस्तमध्यात्माधि-दैवादिभेदेन भिन्नतया प्रतीयमानम् । तथा च व्यस्तमोमितिपदं व्यस्तं त्वां गृणाति, समस्तमोमिति पदं समस्तं त्वां गृणातीत्युक्तं भवति । एतदेव दर्शयित—त्रयोमित्यादिना ।

त्रयीं वेदत्रयम्, तिस्रो वृत्तयो जाग्रत्स्वप्नसुषुप्त्याख्या अन्तःकरणस्यावस्थाः।
एतच्च विश्वतेजसप्राज्ञानामप्युपलक्षणम्। त्रिभुवनं भूर्भुवः स्वः। एतदपि विराड्ढिरण्यगर्भाव्याकृतातामुपलक्षणम्। त्रयः सुरा ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः। एतच्च सृष्टिस्थितिप्रलयानामप्युपलक्षणम्। एतच्च सर्वमकाराद्यैस्त्रिभिवंणैरभिदधद्भिधावृत्त्या प्रतिपादयद्व्यस्तमित्थः।

एवमत्र प्रकारः । ऋग्वेदो जाग्रदवस्था भूलोंको ब्रह्मा चेति चतुष्टयमकारार्थः ।
तथा यजुर्वेदः स्वप्नावस्था भुवलोंको विष्णुश्चेति चतुष्टयमुकारार्थः । तथा सामवेदः
सुषुप्त्यवस्था स्वलोंको महेश्वरश्चेति चतुष्टयं मकारार्थः । इदं माण्डू श्यनृसिहतापनीयाथर्वशिखादावन्यदप्युक्तं गुरूपदेशाज्ज्ञातव्यम् । अतिरहस्यत्वान्नेह सविशेषमुच्यते ।
तस्मादध्यात्माधिदैवाधिवदाधियज्ञादियावदन्यत्रोक्तमस्ति, तत्सर्वमत्रोपसंहर्तव्यं न्यूनता-

परिहाराय । तथा च सर्वप्रयञ्चाकारेण व्यस्तं त्वां अकारोकारमकारैव्यंस्तमोमिति पदमभिद्यत्वां गृणातीति सम्बन्धः । तथा तीर्णविकृति सर्वविकारातीतं तुरीयं अवस्था-त्रयाभिमानिविलक्षणं तव धाम स्वरूपं अखण्डचैतन्यात्मकम् ।

विति राहोः शिर इतिवद् भेदोपचारेण पष्टी । अणुभिध्वंनिभिरवहन्धानं स्वतः उच्चारियतुमशक्येरधंमात्रायाः प्लुतोच्चारणवशेन निष्पाद्यमानैः सूक्ष्मशब्देरवबोधं कुर्वत्प्रापयत् । समुदायशक्तया बोधयदिति यावत् । अर्धमात्राया एकत्वेऽपि ध्वनि-भिरिति बहुवचनं प्लुतोच्चारणे चिरकालमनुवृत्तायास्तस्या अनेकध्वनिरूपत्वाञ्च विरुद्धम् । ध्वनीनां चाणुत्वाणुतरत्वाणुतमत्वादिकं गुरूपदेशादिधगन्तव्यम् । तथा चार्धमात्रारूपेण समस्तमोमिति पदं समुदायशक्त्या सर्वविकारातीतं तुरीयं स्वरूपम-भिदधत् समस्तं त्वां गृणातोति सम्बन्धः ।

एवं च पदार्थाभिधानमुखेनाखण्डवाक्यार्थसिद्धिरर्थादुक्ता । तथाहि स्थूलप्रपञ्चोपहितचैतन्यमकारार्थः । तत्र स्थूलप्रपञ्चांशत्यागेन केवलचैतन्यमकारेण लक्ष्यते । तथा
सूक्ष्मप्रपञ्चोपहितचैतन्यमुकारार्थः, तत्र सूक्ष्मप्रपञ्चांशत्यागेनोकारेणोपलक्ष्यते । तथा
स्थूलसूक्ष्मपपञ्चद्वयकारणीभूतमायोपहितचैतन्यं मकारार्थः । तादृशमायांशपरित्यागेन
मकारेण चैतन्यमात्रं लक्ष्यते । एवं तुरीयत्वसर्वानुगतत्वोपहितचैतन्यमर्धमात्रार्थः,
तदुपाधिपरित्यागेनार्धमात्रया चैतन्यमात्रं लक्ष्यते । एवं चतुर्णां सामानाधिकरण्यादभेदबोधे परिपूर्णमद्वितीयचैतन्यमात्रमेव सर्वद्वैतोपमर्देन सिद्धं भवति ।

लक्षणया परित्यक्तानां चोपाधीनां मायातत्कार्यंत्वेन मिथ्यात्वात्, स्वरूपबोधेन चं स्वरूपाज्ञानात्मकमायातत्कार्यंनिवृत्तेनं पृथगवस्थानप्रसङ्गः । नह्यधिष्ठानसाक्षा-त्कारानन्तरमापतदध्यस्तमुपलभ्यते त्रय्यादीनां वाक्यार्थंबोधानुपयोगेऽप्युपासनायामुप्योगात्पृथगिभधानं द्रष्टव्यम् । तस्मात्सर्वं द्वितीयशून्यं प्रत्यगिभन्नं ब्रह्म प्रणववाक्यार्थं इति सिद्धम् । एतच्च सर्वेषां तत्त्वमस्यादिमहावाक्यानामुपलक्षणम् । तेषामिप प्रत्यगिभन्नपरिपूर्णाद्वितीयब्रह्मप्रतिपादकत्वात् । यथा च शब्दादपरोक्षनिविकल्पकबोधोन्यत्तिस्तथा प्रपश्चितमस्माभिर्वेदान्तकल्पलितिकायामित्युपरम्यते ।

हरिपक्षेऽप्येवम् ॥ २७ ॥

### नारायणी

(तीर्णविकृति) सर्वविधविकारातीतम्, निर्विकारिमिति यावत्। (तुरीयम्) अवस्थात्रितयपरं चतुर्थम् (तव धाम) भवतोऽखण्डचेतन्यात्मकं ज्योतिःस्वरूपम्। भेदो-पचारेणात्र षष्ठी। (अणुभिः परमसूक्ष्मैः (ध्वनिभिः) शब्दैः (अवरून्यानम्) व्याप्नुवत्। अर्थात् स्वतः उच्चारियतुमशक्यतया अर्द्धमात्रायाः प्लुतोच्चारणतां गतैः सूक्ष्मध्वनि-भिरवबोधं कुर्वत्। (समस्तम्) सर्वात्मकतया समुदायशक्त्या वा प्रतीयमानं (ओमिति-

पदम्) ओङ्कारः प्रणवो वा (त्वाम्) भवन्तमेव । अत्रापि समस्तं व्यस्तञ्चेति योजनीयम् । (गृणाति) कथयति, प्रतिपादयतीत्यर्थः । अत्र सर्ववेदादितत्त्वस्य ओङ्कारस्यापि वाच्यो भवानेवेति महिमसूचनं प्रकटितमिति । माण्डूक्योपनिषदि च ओंकारमाहात्म्यं द्रष्टव्य-मिति । शिवपुराणस्य वायवीयसंहितोत्तरभागस्थसप्तमाध्याये २३-३१ क्लोकेषु स्पष्टमुक्तम् ॥ २७ ॥

# संस्कृतपद्यानुवाद:

वेदत्रयीं त्रिभुवनं त्रितयं सुराणां वृत्तोरुद।त्तशयनप्रमुखाःच तिस्रः। वर्णेस्त्रिभः-अ-उ-म रूपधरैः सुवाच्यैः कर्णप्रियैरभिदधन्मृड! निविकारम्॥

बत्यन्तसूक्ष्मैः ध्वनिभिः समस्तैर्यद्व्याप्नुबद्धाम तुरीयसंज्ञम् । तद्व्यापकं सर्वत एव खण्डरूपेण यद्व्याप्यमपि प्रसिद्धम् ॥ आद्यन्तहीनं (शून्यम् ?) स्वयमेव जातमशेषवाग्जालविधानसूत्रम् । तदेतदोङ्कारपदं भवन्तं स्तौतीशः ! नित्यं प्रणतार्तिहारिन् ॥ २७॥

#### भाषाटीका

(शरणद !) हे आर्त्तं लोगों को अमय देने वाले ! (अकाराद्यैः) अकार, उकार, मकार नामक (त्रिमिः) तीन (वर्णैः) अक्षरों से (त्रयीं) तीनों वेद अर्थात् ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेद को, तथा (तिस्रोवृत्तीः) जाग्रदयस्था, स्वप्नावस्था और सुष्सि अवस्थाओं को अथवा उदात्त, अनुदात्त और स्वरितों को एवं (त्रिभुवन) तीनों लोक—भूलोक, भुवर्लोक और स्वर्लोक, अथवा स्वर्ग-मर्त्यं और पाताल को (अथो) तदनन्तर (त्रीन् सुरान् अपि) तीनों देवों को, अर्थात् अद्या, विष्णु और महेश्वर को (अभिदधत्) कहता हुआ, (तीर्णविकृति) सब प्रकार के विकारों से रहित, अर्थात् निर्विकार (तुरीये) तीनों अवस्थाओं से परे रहने वाला चौथा (तब धाम) आपका अखण्ड तेज (अणुमिः) अत्यन्त छोटी (व्विनिमिः) व्विनियों से (अववन्धाम्) व्याप्त हुआ, (समस्तम्) सर्वात्मक होने से थोड़ा छोटा तथा (व्यस्तम्) मिन्न-मिन्न होने से विस्तारयुक्त अथवा बड़ा (ओं इति पदम्) ओंकार (त्वम्) आप ही को (गुणाति) कहता है, अर्थात् प्रतिपादन करता है। अभिप्राय यह कि ओंकार में अकार, उकार और मकार—तीन अक्षर मिल्ने हैं। ये ही तीनों अक्षर संसार की समस्त तीन वस्तुओं के कारण हैं। यथा—

तीन गुण—सत्त्व, रज, तम ।
तीन देव—ब्रह्मा, विष्णु, महेश ।
तीन शक्ति—सरस्वती, लक्ष्मी, काली ।
तीन लोक—स्वगं, मत्यं, पाताल ।
तीन वेद—ऋक्, यजुर्, साम ।

तीन द्विज-बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य। तीन अवस्था-जाग्रत्, स्वप्न, सुष्धि । तीन वयःक्रम-व.त्य, यीवन, वार्धंक्य । तीन श्रेणी उत्तम, मध्यम, अधम । तीन परमात्मा — विराट्, हिरण्यगर्मं, अव्याकृत तीन जीवात्मा-विश्व, तेजस्, प्राज्ञ । तीन प्रकरण - सुबन्त, तिङन्त, कृदन्त (ब्याकरण में)। तीन वैदिकस्वर-उदात्त, अनुदात्त, स्वरित । वीन वायु-शीतल, मंद, सुगन्ध। तीन ऋतुकाल - चीत, उष्ण, वर्षा। तीन वैदिककाण्ड-ज्ञान, कर्म, उपासना । तीन पुण्यनदी - गंगा, यमुना, सरस्वती । तीन ऋण-देवऋण, ऋषिऋण, पितृऋण। तीन ताप-आध्यात्मिक, आधिदैविक, आधिभौतिक। तीन वर्ग - धर्म, अर्थ, काम । तीन राजशक्ति-प्रमाव, उत्साह, मंत्र (नीतिशास्त्र)। तीन ब्रह्मरूप -- सत्, चित्, आनन्द । तीन नाड़ी - इडा, पिंगला, सुषुम्णा (योगशास्त्र) । तीन धातु - कफ, वात, पित्त (वैद्यकशास्त्र)। तीन तौर्यं - नृत्य, गान, वाद्य (गान्धवंवेदशास्त्र) । तीन नायिका -- स्वकीया, परकीया, सामान्या (साहित्यशास्त्र)। तीन वृहत्काव्य नैषधचरित, शिशुपालवध, किरातार्जुनीय । तीन लघुकाव्य—मेबदूत, कुमारसंमव, रघुवंश । तीन लोकदशा—सृष्टि, स्थिति, विनाश । तीन प्रधानतीर्थ-काशी, प्रयाग, गया । तीन प्राणायाम - कुम्मक, पूरक, रेवक। तीन समय-दिन, रात्रि, सन्ध्या । तीन जीववर्ग-स्त्री, पुरुष, नपुंसक । तीन कर्म-कायिक, वाचिक, मानसिक। तीन मुक्तिसाधन—मक्ति, ज्ञान, वैराग्य। तीन मोक्षप्राप्ति---ब्रह्मज्ञान, योगाभ्यास, काशी। तीन प्रकाशक - सूर्यं, चन्द्र, अग्नि।

तीन वर्णं — स्वर, ब्यञ्जन, संयुक्त ।
तीन उच्चारण — हृस्व, दीघं, प्लूत ।
तीन काल — भूत, मिवष्य, वर्तमान ।
तीन वचन — एकवचन, द्विचन, बहुवचन
तीन पुरुष — प्रथमपुरुष, मध्यमपुरुष उत्तमपुरुष
तीन प्रस्थान — समाष्यगीता, पश्चदशी, ब्रह्मसूत्र
दशोपनिषद्, ब्रह्मसूत्र, मगवद्गीता

#### सर्वादिसिद्धशब्द---

तीन---ओम्, तत्, सत् - इति निर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधो मतः (गीता) । स्कन्दपुराणनागरखण्ड-हाटकेश्वरमाहातम्य---अ० १९९।

तीन क्षेत्र-कुरुक्षेत्र, हाटकेश्वर, प्रभास । तीन अरण्य-पुष्करारण्य, नैमिषारण्य, धर्मारण्य। तीन पूरी-वाराणसी, द्वारका, अवन्ती (उज्जैन)। तीन वन - वृन्दावन, खाण्डववन, दैतवन। तीन ग्राम कल्पग्राम, शालिग्राम, नंदिग्राम । तीन तीर्थं - अग्नितीर्थं, शुक्लतीर्थं, पितृतीर्थं । तीन पर्वंत श्रीशैल, अर्बुद (आयू), रैवतक । तीन नदी-गंगा, नमंदा, सरस्वती (प्लक्षोद्भया)। तीन त्रिफला-अाँवला, हर्रा, बहेरा। तीन त्रिकद्क-- मिर्च, सोंठ, पीपल। तीन उपवेद-धनुर्वेद, गान्धवंवेद, आयुर्वेद । तीन प्रधान मत-हिन्दू, मुसलमान, कृस्तान । तीन दीवानी के बहदे —सदराला, जज, हाईकोर्ट के जज। तीन फीजदारी के बहदे-मजिस्ट्रेट, जज्ज, हाईकोर्ट । तीन माल के बहदे-कलेक्टर, किमश्नर, बोर्ड। तीन प्रधानामाषा--हिन्दी, पारसी, अंगरेजी। तीन परभपूज्य-माता, पिता, गुरु। तीन तपंणीय-पिता, पितामह, प्रपितामह। माता, पितामही, प्रिपतामही। मातामह, प्रमातामह, वृद्धप्रमातामह।

तीन मौसम—गर्मी, जाड़ा, बरसात ।
तीन परीक्षा—प्रथम, मध्यम, आचार्य ।
तीन परीक्षा—इन्ट्रेन्स, इन्टर (ए० फे०), ब्याचुलर (बी० ए०) ।
तीन प्रेमास्पद—पुत्र, मित्र, कलत्र ।
तीन महावीर—हनुमान्, मीध्म, अर्जुन ।
तीन अग्नि गाहंपत्य, आह्वनीय, दक्षिण ।

तीन देह-स्थल, सूक्ष्म, कारण। तोन मुनित्रय-पाणिनि, कात्यायन, पतझ्जलि (स्याकरणाचार्य)। तीन वाक्ययोजक-कर्ता, कर्म, क्रिया । तीन वृत्ति-अभिधा, लक्षणा, व्यञ्जना (साहित्यशास्त्र) । तीन वंश कर्ता - सूर्यं, चन्द्र, अग्नि (क्षत्रियवंशकारक) । तीन राम-परशुराम, रामचन्द्र, बलराम । तीन प्रवलसूरारि-हिरण्यकशिपु, रावण, शिशुपाल । तीन चमस्कार-सूर्यं, अग्नि, बिजुली। तीन जप--मानसिक, उपांशु, शाब्दिक। तीन दानपात्र--दीन (दरिद्र), अनाथ, विद्यार्थी । तीन महादान-अन्न, जल, विद्या। तीन महावाक्य के शब्द-अहं, ब्रह्म, अस्मि। तीन अथवा-तत्, त्वम्, असि । तीन अवश्यकर्तंव्य-यज्ञ, दान, तप । तीन कर्मफल-इष्ट, अनिष्ट, मिश्र। तीन समस्तविषय-जान, ज्ञेय, ज्ञाता । -कमं, करण, कर्ता। --- प्रमाण, प्रमेय, प्रमाता । ---दर्शन, हर्य, द्रष्टा (इत्यादि) । तीन मनुष्यभेद-परमार्थी, स्वार्थी, राक्षस (व्यर्थी)। तीन उपदेश--नाम, लक्षण, परीक्षा (न्यायशास्त्र)। तीन प्रधान आश्रम - ब्रह्मचर्यं, गृहस्य संन्यास । तीन प्राणिव्यवस्था - जलचर, स्थलचर, नमश्चर। तीन अग्नि के गूण-- रूप, स्पर्श, शब्द । तीन शास्त्रार्थ-वाद, जल्प, वितण्डा । तीन प्रधान पूज्य - ऋत्विक्, पुरोहित, आचार्य । तीन प्रचलित पूज्य --- जल, अग्नि, पृथिवी (मृत्तिका)। तीन हिन्दू धर्मं चिह्न - शिखा, सूत्र, तिलक । तीन प्रधान संप्राम - देवासुर, राम-रावण, महामारत । तीन वैद्यक-निघण्टु, निदान, चिकित्सा ।

इसी मौति यदि विचारपूर्वंक देखा जाय तो सब कुछ त्रयान्तर्गत ही सिद्ध होता है। अतएव समग्र तीन—अकार, उकार, मकारात्मक एक ओंकार के ही रूप दृष्टिगोचर होते हैं। इन समस्त तीनों से परे तुरीय (चौथा) घाम ही परमेश्वर का है। सृष्टि के आदि में जब परमज्योति प्रकट हुई, तो उसी की महाध्वनि का नाम ओंकार पड़ा है। यह कथा काशीखण्ड के ७३-७४वें अध्यायों में ओंकारेश्वर के वर्णन में विस्तारपूर्वंक पाई जाती है। माव यह है कि ओंकार पद के बाच्य आप हो हैं, क्यों कि वही ओंकार समासयुक्त होकर आपको समस्त कहता है और क्यासयुक्त होने पर आप ही को व्यस्त बतलाता है। अतएव आपकी सर्वात्मकता और अद्वितीयता प्रत्यक्ष, अनुमान और अर्थापत्ति इत्यादि से सिद्ध रहने पर भी आगम द्वारा प्रकट है।। २७॥

#### भाषापद्यानुवाद

तीन वेद अष्ठ वृत्तित्रय, त्रिभुवन तीनहु देव। अकारादि अच्छर कहत, तुहि विकार नहि सेव।। अणु व्वनिते अवष्द्ध है, चौथा धाम तुम्हार। भाषत व्यस्त समस्त नित, सरनद तुहि ओंकार।। २७॥

#### भाषाबिम्ब

त्रिवेदों के गाये त्रिभुवन परे तीन सुरसो।
अकारादी वर्ने कहत विकृती हीन जिहि को।।
अहं चौथा धामै रहत अति सूच्छ्मै (क्ष्मै) ध्वनि मरो।
सदा गावै तोरी स्तुति गिरिश ! ओंकार पद सो।। २७॥

0

एवं तावदिवितीयब्रह्मवाचकत्वेन प्रणव उपन्यस्तः, एतस्य चार्थानुसन्धानं जपश्च समाधिसाधनत्वेन पतञ्जिलना सूत्रितः "समाधिसिद्धिरोश्चरप्रणिधानात्" (यो० सू० २।४५) इति । "ईश्वरप्रणिधानाद्वा" (यो० सू० १।२३) इति सूत्रान्तरं "तस्य वाचकः प्रणवः" (यो० सू० १।२७)- "तज्जपस्तदर्थभावनम्" (यो० सू० १।२८) इति सूत्राभ्यां प्रणवजपस्य प्रणिधानशब्दार्थत्वेन व्याख्यानात् । श्रुतौ च "एतदालम्बनं श्रेष्ठमेतदालम्बनं परम् । एतदालम्बनं ज्ञात्वा यो यदिच्छिति तस्य तत्" इत्यादिना तस्य सर्वपुमर्थहेतुत्वमुक्तम् । एतस्य चातिदुक्त्हार्थत्वेन स्त्रीशूद्राद्यन- ह्त्वेन चासाधारणत्वात्सर्वसाधारणानि प्रसिद्धानि भगवद्वाचकानि पदानि जपार्थत्वेन वदन् स्तौति—

भवः शर्वो रुद्रः पशुपितरथोग्रः सहमहां-स्तथा भीमेशानाविति यदिभधानाष्टकिमदम् । अमुष्मिन्प्रत्येकं प्रविचरित देव श्रुतिरिप प्रियायास्मै धाम्ने प्रणिहितनमस्योऽस्मि भवते ॥२८॥

# मधुसूदनी

भव इत्यादि—हे शरणद, हे देव, इदं यदिभधानाष्टकं अमुिष्मिन्निभिधानाष्टके विषये प्रत्येकमेकैकशः । प्रतिनामेति यावत् । श्रुतिर्वेदः प्रविचरित प्रकर्षेण बोधकतया विचरिति, वर्तंत इत्यर्थं। अपिशव्दात्स्मृतिपुराणागमादिकमिष । अथवा प्रणव् हवापुष्टिमन्निष श्रुतिः प्रविचरतीति योज्यम् । यद्यप्यष्टाध्यायार्थंकाण्डे विह्निनामत्वेनैतानि समाम्नातानिः; तथापि वह्नेभंगविद्वभूतित्वात्तन्नामत्वेऽपि न भगवन्नामत्वव्याघातः । यद्वा अमुष्टिमन्नामाप्टके देवानां ब्रह्मादीनामिष श्रुतिः श्रवणेन्द्रयं प्रविचरित सावधानतया वर्तते । देवा अपि त्वन्नामश्रवणोत्सुकाः कि पुनरन्य इत्यर्थः । कि तन्नामाष्टकिमत्यत आह—भव इत्यादि । महता महच्छव्देन सह वर्तन इति सहमहान्महादेवः तथैवागम-प्रसिदः । इतिशव्दः समाप्त्यर्थः । यस्य च नाममात्रमि सर्वपुरुषार्थप्रदः, स पुनः स्वयं कीदृश इति भवत्युद्रेकेण प्रणमित । प्रियायेत्यादिना । अस्मे स्वप्रकाशचैतन्य-रूपत्वेन सर्वदा परोक्षाय भवते महेश्वराय । कीदृशाय ? धाम्ने सर्वेषां शरणभूताय विद्रपःयेति वा । योग्यमुपचारं किमिष कर्तुमशक्नुवन्नहं केवलं प्रविहितनमस्योऽस्मि प्रकर्षेण वाङ्मनःकायव्यापारातिशयेन विहिता नमस्या नमस्क्रिया येन स तथा (केवलं तुभ्यं कृतनमस्कारो भवामीत्यर्थः) । प्रणिहितेति पाठेऽप्येवमेवार्थः ।

हरिपक्षेऽप्येवम्—भवादीनां च हरिनामत्वं योगवृत्त्या सम्भवत्येव सहस्रनाम-स्तुतिपिठतत्वाच्चेति द्रष्टव्यम् । अथवा यदिदमिभधानाष्टकं अमुिष्मिन्प्रत्येकं देवश्रुतिरिप देवशब्दोऽपि प्रविचरित संबद्धो भवति । तथा च भवदेव इत्यादिरूपं तव रहस्यनामा-ष्टकमित्यर्थः । तथा च भवस्य रुद्रस्यापि देव आराध्य इत्यर्थः । एवमन्येष्विप नामसु द्रष्टव्यम् ॥२८॥

### नारायणो

(देव!) दीव्यतीति देवः 'पवाद्यच्' (अष्टा० ३।१।१३४) हे लीलाविग्रह-धारिन्! (भवः) भवतीति भवः। भवते वा सर्वम्, भू-प्राप्तौ (चु० आ० से०) अत्रापि 'पचाद्यच्' (शर्वः) शृणातीति शर्वः (क्रया० प० से०) 'कृगृशृदृभ्यो वः' (उणा०१।११५) (छद्रः) रोदयतीति छद्रः। 'रोदेणि लुक्चे' (उ० २।११) इति रक्प्रत्ययः णेश्च लोपः। (पशुपतिः) पशूनां स्थावरजङ्गमानां पतिः, अथवा—'ब्रह्माद्याः पश्चः प्रोक्तास्तेषां पतिरसौ स्मृतः।' (अथ) ततः परं (उग्रः) उच्यति कुधा सम्बध्यते इति उग्नः। उच-समवाये (दि० प० से०) 'ऋष्ट्रः०' (अष्टा० २।२८।३०) इत्यादिना रन् गश्चान्तादेशः! (सहमहान्) महता शब्देन सह वर्तते इति सहमहान्, अर्थान्महादेवः। महान्देवो नटनादिकं खेलनं यस्य स महादेवः। अथवा शिवपुराणोक्तेवास्य व्युत्पत्तिः कार्या, यथा—

'पूज्यते यत्सुरैस्सर्वेर्महांश्वेव प्रमाणतः । घातुर्महेति पूजायां महादेवस्ततः स्मृतः ॥

देवशब्दस्तु सम्बुद्धियद एव व्याख्यातः । (तथा) तद्वत् (भीमेशानौ) बिमेत्यस्माद् भोमः—'भीमादयोऽपादाने' (अष्टा० ३।४।७४), पुनः—'भियः षुग्वा' (उणा० १।१४८) इति पुक्। 'भोमोऽम्लवेतसे घोरे शम्भो मध्यमपाण्डवे' इति च कोशः। एवं इष्टे — इति ईशानः — 'ताच्छील्यवयोवचनशक्तिषु चानश्' (अष्टा० ३।२।१२९) इति चानश् प्रत्ययः। (इति) — समाप्तिसूचनायां (इत्म्) कथ्यमानं (यत्) प्रसिद्धं (अभिधानाष्टकम्) नामाष्टकम्, अष्टौ नामानि सन्तीति वा। (अमुष्टिमन्) अभिधानाष्टके (श्रुतिरिप) वेदपुरुषोऽपि (प्रत्येकम्) एकं एकं नाम प्रति (प्रविचरित) प्रकर्षेण बोधकतया विचरित, वर्तते इत्यर्थः। अत एव (प्रियाय) स्वमनोनुकूलाय (अस्मै) पूर्वोक्तप्रणवप्रतिपाद्याय तुरीयतेजसे (धाम्ने) ज्योतीक्ष्पाय (भवते) तुभ्यम् (भणिहितन्मस्यः) उचितोपचारं कर्तुमशक्तुवन्नहं विहितनमस्कारः (अस्म) भवामि। क्विचित् प्रणिहितेत्यत्र प्रविहितेति पाठोऽपि दृश्यते, तत्राप्यर्थः स्पष्ट एव।

अत्रोक्तरलोकस्त्रितयान्तर्गतप्रकारिवशेषो द्रष्टव्यः—क्षितिमूर्तिः शर्वः १, जलमूर्तिभंवः २, अग्निमूर्ती रुद्रः ३, वायुमूर्तिरुग्नः ४, आकाशमूर्तिर्भीमः ५, यजमानमूर्तिः पशुपतिः ६, चन्द्रमूर्तिर्महादेवः ७, सूर्यमूर्तिरीशानः ८। एवं प्रणवाद्या नमोन्ता अष्टी मूर्तयो मन्त्ररूपेण जप्या इति विज्ञापितं 'त्वमर्कं-त्रयो'ति पूर्वोक्तपद्यद्वयेन सदामुना रुलोकेनेति सुधीभिरवधेयम् । अत्र यस्य नाममात्रमपि परमपुरुषार्थप्रदं वेदप्रतिपादितं च वरीर्वात, स स्वयं कीदृक् ? इति महामिहमाऽवधोधितः, एतच्च स्पष्टमुक्तं शिवपुराणे वायवीयसंहितोत्तरार्द्धे चतुर्थाध्याये श्रीकृष्णं प्रत्युपमन्युमहर्षिणेति ॥२८॥

### संस्कृतवद्यानुवादः

शर्वो भवः पशुपतिः पुनरुग्ररूप ईशानभीमयुतरुद्रमहादिदेवाः । नामाष्ट्रकं प्रथितमेतदतीव शम्भो देवाष्टमूर्तिधर शङ्कर दीनबन्धो ॥ प्रत्येकमस्मिन् तव नाम विस्तराद् भक्त्या परिस्तौत्यपि वेदपूरुषः । धाम्नेऽथ तस्मै भवते भवोद्भव नित्यं नमस्याः शतशो हि मत्कृताः ॥२८॥

### भाषाटीका

(देव!) हे देवाधिदेव! (मव: शवं: रुद्र: पशुपित: अथो उग्र: सहमहान् तथा मीम-शानी (इति) मव, शवं, रद्र, पशुपित, उग्र, महादेव, मीम और ईशान—(यत् इदम् अमिधानाष्टकम्) यह जो आपके आठ नाम हैं, (अमुिष्मिन्) इन आठो नामों में (प्रत्येकम्) प्रत्येक नामको (श्रुति: अपि) स्वयं वेद मी, यहाँ पर "अपि" कहने से यह बोध होता है कि जब वेद ही कहता है, तो इतिहास-पुराण इत्यादि की कौन गिनती है ? (प्रविचरित) बहुत बड़ी बोधकता से चलता है, अर्थात् विशेष प्रचार करता है। (अस्मै प्रियाय धाम्ने मवते प्रणिहितनमस्यः अस्मि) अत एव इस अपने परम इष्ट तेजोरूप आपको केवल प्रणाम करने वाला है।

अमिप्राय यही है कि ऊपर जो आठ नाम कहे गए हैं, इनमें प्रत्येक नाम को लेकर वेदपुरुष मी आपका स्तुतिगान करता है, अर्थात् ये आठों नाम वेद प्रतिपादित हैं और आप हुमारे इष्टदेव ज्योतिरूप हैं, अतएव आठों नामों के मन्त्र द्वारा मैं केवल आपको प्रणाम करता हैं; क्योंकि और कोई पूजा अथवा सेवा मुझसे नहीं हो सकती है !

विशेष द्रष्टन्य यह है कि इसके पूर्व इलोक में थोंकार का निरूपण किया है और उसके मी पूर्व "स्वक्षकः" (२६) इत्यादि इलोक में भगवान की अष्टमूर्तियों का निरूपण हुआ है, अर्थात् पहिले अष्टमूर्ति का वर्णन करके तब ओंकार पद के वाच्य वाचकरूप को दर्शाया है। तदनन्तर परमेश्वर के नामष्टक को कीर्तन करके प्रणाम किया। है इससे यह बात पाई जाती है कि अष्टमूर्ति के कथित एक-एक रूप के साथ ओंकार के सहित आठों नामों के एक-एक नामों में चतुर्थ्यन्त नमः प्रयोग करने से आठ मन्त्र बन जाते हैं, उन लोगों को केवल इस रलोक के कहे हुए आठों नामों के मन्त्रों को, जो जिसके अनुक्ष्र हो, गुरु के उपदेशानुसार जप करना चाहिए। अत्यन्त रहस्य विषय होने से मन्त्रों का प्रकार जना दिया गया है। विज्ञ मानुक लोग स्वयं उनका उद्धार बना सकते हैं। ये ही आठों नाम मन्त्र कहलाते हैं।।२८।।

#### भाषापद्यानुवाद

सर्व रुद्र मव पसुपतो, महादेव ईसान। उग्र मीम-ये विदित हैं, तुव आठहु अभिधान।। इनमें नित प्रति एकको, वरनत वेद महान्। परम ज्योति चैतन्य तुहि, करहुँ प्रनाम वखान।। १८॥

### भाषाबिम्ब

मवो मीमो रुद्रो पसुपति महादेव सरवो, इसानो उग्रो हैं कहत सब नामाष्टक यहो। यही में प्रत्येकै स्तुति करत वेदौ तुमहि को, नमस्या है मोरी नित परम-ज्योती तनु लगी।।२८।।

एवं जातभक्त्युद्रेको नमस्कारमेवानुवर्तयन्दुरूहमहिमत्वेन भगवन्तं स्तौति—

नमो नेदिष्ठाय प्रियदव दिवष्ठाय च नमो नमः क्षोदिष्ठाय स्मरहर महिष्ठाय च नमः । नमो विषष्ठाय त्रिनयन यविष्ठाय च नमो नमः सर्वस्मै ते तदिदमिति शर्वाय च नमः ॥२९॥

# मध्सूदनी

नम इति—हे प्रियदव, अभीष्टिनिर्जनवनिवहार, ते तुभ्यं नेदिष्ठायात्यन्तिनिकट-वृतिने, दिविष्ठायात्यन्तदूरवितने च नमोनमः। हे स्मरहर, कामान्तक, क्षोदिष्ठाय क्षुद्वतराय, मिह्छाय महत्तराय च तुभ्यं नमोनमः । तथा हे त्रिनयन, त्रिनेत्र, विष्ठाय अतिवृद्धाय, वृद्धतरायेति वा, यिवष्ठाय युवतमाय च तुभ्यं नमोनमः । एवमत्यन्ति विरुद्धस्वभावस्याल्पबृद्धिभिः कथमिष स्वरूपिनर्णयासम्भवात्सर्वदा नमस्कार एव करणीय इति प्रदर्शनाय नमस्कारशब्दावृत्तिः । तथा च श्रुतिः—"दूरात्सुदूरे तिष्क्रिमितके च', 'अणोरणीयान्महतो महीयान्', 'त्वं स्त्री त्वं पुमानिस त्वं कुमार उत वा कुमारी । त्वं जीणों दण्डेनाक्रिस त्वं जातो भवसि विश्वतोमुखः' इत्यादि । तथा कि वहुना, सर्वस्मै सर्वरूपाय तुभ्यं नमः । 'इदं सर्वं यदयमात्मा' (वृ० उ० २।५१) इति श्रुतेः ।

ननु तर्हि सर्वविकाराभिन्नत्वाद्विनाशित्वप्रसङ्ग इत्याशङ्क्य, सर्वस्याध्यस्तत्वेन वास्तवभेदाभावात्सर्ववाधाधिष्ठानत्वेन च श्रुतिषु सामानाधिकरण्येन व्यपदेशादि ती-यस्य ब्रह्मणो न विकारगन्धोऽपि सम्भाव्यत इत्यभिप्रायेण नमस्कुर्वन्नाह—तदिदमिति-सर्वाय च नम इति । तत्परोक्षमिदमपरोक्षमित्यनेन प्रकारेणानिर्वाच्यं सर्वं यत्र स तदिदमित्तिसर्वस्तस्मै । बहुन्रीहावन्यपदार्थप्रधानत्वान्न सर्वनामता । तेन सर्वाधिष्ठान-भूताय तुभ्यं नम इत्यर्थः ॥

हरिपक्षेऽप्येयम्—केवलं सम्बोधनत्रयमन्यथा व्याख्येयम् । प्रियाणि वैषियक-सुखानि वैराग्योद्घोधेन दुनोति नाशयतीति प्रियदवः । तथाच स्मरो वासना, तं हरतीति स्वभक्त्युद्रेकेणेति स्मरहरः । तथा त्रयाणां लोकानां नयनवत्सविधिवभासक-स्त्रिनयन इति प्रागिप व्याख्यातम् ॥ २९ ॥

### नारायणी

(प्रियदव !) हे निर्जनवनिहारिन् ! (नेदिष्ठाय) अतिशयेनान्तिकः नेदिष्टः । अतिशायने तमिबछनी' (अष्टा० ५।३।५५) इत्यत इष्टन्प्रत्ययः, सर्वत्रैवामुष्टिमन्पद्ये बोध्य । स्पत्र तु—'अन्तिकबाढयोर्नेदसाधी' (अष्टा० ५।३।६३) इति नेदादेशो विशेषः । अत्यन्तिकटवर्तिन इत्यर्थः । (ते) तुभ्यं (नमः) । (तथैव दिष्ठाय) अतिशयदूरवर्तिने (च) ते (नमः) । हे (स्मरहर !) कामान्तक !—'हरः स्मरहरो भगःं' (अ० को० १।१।३३) । (क्षोदिष्ठाय) क्षुद्रतराय—'स्थूलदूरयुवह्रस्वक्षिप्रक्षुद्राणां यणादिपरं पूर्वस्य च गुणः' (अष्टा० ६।४।१५६) इत्यत एवोभयत्रापि यणादिलोपगुणौ । ते (नमः) । एवं (मिह्छाय च नमः) महत्तराय च भवते नमः । (त्रिनयन !) हे त्रिलोचन ? (विष्ठाय) अतीव वृद्धाय । अत्र —'प्रिय स्थिर०' (अष्टा० ६।४।१५१) इत्यादिना वृद्धस्थाने वर्षादेश एव विशेषः । ते (नमः) । अथ (यिष्ठाय च नमः) अतिशयेन युवा इति यिवष्ठस्तस्मै, अत्रापि पूर्वोक्त—'स्थूलदूर०' इत्यादिनैव यणादिलोपगुणौ । (सर्वस्मै ते नमः), कि बहुना सर्वस्वरूपाय सर्वोत्मकाय वा भवते नमः । (इति) अनेन प्रकारेण (तत्) मत्कृतं (इदम्) क्रियमाणं सर्वं (नमः) नमस्कारः (शर्वाय) शिवाय भवत्विति शेषः ।

विविद्दन्त्यादिरिप लभ्यते, यथा सर्वायेति, तत्र 'पर्व गती' अथवा 'षवं हिंसायाम्' (भ्वा० प० से०) इत्येताभ्यां धातुभ्यां व-वयोरभेदात् 'पचाद्यचि' (अष्टा० वे११११३४) इत्यतः सर्वोऽपि भवति । तथा चात्र शिवपर्यायत्वान्न सर्वनामता । यथा चोक्तमपि नामनिधानकोशे—'सर्वस्तु शर्वो भगवान् शम्भुः कालञ्जरः शिवः' इति । वश्चिद् अतिसर्वायेत्यपि पाठः; परन्तु तत् परोक्षमिदमपरोक्षमिति । अनेन प्रकारेण अनिर्वाच्यं सर्व यत्र सः, तदिदमिति सर्वः, तस्मै तदिदमितिसर्वायेत्येकं पदम् । अत्र बहुन्नोहावन्यपदार्थप्रधानत्वान्न सर्वनामतेति सर्वं विवेचनीयं विचक्षणैरेवमेवोक्तं भगवद्गीतायामपि—

'नमः पुरस्तादथ पृष्ठतस्ते नमोऽस्तु ते सर्वत एव सर्व। अनन्तवीर्यामितविक्रमस्त्वं सर्वं समाप्नोषि ततोऽपि सर्वः॥ (गीता—४।११)

अमुत्र — 'अणोरणोयान् महतो महोयान्' (क० उ० २।२०) इत्यादिरूपां श्रुति-मवलम्ब्येव भगवतः सर्वात्मकत्वं सर्वाधिष्ठानभूतत्वादि च सम्यक् प्रतिपाद्य सर्विविधमहिमशालिनेऽष्टमूर्तयेऽष्टधा नमः प्रयोगोऽतिशयभक्तिमत्तामेव द्रढयति कवेरिति ॥ २९॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

नमो निकटर्वातने प्रियवनाय तुभ्यं नमो नमः परमदुस्तराय च शिवाय देवाय ते । नमो लघुतराय ते मदनमानध्वंसिने महामहिमशालिने महिततेजसे ते नमः॥

नमोऽस्तु ते वृद्धतराय शम्भवे युवस्वरूपाय च बालकाय वा । सर्वाय सर्वातिशयाय सर्वतः सर्वस्वरूपाय भवेन्नमो नमः ॥ २९ ॥

## भाषाटीका

(प्रियदव!) हे आनन्दकाननिवहारिन्! (नेदिष्ठाय नमः) अत्यन्त निकट में रहने बाले आपको नमस्कार है तथा (दिविष्ठाय च नमः) सर्वतः दूरवर्ती आपको नमस्कार है। (स्मरहर) हे कामनाशक! अथवा स्मरण करने मात्र से दुःखों के हरण करने वाले! (क्षोदिष्ठाय नमः) अत्यन्त लघुतम का आपको नमस्कार है। (मंहिष्ठाय च नमः) और सबसे वड़े रूप वाले आपको नमस्कार है। (त्रिनयन!) हे त्रिलोचन! अर्थात् चन्द्र-सूर्य-अग्नि हैं नेत्र जिसके, जैसा कि वहा भी है—''वन्दे बिह्मशशाङ्क सूर्यनयनम्''—अथवा तीनों ही लोकों में है नयन

(नीति) जिसका, (वर्षिष्ठाय नमः) अतिशय वृद्ध आपको नमस्कार है तथा च (यविष्ठाय च नमः) परम तक्ण आपको नमस्कार है। एवं च (सर्वस्मैं ते नमः) सर्वस्वरूप आपको नमस्कार है। (तत् इदं नमः शर्वाय च इति) यह सब मेरा किया हुआ नमस्कार शर्वस्वरूप आपको निवेदित है, अथवा सब किसी के अतिक्रमण करने वाले शर्व मगवान को नमस्कार है।

अमित्राय स्पष्ट है कि आप ही सब कुछ हैं और आप ही सब किसी के रूप हैं, अवएव आप ही को मैं प्रणाम करता हूँ; कारण यह है कि आप अत्यन्त विरुद्ध-स्वमाव होने से कदापि निर्णीत नहीं हो सकते, अर्थात् हम लोग जैसे क्षुद्रबुद्धि वालों का किया हुआ यह निर्णय नहीं हो सकता कि आप क्या हैं ? किवा कैसे हैं ? तब और क्या कर सकते हैं ? वेवल बारंबार प्रणाममर करते हैं । यहाँ विशेषता यह है कि पूर्व में अष्टमूर्ति और अष्टनामों को कहकर इन रलोकों में आठ बार नमस्कार करने से साष्टांग दण्डवत्प्रणाम लिखने की पूर्ण विधि दिखलाई गयी है । इसमें आठ बार ''नमः'' पद के प्रयोग होने से महापुनरुक्ति दोष आ पड़ने की आशंका नहीं करनी चाहिए; क्योंकि परमेश्वर की दुरूह महिमा को सोचकर किव ने अपनी परममक्ति के उद्देक को प्रकट किया है । अतः यह दोष नहीं है, वरन् बहुत मारी गुण अथवा अलंकार हो गया है । ईश्वर सर्वशक्तिमान् होने से उसके विरुद्ध स्वमाव को रामायण में भी इस प्रकार से कहा है —

''आदि अन्त को उ जासुन पावा, मित अनुमान निगम अस गावा।
पद विनुचलै सुनै विनु काना, कर विनु कमें करें विधिनाना।
आनन रिहत सवल रस मोगी, विनु वाणी वक्ता बड़ जोगी।
तनु विनु परस नयन विनु देखा, गहै घ्रान विनु वास असेषा।
अस सब मांति अलौकिक करनी, महिमा जासु जाइ नहि बरनी।'' (तु॰ रा॰)।।२९।।

## भाषापद्यानुवाद

नमो नगीची देव जो, दूरवित पुनि होय।
नमो कामरिपु! छुद्र ह्वै, रहत (बनत) बहुत बड़ जोय।।
नमो बूढ़ते बूढ़ जो, त्रिनयन! महाजुआन।
नमो सबँ-मय सबँते, ऊपर सबँ महान्॥ २९॥

## भाषाबिम्ब

नमो पासै-वासी प्रियवन ! महादूर बसहू, नमो छोटेरूपी बहुत-बड़ मारी तुमींह को। नमो बूढ़े बाबा जुबक-तनु-घारी गिरिशजू, सबै रूपै धारैं तिनहि प्रभु सर्वे नमत हीं।। २९।। अधुना पूर्वोक्तसर्वार्थसंक्षेपेण नमस्कुर्वन् स्तुतिमुपसंहरति—

बहलरजसे विश्वोत्पत्तौ भवाय नमोनमः प्रबलतमसे तत्संहारे हराय नमोनमः। जनसुखकृते सत्त्वोद्रिक्तौ मृडाय नमोनमः प्रमहसिपदे निस्त्रैगुण्ये शिवाय नमोनमः।।३०।।

## मधुसूदनो

बहलेति—विश्वोत्पत्ती विश्वोत्पत्तिनिमत्तं बहलं तमःसत्त्वाभ्यामधिकं रजो यस्य, तस्मै उद्विक्तरजसे भवत्यस्माज्जगिदित भवो ब्रह्ममूर्तिस्तस्मै तुभ्यं नमोनमः । तथा तत्संहारे तस्य विश्वस्य संहारिनिमत्तं प्रबलं सत्त्वरजोभ्यामनिभभूतमुद्विकं तमो यस्य, तस्मै, हरतीति हरो रुद्रमूर्तिस्तस्मै नमोनमः । तथा जनानां सुखकृते सुखनिमत्तम् । कृतशब्दोऽव्ययो निमित्तवाची । सत्त्वस्योद्विकावुद्वेके रजस्तमोभ्यामाधिक्ये स्थितायेत्यर्थाल्लभ्यते । 'सत्त्वोद्वेके' इति वा पाठः । अथवा सत्त्वोद्विकौ सत्यां जनानां सुखं करोतीति जनसुखकृत्, तस्मै । यद्वा सुखस्य कृतं करणम् । भावे कः । तस्मिन् विश्वमित्तम् । एवं व्याख्याने प्रक्रमभङ्गदोषो न भवति पूर्वपर्यायद्वये उत्तरपर्याये च सप्तम्यन्तिनित्तत्तिर्देशात् । मृडयित सुखयित मृडो विष्णुः, तस्मै । पालनस्यैवोद्देश्यत्वात् क्रमभङ्गेण पश्चान्तिर्देशः । एवं गुणत्रयोपाधीनत्वान्निर्गुणं प्रणमित । प्रमहसिपदे निस्त्रेगुण्ये शिवाय नमोनम इति निर्गतं त्रैगुण्यं यस्मात्तिस्त्रेगुण्यम्, तस्मिन्पदे पदनीये तत्पदप्राप्तिनिमित्तम् । कीदृशे ? प्रमहसि प्रकृष्टं माययानिभभूतं महो ज्योति-यंस्मिस्तत्तथा । सर्वोत्तमप्रकाशरूपत्रिगुणश्नयमोक्षनिमित्तमित्तयर्थं । शिवाय निस्त्रेगुण्य-मङ्गलस्वरूपा 'शिवमद्वैतं चतुर्थं मन्यते' इति श्रुतेः । प्रमहसि पदे स्थितायेति वा ।

हरिपक्षेऽप्येवम् ॥ ३०॥

## नारायणी

हे भगवन् ! (विश्वोत्पत्ती) संसारसृजनकर्मणि (बहलरजसे) अतिशयरजोगुण-पूर्णाय (भवाय) भवमूर्तये, विश्वसृड्रूपाय (नयोनमः) वीष्तायां द्वित्वम्, (तत्संहारे) सर्वेषां भुवनानां प्रलयकाले (प्रवलतमसे) प्रकृष्टतरतमोगुणालङ्कृताय (हराय) हरतीति हरः। — "पचाद्यच्" (अष्टा० ३।१।१३४), "हरो नाशकरुद्रयोः" इति मेदिनी। रुद्र-रूपायेत्यथः। (नमोनमः) बहुशो नमस्कृतयः। (सत्त्वोत्पत्तौ) सत्त्वगुणे जायमाने सति (जनसुखकृते) समस्तप्राणिसुखकर्त्रे, यद्वा जनसुखस्य कृतं करणं तस्मिन्, भावे कः। अर्थाज्जनसुखकरणनिमित्तमिति। अथवा कृते सति तादर्थ्येऽव्ययम्, तेन जनसुखार्थं-मित्यर्थः स्पष्टः। (मृडाय) मृडतीति मृडः, मृड सुखने (तु० प० से०) "इगुपयज्ञात्री-

करः" (अष्टा० ३।१।१३६) इत्यतः कप्रत्ययः । तस्मै सुखप्रदाय सर्वजगत्परिपालकाय विश्वम्भरमूर्तये (नमोनमः) नमस्काराः सन्तु । (निस्त्रैगुण्ये) निर्गतं त्रैगुण्यं यस्मात्, तत् निस्त्रैगुण्यम्, गुणत्रयातीतम्, तिस्मन् । (प्रमहिस) प्रकृष्टं माययाऽनिभभूतं महः तेजो यस्मिन् तत्तथा, अत्युज्ज्वलज्योतिर्मये इत्यर्थः । (पदे) परमपदे । वर्तमानायेति योजनीयम् । (शिवाय) परमानन्दस्वरूपाय मङ्गलमूर्तये वा (नमोनमः) । अत्राप्यष्टधा नमःप्रयोगप्रमाणादष्टाङ्गप्रणामविधिर्वशितः, यतः स्तुत्युपसंहारोऽत्र विविधित इति । क्वचित् —'सत्त्वोत्पत्तो' इत्यत्र उत्पत्तिशवदस्य पुनरुक्तिदोषत्वात् सत्वोद्विक्तो, अथवा सत्वोद्वेके इत्यादिरूपः पाठोऽपि लभ्यते । एवं च केचित् तृतीयपदस्य द्वितीयपदत्वम-पोच्छिन्तः, परन्तु भव-लययोः स्त्रत्पक्तिलकत्वात् स्थितेश्च तदपेक्षयातिस्थिरत्वाद्य-थोक्तमेव समीचीनमाभाति । तद्विपययोऽपि न साम्प्रदायिक इति विवेचनीयम् । ग्रन्थसमाप्तौ छन्दःपरिवर्तनस्याचारत्वादेवात्र हरिणीवृत्तम् । तल्लक्षणं च वृत्तरत्नाकरे एवमुक्तम्—"रसयुगहयैन्सौं स्त्रो म्लौ गो यदा हरिणी तदा" इति ॥ ३० ॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

विश्वोत्पत्तौ बहुलरजसे स्यान्नमो मे भवाय तत्संहारे प्रबलतमसे श्रीहराय प्रणामः। सत्वोद्रिक्तौ जनसुखकृते तन्नमस्ते मृडाय निस्त्रैगुण्ये प्रमहसि पदे श्रीशिवायोन्नसोऽस्तु ॥ ३०॥

## भाषाटीका

हे देव! (विश्वोत्पत्ती) संसार की सृष्टि में (बहलरजसे) बहुत विशेष रजीगुणी, (भवाय) मवस्वरूप आपको (नमोनमः) बार-बार नमस्कार है। (तत्संहारे) फिर उसी संसार के प्रलय के समय (प्रवलतमसे) विशेषतर तमोगुणी (हराय) हर स्वरूप आपको (नमोनमः) अनेक प्रणाम हैं। (सत्त्वोत्पत्ती) सत्त्वगुण के प्रकट होने पर (जनसुखकृते) लोगों के सुबकारो (मृह्राय) मृहस्वरूप आपको नमोनमः) पुनः पुनः नमस्कार है। एवं (निस्त्रैगुण्ये प्रमहसिपदे) तीनों गुणों से परे स्वयंप्रकाशरूप परमपद वर्तमान रहने वाले (शिवाय नमोमनः) शिव स्वरूप आपको विशेषरूप से प्रणाम है। अमिप्राय यह कि सृष्टि करने के लिए आप ही रजीमूर्ति (त्रह्मा) होते हैं और प्रलय के निमित्त तामस (रुद्र) बनते हैं एवं संसार के पालनाथं आप ही सात्त्विक विश्वम्मर (विष्णु) हो जाते हैं। अत्रप्य इन तीनों गुणों के धारण करने वाले होने पर भी इन तीनों गुणों के परे स्वयंप्रकाशरूप से स्थित रहने वाले शिवमूर्ति आपको बारम्बार प्रणाम है। इसी माव से कुछ-कुछ मिलता हुआ बाणमटुकृत कादम्बरी का प्रथम मञ्जलाचरण इस प्रकार से है, यथा—

रजोजुषे जन्मिन सत्त्ववृत्तये स्थितौ प्रजानां प्रलये तमःस्पृद्धे । अजाय सर्गं-स्थिति-नाद्य-हेतवे त्रयीमयाय त्रिगुणात्मने नमः ॥ (कःद० १।१)। इस मूल ब्लोक में भी आठ वार 'नमः' पद के प्रयोग से अष्टाङ्क प्रणाम की विधि दिखलाई गई है। यहाँ पर यह शंका होती है कि जो सगुण हो गया, वह निर्मृण कैसे रह सकता है ? इसका उत्तर रामायण की चौपाई देती है—

> जो गुन रहित सगुन सो कैसे, जल हिम-उपल विलग नहि जैसे।

यों ही ईश्वर के स्वयंत्रकाश होने की वार्ता भी उसी प्रन्थ में मिलती है।

सहज प्रकाश रूप भगवाना, नहि तहेँ पुनि विज्ञान विहाना।

## भाषापद्यानुवाद

जगत सृष्टि लिंग बहुत रज, धरत नमी मन जोय। तिहि सँहारत नमहु अति तमोगुनी हर सोय (होय)।। जग पालन हित सत्त्व गुन, लहत नमहु मृडरूप। परम ज्योति त्रय गुन परे, प्रनवहुँ सिवहि अनूप।। ३०॥

## भाषाबिम्ब

नमहु मव को सृधी कर्ते रजोगुन रूपतैं, प्रनवहु मृडै रच्छा लागी सतो गुन ह्वै रहैं। नमतहु हरैं संहारै जो तमो गुनते मरैं, त्रयगुन परे तेजो रूपैं शिवाय नमो नमै।। ३०॥

एवमस्तुत्यरूपेणैव भगवन्तं स्तुत्वा स्वस्यौद्धत्यपरिहारं 'मम त्वेतां वाणीम्' इत्यत्रोपकान्तमुपसंहरन्नाह—

क्रुशपरिणतिचेतः क्लेशवश्यं क्व चेदं
क्व च तव गुणसीमोल्लङ्घिनी शश्वदृद्धिः।
इति चिकतममन्दीकृत्य मां भक्तिराधादृरद चरणयोस्ते वाक्यपुष्पोपहारम्।।३१।।

## मधुसूदनी

हे वरद—सर्वाभीष्टदेत्युपसंहारे योग्यं सम्बोधनम् । तव पायोर्मद्वाक्यपुष्पोपहार भक्तिराधात् त्वद्विषया रतिर्रापतवती । यथा पुष्पाणि मधुकरेभ्यः स्वमकरन्दं प्रयच्छन्त्यन्येषामपि दूराद् गन्धमात्रेण प्रमोदमादधाति, तथैतानि स्तुतिरूपाणि वाक्यानि भक्तिरसिकेभ्यो भगवन्माहात्म्यवर्णनामृतरसं प्रयच्छन्त्यन्येषामपि श्रवण-मात्रेणापि वस्तुस्वाभाव्यात्सुखविशेषमादधातीति ध्वनयितुं ज्ञापयितुं वाक्यपुष्पत्वेन निरूपितम् । तथा च वाक्यान्येव पुष्पाणि, तैरुपहारः पूजार्थमञ्जलिस्तमित्यर्थः । कि कृत्वा आधादित्यनेन हेतुना चिकतं भीतं स्तुतेनिवर्तमानं माममन्दीकृत्य न मन्दममन्दं कृत्वा । बलारस्तुतौ प्रवर्त्येत्यर्थः । तथा चान्यमत्या प्रवृत्तस्य मम स्खलितेऽपि क्षन्तव्य-मित्यभित्रायः । इति शब्देन सूचितं भयकारणमाह-कृशेत्यादिना । कृशा परिणतिः परिपाको यस्य तत्तथा । अल्पविषयमित्यर्थः । तांद्रां मम चेतिश्चत्तं ज्ञानं तथा क्लेशानामविद्यास्मितारागद्वेषाभिनिवेशानां वश्यमायत्तम् । रागद्वेषादिदोषसहस्रकलुषितमित्यर्थः । गुणानां सीमासंख्यापरिमाणयोरियत्ता तामुल्ल-ङ्घयितुं शीलं यस्याः सा गुणसीमोललङ्घिनी शश्वदृद्धिः नित्या विभूतिः । तेनैताद्श-दुर्वासनासहस्रकळुषितमित्यल्पविषयं मग भनः क्व, अनन्ता नित्या तव परमा विभूतिर्वा क्व, इत्यत्यन्तासम्भावना मम भयहेत्ररित्यर्थः । एतदवधारणे च तव भक्तिरेव कारण-मिति भक्तेरत्यन्तासम्भावितकलदानेऽपि सामध्यं दर्शयति । यस्मादेत्रम् तस्मात्सर्त्रापरा-धानविगणय्य परमकारुणिकेन त्वया त्वद्विषया भक्तिरेव ममोद्दीपनीयेति वाक्यतात्प-यर्थिः ॥३१॥

## नारायणी

(वरद!) हे वरदायक! (कृशपरिणति) अत्यलपिरपाकशीलं (क्लेशवश्यम्) दुःखाधीनम्, अथवा पातञ्जलदर्शनोक्ताः पञ्चक्लेशाः। यथा — 'अविद्याऽस्मिताराग-द्वेषाभिनिवेशाः पञ्चक्लेशाः' (यो० सू० २।३)। तत्र अविद्या-विद्याविरोधिनी, विपरीत-ज्ञानमिति यावत्। अस्मिता-कर्ताहम्, भोक्ताहमित्याद्यभिमानः। रागः साधनेषु तृष्णारूप इच्छाविशेषः। द्वेषः—दुःखसाधनेषु निन्दात्मकः क्रोधो वैरभाव इत्यर्थः। अभिनिवेशः-अनुभवसिद्धैरिप मरणादिभिभयसञ्चारः। तथा चोक्तमिप कूर्मपुराणे ब्राह्मीसंहिताया उत्तरभागे सप्तमेऽध्याये यथा—

अविद्यामस्मितां रागं द्वेषञ्चाभिनिवेशनम् । क्लेशाख्यांस्तान् स्वयं प्राह पाशानात्मनिबन्धनात् । इति ॥२९॥

एतेषां पञ्चक्लेशानामायत्तं (इदम्) मदीयं (चेतः) अन्तःकरणं (च क्व) पुनः कुत्रास्ति, अतिक्षीणविषयमित्यर्थः । एवं च (गुणसीमोल्लिङ्घनी) गुणमर्यादापारगामिनी (शश्वत्) अविनाशिनी नित्येति वा, (तव) भवतः (ऋद्धिः) विभूतिमंहिमा वा (क्व च) तथा च कुत्रास्ति । अर्थाद् भगवन्महिमा तु नित्यत्वानन्तत्वादिगुणाविष्ठन्नः, मदन्तः-करणञ्च बहुविधदुर्वासनादिकलुषितं क्लेशवशीभूतिमिति कथमुभयोस्तारतम्यं भवेत् ? (इति) अनेनैव हेतुना (चिकतम्) अतीव भ्रान्तम्, भीतमित्यर्थः । (माम्, अमन्दीकृत्य)

न मन्दममन्दं कृत्वा, त्रासिवहीनं विधाय, बलादेव स्तवनकर्मणि नियोज्येत्यभिप्रायः । (ते चरणयोः) भवतः पादयोः (भक्तिः) सेवा । यथोक्तं गरुडपुराणस्य २३१ अध्याये—

> 'भज इत्येष वै धातुः सेवायां परिकीतितः। तस्मात्सेवा बुधैः प्रोक्ता भक्तिः साधनभूयसी'॥

एवञ्च पूज्येषु अनुरागातिशय एव भक्तिरर्थात्—'नहीष्टदेवात्परमस्ति किञ्चित्' इति बुद्धिव्याप्ता चित्तवृत्तिरेव पराभक्तिः। यथोक्तमस्मद्गोत्रप्रवर्त्तनैस्तत्रभवद्भिमंह- विशाण्डिल्याचार्यः भक्तिसूत्राख्ये ग्रन्थ आदावेव—'अथातो भक्तिजिज्ञासा १। सा परानुरक्तिरीश्वरे २' इति । भक्तिमाहात्म्प्रवर्णनादिकं श्रीमद्भभगवद्गीता—भाग-वतादिषु तथान्येष्वपि पुराणादिषु सर्वत्रैव यथावदूहनीयं विस्तरभयान्नेहोल्लिख्यते। सा भक्तिरेव (वावयपुष्पोपहारम्) वाक्यान्येव कथितस्तुतिपद्यान्येव पुष्पाणि तेषा-मुपहारः पूजोपायनम्, तम् (आधात्) प्रत्यपंयदित्यर्थः। तेनैतदवधारणे भवतो भक्तिरेव कारणमित्याख्यातम्।

अत्र भक्तिमिहिम्नैव स्तोतृत्वमुररीकृत्य भक्तेरेव सर्वथाऽसम्भावितफल्र<mark>दातृत्व</mark> सामर्थ्यमस्तीति प्रकटितम् । तथा च मदीयापराधपुञ्जमविगणय्य स्वीयपादभक्तिरेव मदर्थमुद्दीपनायेति च ध्वनयति वाक्यतात्पर्यार्थः । तस्मात्—

> 'या प्रीतिरविवेकानां विषयेष्वनपायिनी। त्वामनुस्मरतः सा मे हृदयान्मापसर्पेतु'॥

(वि० पु० शर्गार)।

इति रूपा भक्तिः प्रार्थना च स्फुटीकृता स्तोत्रोपसंहार इति । मालिनीवृत्त-मेवेत्यतः इलोकचतुष्टयपर्य्यन्तम् । तल्लक्षणन्तु—'न-न-म-य-य-युतेयं मालिजी भोगि-लोकैः' इति वृत्तरत्नाकरोक्तमेवेति ॥ ३१ ॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

क्व मे चेतः शम्भो ! कृशपरिणति क्लेशवशगं समृद्धिस्ते नित्या क्वचन गुणसीमान्तकरणी। इतीश त्रस्तं मां तव चरणयोर्भक्तिरकरो— दमन्दीकृत्यैवं वचनकुसुमाम्यचनविधिम्॥३१॥

## भाषाटीका

(वरद!) हे वरदायक! (क्लेशवदयम्) नाना प्रकार के वलेशों के अधीन (च) और (कृशपरिणति) अतिक्षीण परिणाम वाला अर्थात् स्वल्पविषयक (इदम्) यह मेरा, (चेतः क्व) चित्त कहाँ ? और (गुणसीमोल्लिङ्घनी) गुणों के सिवानों को लाँच जाने वाली (शब्वत्) सदा

वर्तमान रहने वाली अर्थात् अविनाशिनी (तव ऋद्धिः च क्व) आपकी महिमा किंवा विमूति कहाँ ? (इति) इसी कारण से (चिकतम्) घबराये हुए अथवा डरते हुए (माम्) मुझको (अमन्दीकृत्य) ढीठ बनाकर (ते चरणयोः मक्तिः) आपके चरणों की मक्ति ने (वाक्यपुष्पोप-हारम्) वचनरूपी पुष्पों से पूजन का उपहार (आघात्) रखा व समर्पण कराया।

अिमप्राय यह है कि आप की अतुल नीय महिमा को देखता हुआ अनेक प्रकार की दुर्वासनाओं से कलुपित और दु: खमय मेरा चित्त आप के गुणगान करने में बहुत डरता था, पर आप के ही चरणों की मिक्त ने ढाँढ़स देकर यह वाक्य रूपी पृष्पों का उपहार (नजर) आप के चरणों पर रखवाया है, अर्थात् केवल आप की मिक्त के मरोसे यह महिम्मस्तोत्र रचा गया है। वास्तव में इस स्तोत्र के प्रत्येक पद में मिक्तरस की धारा वह रही है, क्यों कि जैसे फूल मवरों को अपना रस चखाते और दूसरे लोगों को मी दूर से ही अपने सुगन्ध से आनिन्दत करते हैं, वैसे ही इस स्तोत्र के वाक्य भी मिक्तरसिक मक्तजनों को तो मगवान् की महिमा के वर्णन रस को पिलाते ही हैं, पर दूसरे भी सुनने वाले लोगों को कविता के प्रसाद-माधुर्याद गुणों तया अर्थों को गम्मीरता और विशेषतः श्रुतिमधुरता से परम आह्लादित कर देते हैं। अथवा अञ्जलि में लेने से जैसे फूल दोनों हाथों को एक समान सुगन्धित कर देते हैं। अथवा अञ्जलि में लेने से जैसे फूल दोनों हाथों को एक समान सुगन्धित कर देता है, जैसा कि कहा है —'अञ्जलि गत सुभ सुमन जिमि सम सुगन्ध कर दाय' (तु० रा०), वैसे इस स्तोत्र के वाक्य भी पाठ करने वाले के मुख और हृदय को शुद्ध कर देते हैं। यहाँ रूपकालंकार है।

भाव यह कि मिक्त ने ही आपके चरणों पर वाक्य पृष्पोपहार चढ़ाया है और आप वरदायक हैं, अतएव वर देकर उस मिक्त को ही अचला बना दीजिए। मिक्त के विषय में प्रधान ग्रन्थ मगवान् शांडिल्याचार्यं का बनाया हुआ 'मिक्तिसूत्र' है, इसके खितिरिक्त मगवद्गीता, मागवत, रामायण अथवा अठारहों पुराण और उपपुराणादिकों में केवल मिक्त की ही महिमा मरी हुई है। अधिक उदाहरण इस छोटी सी पुस्तिका में नहीं लिखे जा सकते; क्योंकि विस्तार (बढ़ जाने) का मय है, तथापि दिग्दर्शन मात्र करा दिया जाता है। यथा —

> जाते वेगि द्रवों में माई, सो मम मिक्त मक्त सुखदाई। सो स्वतन्त्र अवलम्ब न आना, जेहि आधीन ज्ञान विज्ञाना।।

इसके नवों भेद भी स्वयं रामचन्द्र ने शबरी से कहे हैं। यथा-

नवधा मिक्त कही तोहि पाँही, सावधान सुनु धरु मन माँही।
प्रथम मिक्त संतन कर संगा, दूसरि इति मम कथा प्रसंगा।
गुरुपद पंकज सेवा, तीसरि मिक्त अमान।
चौथि भिक्त मम गुनकथन, करै कपट तिज गान।
मन्त्र जाप मन इद् विश्वासा, पंचम मजन सो वेद प्रकासा।
पट दम सील विरत बहु कर्मा, निरत निरन्तर सज्जन धर्मा।
सत्तई सब मुँहि मय जग देखै, मोते संत अधिक करि लेखै।
अठई यथा लाम संवोषा, सपनेहु नहि देखै पर दोषा।

नवम सरल सबसो छलहीना, मम मरोस हिय हरख न दोना।
नव में ह एक हु जिन्हके होई, नारि पुरुष सचराचर कोई।
सोइ अतिसय प्रिय मामिनि मोरे, सकल प्रकार मिक्त हढ़ तोरे॥ ३१॥
—(तुलसी रामायण)

## भाषापद्यानुवाद

अल्प विषय यह चित्त कहें, महा क्लेस आवीन। कहें गुन सीमा लाँघती, तुव महिमा अति पीन।। इमि सोचत लखि (अति) चिकत मुहि, करि प्रवृत्त तुव मिक्त। वाक्यपुष्प उपहार दिय, चरन चढ़ावन सिक्त।। ३१।।

#### भाषाबिम्ब

दुरबल परिनामा है कहाँ चित्त दुःखी, कहँ तुन गुन सीमा लाँघती है समृद्धी। इहि विधि डर खाते मक्ति दीन्ही सहारा, धरहुँ चरन तोरे वैन फूलों कि माला।। ३१।।

6

असितगिरिसमं स्यात्कज्जलं सिन्धुपात्रे

सुरतस्वरशाखा लेखनी पत्रमुर्वी।

लिखति यदि गृहीत्वा शारदा सर्वकालं

तदिप तव गुणानामीश / पारं न याति ॥३२॥

## नारायणी

(ईश !) हे सर्वंसमर्थं ! भवतो गुणलिखनार्थं (सिन्धुपात्रे) समुद्ररूपायां मसि-धान्याम्, (असितगिरिसमम्) नीलाचलतुल्यम्, (कज्जलम्) मसी (स्यात्) भवेत् । तथा च (सुरतहवरशाखा) कल्पवृक्षस्य महती शाखा, (लेखनी) कलमः स्यात्, लिख् धातोर्ल्युट्, ततश्च ङीष् । एवं (उर्वी) पृथिवी (पत्रम्) लेख्यपत्रं भवेत् । एत-दुक्तरूपं सर्वमुपकरणं (गृहीत्वा) धृत्वा सुसज्जीकृत्येत्यर्थः । (शारदा) सरस्वती देवी— अस्या व्युत्पत्तिस्तु तिथ्योदितत्त्वोक्तेव ज्ञेया । यथा—

"शरत्काले पुरा यस्मान्नवम्यां बोधिता सुरैः। शारदा सा समाख्याता लोके वेदे च नामतः॥" इति॥ (यदि) चेत् (सर्वकालम्) अनुक्षणम्, (लिखति)—"लोडर्थलक्षणे च" (अष्टा० ३।३।८) इत्यतो लट्। (तदिप) तथापि (तव) भवतः (गुणानाम्) गुणगणगणनानाम्, (पारम्) अन्तं सीमानमिति यावत्। नैव गच्छतीति। अत्र सिन्धुरूपमसिधान्यां नीलगिरि कज्जलं कृत्वा कल्पवृक्षशाख्या लेखन्या समस्तभूमण्डलरूपे पत्रे स्वयं भगवती वाग्देवी यदि प्रतिक्षणमि भवतो गुणगणनालेखनप्रसङ्गे समुद्युक्ताप्यसमर्थेव भवति चेत्, तिहं का कथास्मादृशां पामरपुङ्गवानामिति स्तोत्रपूर्तिरुपिष्टा। एतावदेव महिम्नस्तोत्रमेतदग्रे च स्तोत्रस्य कर्तृनाम—फलादिकं निगद्यते। वृत्तवार्ता तु पूर्वोक्ते विति ॥ ३२॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

शम्भो ! भवेदणंव एव पात्रं मसी भवेत्रीलगिरिः समस्तः । स्याल्लेखनी कल्पतरोश्च शाखा पत्रं प्रकीर्णा पृथिवी समन्तात् ॥ विहाय वीणारटनादिकृत्यमनुक्षणं स्याल्लिखने प्रवृत्ता । श्रीशारदा नैति तथापि पारं भवद्गुणानां करुणाम्बुराशे ॥ ३२ ॥

#### भाषाटीका

(ईश्र!) हे सर्वसमर्थं! (आपके गुणों के लिखने के लिए), (सिन्धुपात्रे) समुद्ररूप मिसदानी [दावात] में, (असितगिरिसमं कज्जलं स्यात्) नीलगिरि के समान कालिख (रोशनाई) हो और (सुरतक्वरश्राक्षा) कल्पतृक्ष की भारी डार (लेखनी) कलम हो, यों ही (उर्वी पत्रम्) पृथिवीमण्डल पत्र (कागद) हो, (यदि) जी (अगरच) इन सबको (गृहीत्वा) लेकर (शारदा) स्वयं सरस्वती देवी (सर्वकालम्) हर घड़ी, (लिखति) लिखती रहें, (तदिप) तौ भी (तव गुणानाम्) आपके गुणों के (महिमा के) (पारं न याति) पार नहीं पा सकतीं।

माव स्पष्ट है कि समुद्र को मसीदोनी बनाकर उसमें नीलपर्वेत को कज्जल बनावे और कल्पवृक्ष की छाखा को कलम बनाकर इस भूमण्डलरूप पत्र पर स्वयं शारदा देवी प्रतिक्षण आपके गुणों की गणना लिखें, तब भी पार नहीं पा सकतीं। तब हम ऐसे क्षुद्रलोगों के साझारण सामाग्री लेकर लिखने से आपकी महिमा का अन्त लगा देना कैसे साझ्य हो सकता है?

ये ही बत्तीसों (दंत संख्यक) ब्लोक पुष्पदन्ताचार्य के बनाये हुए हैं। इन्हीं को पूर्व पद्म में "वाक्यपुष्पोपहारः" कह आये हैं। इनके आगे वाले आठ ब्लोक फलस्तुति कहलाते हैं। यहाँ पर शारदा का नाम इसल्थि कह दिया है कि उन्हीं की कृपा से मैं इतना भी लिख सका हूँ। यही बात रामायण में इस मौति से कही गई है। यथा——

> "मक्त हेतु विधि मवन विहाई, सुमिरत सारद आवत घाई। कीन्हे प्राकृत जन गुन गाना, सिर घुनि गिरा लगति पिछताना ॥ हृदय सिंघु मित सीप समाना, स्वाती सारद कहींह सुजाना। जीवरवैवर वारि विचारू, होहिं कवित मुकतामिन चारू॥" (तु॰ रा॰)॥३२॥

## भाषापद्यानुवाद

मसिदानी अर्नंव बनै, मसी नील-गिरि होय। कल्पवृच्छ की साखकै, बनै लेखनी जोय।। लिखै भूमितल पत्र पै, तुमरो गुन दिन रात। पावति पार न सारदा, ईश! अंत रहि जात॥३२॥

## भाषाबिम्ब

जलनिधि मसिदानी नील सैलै मसी हो, कलप दुष्म (विरिछ) साखा लेखनी पत्र भूमी। लिखहि जदपि लैंके सारदा नित्य तासी, तदपि तुव गुनों के नाथ! पारे न जाती।।३२॥

असुरसुरमुनीन्द्रैरिचतस्येन्द्रमौले-

र्ग्रथितगुणमहिम्नो ्

निर्गुणस्येश्वरस्य।

सकलगणवरिष्ठः

पुष्पदन्ताभिधानो

रुचिरमलघुवृत्तैः

स्तोत्रमेतच्चकार ॥३३॥

## नारायणी

(असुरसुरम्नीन्द्रैः) दानवदेवमुनिश्रेष्ठैः पातालस्वर्गमर्थलोकिनिवासिभिस्सर्वेरेवेत्यर्थः (अचितस्य) पूजितस्य । भगवतः (इन्दुमौलेः) चन्द्रशेखरदेवस्य (प्रथितगुणमहिम्नः) ग्रथिता गुम्फिता गुणानामैश्वर्यादीनां महिमानों यस्य स ग्रथितगुणमहिमा
तस्य । (निर्गृणस्य) निर्गृणस्वरूपस्यैव (ईश्वरस्य) विश्वेश्वरदेवस्य (एतत्) कथ्यमानं
कथितं वा परममनोहरं रम्यं वा (स्तोत्रम्) नाम्ना महिम्नस्तोत्रं (सकलगुणवरिष्ठः)
अशेषगुणकलाभिः श्रेष्ठतां गतः । कवित् सकलगुणवरिष्ठ इत्यपि पाठो दृश्यते ।
(पुष्पदन्ताभिधानः) पुष्पदन्तनामा कविः (अलघुवृत्तः) अनल्पाक्षरैः शिखरिणीहरिणी-मालिनीछन्दोभिः (चकार) अकार्षीदिति । अत्रादौ स्तुत्यनामोल्लेखनपुरस्सरं
स्तोत्रनामादि लेखनं शिष्टाचारानुमतं सर्वप्रसिद्धमेव । इत आरभ्य स्तोत्रसमाप्तिपर्य्यन्तं शिवरहस्योक्ता फलश्रुतिरेवेति विज्ञेयम् ॥ ३३ ॥

## संस्कृतपद्यानुवादः

समस्तदेवासुरयोगिवृन्दैरभ्यचितस्येन्दुकलाधरस्य । महामहिन्ना गुणगुन्फितस्य गुणैविहीनस्य महेश्वरस्य ।। एतत्कृतं स्तोत्रमनल्पवृत्तैमंनोहरं पुण्यवचः प्रवृत्तैः (युक्तैः) । गुणप्रकृष्टैर्बहुशस्स्तुतेन श्रीपुष्पदन्ताभिधकोविदेन ।। ३३ ॥

#### भाषाटीका

(अमुरसुरमुनीन्द्रै: अचितस्य) असुर—दैत्यराक्षसादि, जैसे बाणासुर, रावण प्रभृति,
सुर—ग्रह्मा-विष्णु ध्रयादि, एवं मुनीन्द्र—शिवतत्त्व के ज्ञाता दधीचि-वसिष्ठ इत्यादिक महर्षियों
से पूजित (इन्दुमोले:) मगवान् चन्द्रमोलि (ग्रिथतगुणमहिम्नः) गुधी गई हैं गुणों की महिमा
जिसकी, ऐसे (निर्गुणस्य ईश्वरस्य) निर्गुणस्वरूप परमेश्वर का (एतत् विचरं स्तोत्रम्) यह
बहुत ही सुन्दर वा मनोहर स्तोत्र, (सकलगुणवरिष्ठः) समस्तगुणों से [गुणों में] श्रेष्ठ पुष्पदन्तामिधानः) पुष्पदन्त नामक कवि ने, (अलखुवृत्तैः) बङ्गे-बङ्गे छन्दों द्वारा, (चकार) निर्माण किया।

इस रलोक में पहिले ही असुर शब्द के रखने से यह सूचित किया कि सुर लोगों की अपेक्षा असुरगण विशेषरूप से महादेव के सेवक हुए हैं, क्योंकि विचारपूर्वक देखने से विभीषणादि दो एक को छोड़कर समी दैत्य राक्षसादि कट्टर शैव जान पड़ते हैं। इसमें असुर-सुर-मुनीन्द्र इन तीनों पदों से पाताल, स्वर्गं और मत्यंलोक के रहने वालों का अमिप्राय प्रकट है, अर्थात् त्रैलोक्य मात्र में भगवान् चन्द्रशेखर पूजित हैं, इसी से लिङ्गपुराण में यह भी कहा है कि पाताल में चरण, मर्त्यंलोक में लिङ्ग और स्वर्गंलोक में श्रीशिवजी का मस्तक ही पूजा जाता है, इसीलिए मेरे पूज्य पूर्वपृष्ठ पण्डित रामानन्द त्रिपाठी जी ने एक स्थल पर लिखा है कि—

''न चक्राङ्का न पद्माङ्का न वज्राङ्का यतः प्रजा । लिङ्गाङ्का च मगाङ्का च तस्मान् माहेश्वरी प्रजा ।।

अर्थात् इस सृष्टि में चक्र, पद्म अथवा वक्र का कोई चिह्न नहीं पाया जाता, अतएव विष्णु, ब्रह्मा किंवा इन्द्र की यह सृष्टि नहीं है, इसमें लिङ्ग और मग ही के चिन्ह विद्यमान होने से यह माहेश्वरी सृष्टि है। इससे यह सिद्ध है कि सृष्टिमात्र के कारण होने से मगवान् विद्वेश्वर समी लोकवासियों से पूजित हैं, उसमें मी मर्त्यं लोक निवासियों के तो एकमात्र आराब्य देव हैं। इलोक का और सब माव अत्यन्त स्पष्ट है।

## भाषापद्यानुवाद

देव असुर मुनि-पूज्य पद, चन्द्रमीलि विस्वेस।
गुन महिमाते प्रथित पै, निर्गुन ईश्वर वेस।।
स्रोष्ठ सकल गुन में मयो, पुष्पदन्त अस नाम।
छलष्ठ छन्द से हचिर यह, विरच्यो स्तोत्र ललाम।।३३॥

## भाषाबिम्ब

असुर-सुर-मुनी के पूज्य जो (है) चन्द्रमीली, गुणि गुन महिमा को निर्गुनै ईश्वरै की। सब-गुन-गन-पूरो पुष्पदन्ती कहातो, रुचिर अलघु छन्दों में स्तुती को बनायो॥३३॥ अहरहरनवद्यं धूजंटेः स्तोत्रमेतत्-पठित परमभक्त्या शुद्धचित्तः पुमान्यः। स भवित शिवलोके रुद्रतुरुयस्तथाऽत्र प्रचुरतरधनायुः पुत्रवान् कीर्तिमांश्च ॥३४॥

## नारायणी

(यः) किश्चत् (पुमान्) नरः । तेन नारीणामनिधकारो मिहम्नस्तोत्रपाठे लोकप्रसिद्धः, (शुद्धिच्तः) सन् एकाग्रमानसो भूत्वा (एतत्) पुष्पदन्तकथितम्, (अनवद्यम्)
उत्तमम्, निर्दोषित्रित्यर्थः । (धूर्जटेः) महादेवस्य, धूर्भारभूता जिट्ठंटा यस्य, तस्य । जट्
झट् संघाते (भ्वा०-प० से०) 'सर्वंधातुभ्यः' (उणा० ४।११८) इतीन्प्रत्ययः । 'धूर्जंटिनींललोहितः' (अ० को० १।१।३३) इत्यमरः । (स्तोत्रम्) स्तुतिम् (अहरहः) प्रतिदिनं
नित्यनियमानुसारमित्यर्थः । (पठित) पाठं करोति, (सः) पाठकर्ता (सदात्मा) सत्यात्मा,
महात्मेति यावत् । सदिति उपलक्षणमेतत्, तेन सिन्चदानन्दमयत्वमूहनीयम् (शिवलोके)
घद्रावासे, (घद्रतुत्यः) शिवैकगणसमानः (भवित) तथात्र इत्येष पाठ एव प्राक्तनैः
स्वीकृतः सदात्मेत्यत्र । तद्वदिस्मिल्लोकेऽपि । (प्रचुरतरधनायुः) अत्यन्तधनशाली एवं
परमायुष्मान् तथा (पुत्रवान् कीर्तिमाँख) वंशकर्ता, दृढकीर्तिख्य जायते, अर्थादिह्
सांसारिकमिललं धनायुःपुत्रकीर्त्यादिसुखमनुभूयन्ते, घद्ररूपेण शिवलोके निवसतोति
स्तोत्रपाठस्य फलमेव याथार्थ्येन स्पष्टोकृतिमिति । वृत्तमुक्तमेव ॥ ३४ ॥

## संस्कृतपद्यानुवादः

पठेत्परमभक्तिमान् य इह शुद्धचित्तः पुमान् महेशगुणगुम्फितं रतवनमुत्तमं प्रत्यहम् । भवेत्स शिवपत्तने (सन्निधौ) प्रमथरुद्रतुल्यस्तथा यशोधनसुतायुषां प्रचुरतां छभेतावनौ ॥ ३४ ॥

## भाषाटीका

(यः शुद्धचित्तः पुमान्) जो कोई मनुष्य शुद्ध हृदय होकर (एतत्) इस (अनवद्यम्) दोष-रहित (घूजंटेः स्तोत्रम्) महादेव के स्तोत्र को (परम मक्त्या अहरहः पठित) वड़ी मिक्त के साथ प्रतिदिन पढ़ता है, (स सदात्मा) वह महात्मा, (धिवलोके) महादेव के लोक में अथवा कैलाग्य पर (उद्वतुल्यः) उद्व नामक मुख्य गणों के समान (मवित) होता है, तथा प इस लोक में (प्रचुरतरधनायुः पुत्रवान् कीर्तिमान् च) बड़ा धनी, चिरंजोवी एवं पुत्रवान् तथा कीर्तिग्राली होता है। इस दलोक का माव प्रकट है। इसमें स्ठोत्रपाठ का जो फल लिखा है, अनुमव करने से बहुत ठीक उतरवा है। उसमें भी वंश चलने के लिए इस स्तोत्र का पाठ विशेष फल-दायक समझा जाता है। इस श्लोक में 'सदात्मा' के स्थान पर 'तथात्र' पद का पाठ प्राचीन है।। ३४।।

## भाषापद्यानुवाद

प्रतिदिन पढ़त महेश को, जो असतोत्र अनूप। शुद्धचित्त ह्वँ मिक्तिजुत, सो न परत भव-कूप।। होत संभुके लोक में, सो नर छद्र समान। लहत विपुल धन आयु जस, पुत्रादिक सुखमान।। ३४॥

#### भाषाबिम्ब

प्रतिदिन नर जोई घूजेंटी स्तोत्र ही (या) को, पढ़त घरि सुमक्ती सुद्ध अन्तःकरन-सो। वह शिवपुर मांही कद्र के तुल्य होवै, जग बहु घन आयू पुत्र कीर्त्यादि पावै॥ ३४॥

महेशान्नापरो देवो महिम्नो नापरा स्तुतिः। अघोरान्नापरो मन्त्रो नास्ति तत्त्वं गुरोः परम् ॥३५॥

## नारायणी

(महेशात्) महादेवात् (अपरः) भिन्नः कश्चित् (देवः) सुरः (न) नास्ति । तथा च (महिम्नोऽपरा) महिम्नस्तोत्रभिन्ना अन्या (स्तुतिः) अपि (न) नास्ति । एवं (अघोरात्) अघोरमार्गात्, यथा चोक्तमपि वेदे रुद्राष्ट्राध्याय्याम्-(५।२)—"या ते रुद्रशिवातनूर-घोरापापकाशिनो" इति । तथा चाघोरपूजाप्युक्ता क्वचित्स्मृत्यादिषु, यथा—

> "भाद्रे मास्यसिते पक्षे अघोराख्या चतुर्द्शो। तस्यामाराधितः स्थाणुर्नयेच्छिवपुरं ध्रुवम्॥"

अघोरमन्त्रस्तु—"ॐ अघोरेम्योऽथ घोरेम्यो घोरघोरतरेभ्यः। सर्वेभ्य सर्व-शर्वेभ्यो नमस्तेऽस्तुरुद्ररूपेभ्यः।" (रुद्राष्ट्राध्याय्याः स्वस्तिपाठात्मके अन्तिमे परिशिष्टा-ध्याये, मन्त्रः (७)। अस्य मन्त्रस्य माहात्म्यं विशेषरूपेण लिङ्गमहापुराणे द्रष्टव्यमिति। (अपरः) पृथक् अन्यो वा (मन्त्रः) जपात्क्षिप्रसिद्धिप्रदः (न)। एवमेव (गुरोः परं) श्रीगुरोभिन्नम् अन्यत् किश्चित् (तत्त्वं नास्ति)। तथा चोक्तम्—

"गुरुर्बह्या गुरुर्विकणुर्गृरुर्देवो महेश्वरः। गुरुः साक्षात्परं ब्रह्म तस्मै श्रीगुरवे नमः॥"

स्पष्टोऽत्र सर्वाशय इति ॥३५॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

महेश्वरान्नास्त्यपरो हि देखः स्तुतिमंहिम्नोऽन्यपरा न काचित्। अघोरकल्पा-(मन्त्रा)-दपरो न मन्त्रो (मनुर्नो) गुरोः परं तत्त्वमिहास्ति नान्यत्॥३५॥

#### भाषाटीका

(महेशात् अपरः देवः न) महादेव से भिन्न कोई दूसरा देवता नहीं है, अर्थात् सभी उनके अंशरूप हैं, अतः उनसे बढ़कर दूसरा कोई नहीं है। (मिहम्नः अपरा स्तुतिः न) मिहम्न से बढ़ी-चढ़ी दूसरी कोई स्तुति भी नहीं है। (अघोरात् अपरः मन्त्रः न) अघोरमंत्र से बड़ा कोई मन्त्र नहीं है। इसी अघोर मत में शावरमन्त्र भी है। यथा—

किल विलोकि जग हित हर गिरिजा, सावर मन्त्र जाल जिन सिरिजा। अनमिल आखर अरथ न जापू, प्रगट प्रमाव महेस प्रतापू॥ (तु॰ रा॰)

(गुरोः परं तत्त्वं न अस्ति) गुरु से परे कोई तत्त्व नहीं है। तुलसीदास ने रामायण की पहली ही चौपाई से गुरु वन्दना प्रारम्म की है और उत्तरकाण्ड में गुरु का माहास्म्य वर्णन किया है और सभी पुराणादिकों में पाया जाता है।। ३५।।

## भाषापद्यानुवाद

सिवसम अपर न देव कहुँ, महिमन सी स्तुति नौहि । नहि अघोरसों मन्त्र जग, उत्त्व न गुरु पर जौहि ॥ ३५ ॥

## भाषाविम्ब

महादेव सो देवता, निह मिहम्न सो स्तोत्र । ना अघोरसो मन्त्र है, गुरु तत्त्व सम कोऽत्र ॥ ३५॥

दोक्षा दानं तपस्तीर्थं होमयागादिकाः क्रियाः । महिम्नस्तवपाठस्य कलां नार्हन्ति षोडशोम् ॥३६॥

## मधुसूदनी

इमे (३२–३६) श्लोकाः स्तोत्रान्तर्गताः सुगमाश्चेति सर्वं भद्रम् ॥ हरिशङ्करयोरभेदबोधो भवतु क्षुद्रधियामपीति यत्नात् । उभयार्थतया मयेदमुक्तं सुधियः साधृतयैव शोधयन्तु ॥ १ ॥ यस्ततो वक्रया रीत्या कर्तुं शक्यं विधान्तरम्।

यद्यपीह तथाप्येष ऋजुरध्वा प्रदिश्तः॥२॥

इलोकानुपात्तमिह न प्रसङ्गात्किञ्चिदीरितम्।

इलोकोपात्तमिप स्तोकैरक्षरैः प्रतिपादितम्॥३॥

महिम्नाख्यस्तुतेर्व्याख्या प्रतिवाक्यं मनोहरा।

इयं श्रौमद्गुरोः पादपद्मयोर्रिपता मया॥४॥

टीकान्तरं कश्चन मन्दधीरितः सारं समुद्धृत्य करोति चेत्तदा।

शिवस्य विष्णोद्धिजगोसुपर्वणामिप द्विषःद्भावमसौ प्रपद्यते॥५॥

भूतिभूषितदेहाय द्विजराजेन राजते।

एकात्मने नमो नित्यं हरये च हराय च॥६॥

॥ इति श्रीमत्परमहंसश्रीमद्विक्वेश्वरसरस्वतीचरणारिवन्दमधुपश्रीमधुसूदन
सरस्वतीविरिचता महिम्नस्तुतिच्याख्या सम्पूर्णा।

## नारायणी

वीक्षा—गुरुमुखादेव स्वेष्टदेवतामन्त्रग्रहणम् । यथोक्तं योगिनीतन्त्रे—

'दीयते ज्ञानमत्यन्तं क्षीयते पापसञ्चयः ।

तस्माद्दीक्षेति सा प्रोक्ता मुनिभिस्तत्त्वर्दाशिभः' ॥ इति ॥

दानम्—स्वस्वत्वपरित्यागपूर्वकं परस्मै वितरणं दानम् । तदुक्तं शुद्धितत्त्वे, यथा—

'अर्थानामुदिते पात्रे श्रद्धया प्रतिपादनम् ।

दानमित्यभिनिर्द्दिष्टं व्याख्यानं तस्य वक्ष्यते' ॥ इति ॥

श्रीमद्भगवद्गीतायां तु सात्त्विक-राजस-तामसभेदात्त्रिविधं दानमभिहितम् ।

तद्यथा—सप्तदशेऽध्याये—

सात्त्वकं यथा-

'दातव्यमिति यहानं दीयतेऽनुपकारिणे। देशे काले च पात्रे च तहानं सात्त्विकं स्मृतम्'॥ २०॥ (गीता-१७।२०)

राजसं यथा-

'यत्तु प्रत्युपकारार्थं फलमुद्दिश्य वा पुनः। दीयते च परिक्लिष्टं तद्दानं राजसं स्मृतम्॥ २१॥ (गीता–१७।२१)

तामसं यथा—

'अदेशकाले यद्दानमपात्रेभ्यश्च दीयते । असत्कृतमवज्ञातं तत्तामसमुदाहृतम्' ॥ २२ ॥ (गीता-१७।२२) एवमेव—'कूर्मपुराणे' तु चतुर्विधं दानं कथितम् तदिप स्मर्तव्यम्— 'नित्यं नैमित्तिकं काम्यं त्रिविधं दानमुच्यते। चतुर्थं विमलं प्रोक्तं सर्व्वदानोत्तमोत्तमम्॥ इति

(उत्तरार्धम्—२६।४)

एतेषां रुक्षणानि तत्रैव द्रष्टव्यानि विस्तरतो नेह रिख्यन्ते । दानधर्मविषये— दानकमलाकरः, दानचन्द्रिकादयो ग्रन्था द्रष्टव्या इति ।

तपः—शास्त्रोक्तविधिपूर्वकक्केशजनकं कर्म तप इति कथ्यते । तपो माहात्म्यं सर्वत्रैव पुराणादिषु दृश्यते, विशेषतस्तु मत्स्यपुराणोक्तं ज्ञेयम् । यथा—

'तपोभिः प्राप्यतेऽभीष्टं नासाध्यं हि तपस्यतः। दुर्भगत्वं वृथा लोको वहते सति साधने'॥ इति॥

एवमेव श्रीमद्भगवद्गीतायामपि शारीर-वाचिक-मानसिकभेदात्त्रिविधं तपः कथितम् । तद्यथा सप्तदशेऽध्याये दर्शनीयम् ।

#### शारीरं यथा---

'देवद्विजगुरुप्राज्ञपूजनं शौचमार्जवम् । ब्रह्मचर्य्यमहिंसा च शारीरं तप उच्यते' ॥ १४ ॥ (गीता–१७।१४)

#### वाचिकं यथा-

'अनुद्वेगकरं वाक्यं सत्यं प्रियहितञ्च यत्। स्वाध्यायाभ्यसनं चैव वाङ्मयं तप उच्यते'॥ १५॥ (गीता–१७।१५)

## मानसं यथा--

'मनःप्रसादः सौम्यत्वं मौनमात्मविनिग्रहः। भावसंशुद्धिरित्येतत्तपो मानसमुच्यते॥ १६॥

(गीता-१७।१६)

तदपि सात्त्विक-राजस-तामसभेदात्त्रिविधमेतदग्र एव स्पष्टीकृतमत्र त्यज्यते । अतस्तत्रैव द्रष्टव्यमिति च प्रार्थ्यते ।

तीर्थम्—तरति पापादिकं यस्मात्ततीर्थम्, तॄ-प्लवनतरणयोः 'पातॄतुदिविच-रिचिसिचिम्यस्थक्' (उणा० २।६) इति थक् प्रत्ययः । पुण्यस्थानादिकम् ।

'तीर्थं शास्त्राध्वरक्षेत्रोपायोपाध्यायमन्त्रषु । अवतार्राषजुष्टाम्भः स्त्रीरजःसु च विश्रुतस्॥'

एवञ्च तीर्थमाहात्म्यं सर्वपुराणप्रसिद्धमिप काशीखण्डस्य षष्ठाध्याये विशेष-रूपेण द्रष्टव्यम्, तथा च तत्रत्यमेवेदं पद्यम् यथा—

> 'प्रभावादद्भुताद्भूमेः सिल्लस्य च तेजसा । परिग्रहान्मुनीनाश्च तीर्थानां पुण्यता स्मृता' ॥ ४४ ॥ इति ।

ज्ञानयागादिकाः—तत्रादौ ज्ञानम्—''मोक्षे धीर्ज्ञानमन्यत्र विज्ञानं शिल्प-शास्त्रयोः'' इत्यमरः । श्रीमद्भगवद्गीतायां त्वेवमुक्तम्—

"अमानित्वमदिम्भत्वमहिंसाक्षान्तिराज्जंवम् ।
आचार्य्योपासनं शौचं स्थैर्यमात्मविनिग्रहः ॥७॥
इन्द्रियार्थेषु वैराग्यमनहङ्कार एव च ।
जन्ममृत्युजराव्याधिदुःखदोषानुदर्शनम् ॥८॥
असक्तिरनभिष्वङ्गः पुत्रदारगृहादिषु ।
नित्यञ्च समिचत्तत्विमष्टानिष्टोपपत्तिषु ॥९॥
मिय चानन्ययोगेन भक्तिरव्यभिचारिणो ।
विविक्तदेशसेवित्वमरतिर्जनसंसदि ॥१०॥
अध्यात्मज्ञानित्यत्वं तत्त्वज्ञानार्थदर्शनम् ।
एतज्ज्ञानिमति प्रोक्तमज्ञानं यदतोऽन्यथा ॥"११॥

(गीता-१३।७-११)

योगशास्त्रेषु मोक्षधर्म एवं निरूपितम्, तद्यथा-

"एकत्वं बुद्धिमनसोरिन्द्रियाणाञ्च सर्वशः। आत्मनो व्यापिनस्तात ज्ञानमेतदनुत्तमम्"। इति।

ततो यागः—यज्ञः, यथाहामरः—'यज्ञः सवोऽध्वरो यागः' (अ० को० २।७।१३) इति । स यागो बहुविधो भवति, तत्र श्रौताग्निकृत्यहिवर्यज्ञा अग्न्याधानादयः सप्त, स्मार्ताग्निकृत्यपाकयज्ञा औपासनादयः सप्त, श्रौताग्निसप्तसंस्थाः सोमयागादयः, एवमुत्तर-कृतवस्तु महाव्रतसर्वतोमुख-राजसूय-पौण्डरीक-अभिजित्-विश्वजित्-अश्वमेधादयो बहुवः श्रौतसूत्रादिभिज्ञतिक्याः । एवञ्च श्रीभगवद्गोतायाश्च चतुर्थेऽध्यायेऽपि बहुशो यज्ञविधिवर्णनम् । तथा च सप्तदशेऽध्याये सात्त्विकादिभेदत्रयं द्रष्टव्यम् । पञ्चयज्ञाश्च भगवता मनुना प्रोक्ता एव, तद्यथा—

"ऋषियज्ञं देवयज्ञं भूतयज्ञञ्च सर्वदा।
नृयज्ञं पितृयज्ञञ्च यथाशक्ति न हापयेत्"॥ (मनु० ४।२१)॥
एवमेव शिवपुराणे वायुसंहितायामुत्तरभागे (अ० १६ श्लो० ८९)—
"कर्मयज्ञस्तपोयज्ञो जपयज्ञस्तदुत्तरः।
ध्यानयज्ञो ज्ञानयज्ञः पञ्चयज्ञाः प्रकीर्तिताः"॥

यज्ञवर्णनादिकं च मत्स्यपुराणस्य ११८।११९ अध्याययोः । पद्मपुराणस्य सृष्टिखण्डे ३१ अध्याये, तथा च कालिकापुराणस्यापि ३० अध्याये विस्तर्शो द्रष्टव्यमिति यज्ञस्यावश्यकत्वन्तु मनुस्मृति-भगवद्गीताभ्यां सम्मतं सुप्रसिद्धमेव, यथा—

"अग्नौ प्रास्ताहुतिः सम्यगादित्यमुपतिष्ठते । आदित्याज्जायते वृष्टिर्वृष्टेरन्नं ततः प्रजाः ॥" इति । ज्ञानञ्च यागश्च आदिर्यासाम् ता ज्ञानयागादिकाः, अत्रादिशब्देन अन्यान्यपि वेदाध्ययनपरोपकारदेवमन्दिरनिर्माणसेतुबन्धौषधालयस्थापनादीनि धर्माचरणान्यूह्यानि । ताः क्रियाः कर्माणि (महिम्नः स्तवपाठस्य षोडशीं कलां नार्हन्ति) अर्थात्
महिम्नस्तोत्रस्य पाठेन यत्फलं लभ्यते, तस्य षोडशांशत्वमपि पूर्वोक्तदीक्षादानादिकर्मभिनैव प्राप्यत इति ॥३६॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

सुमन्त्रदीक्षा बहुशस्तु दानं तयः कठोरं शुचितीर्थसेवा। ज्ञानार्ज्जनं विश्वतयज्ञकर्म प्रभृत्यशेषं विहितं विधानम्।। शम्भोर्महिम्नःस्तवपाठभू-(जा) तां न षोडशीं याति कलां कदाचित्। अतो महिम्नः स्तवपाठ एव कार्यः प्रयत्नादखिलेशभक्तेः॥३६॥

## भाषाटीका

१. बीक्षा--- गुरुमुख से अपने इष्ट देव का मंत्रोपदेश ग्रहण करना बीक्षा कहलाती है, यथा---

> "संभुमंत्र द्विजर मोहि दीन्हा, सुम उपदेश विविध विधि कीन्हा।" (तु**० रा०**)

२. बान-अपना स्वत्व उठाकर देना दान कहा जाता है, यथा-

"प्रकट चारि पद धर्म के, किल महँ एक प्रधान। येन केन विधि दीन्हे, दान करै कल्यान॥" (तु॰ रा॰)

३. तप-- शास्त्र के कथनानुसार क्लेशजनक कमें तप कहे जाते हैं, यथा-

"कर्राह अहार साक-फल कंदा, सुमिरिहि ब्रह्म सिच्चिदानन्दा।
पुनि हरि हेतु करन तप लागे, वारि अहार मूल फल त्यागे।।
इहि विधि बीते वर्ष पट्, सहस वार आहार।
संवत् सप्त सहस्र पुनि, रहे समीर अधार।।
वर्ष सहस्र दश त्यागेउ सोऊ, ठाढ़े रहे एक पद दोऊ।"

तप के क्लेशजनक होने से उसका फल भी क्लेशमय होगा, ऐसी शंका नहीं करनी चाहिए; क्योंकि क्लेश उठाने का फल सुख मिलना प्रत्यक्ष सिद्ध है और समस्त तपों का फल मनोऽभिल्लित वस्तु का लाम ही कहा गया है, यथा— ''दुराध्याय पै अहर्हि महेसू, आसुतोष पुनि किये कलेसू । जौ तप करहि तुम्हारि कुमारी, माविहु मेंटि सकै त्रिपुरारी ॥'' (तु० रा०)

तप का माहातम्य और फल भी यों कहा गया है-

"जिन आश्चर्यं करहु मन मांही, सुत ! तपते कछु दुर्लम नाहीं। तपबलते स्नग सृजै विधाता, तप बल विष्णु सकल जग त्राता। तपबल संभु करिह संहारा, तपबल सेष धरिह मिह मारा। तप अधार सब सृष्टि भुआरा, तपते अगम न कछु संसारा।" (तु॰ रा॰)

४. तीर्थ — तीर्थ स्थान प्रसिद्ध हैं। काशी-प्रयाग इत्यादि तीर्थों का माहात्म्य बहुत विस्तृतरूप से पुराणादिकों में पाया जाता है। अतएव इस विषय को ढूँढ लेना चाहिए। ग्रन्थ के विस्तार मय से विशेष नहीं लिखा जा रहा है।

'तीरथ वर नैमिष विख्याता, अति पुनीत साधक सिधि दाता ।" (तु० रा०)

५. ज्ञान—ईश्वर के समझ लेने ही का नाम ज्ञान है। इस ज्ञानोत्पादन के लिए वेदान्त, योग इत्यादि समस्त ज्ञास्त्रजाल हैं। गीता में ज्ञान का निरूपण उत्तम रीति से किया गया है।

"कहींह संत मुनि वेद पुराना, निह कछु दुर्लभ ज्ञान समाना ।" (तु० रा०)

६. यागादिक किया-यज्ञ इत्यादि पवित्र कर्म, यथा-

"प्रात कहा मुनिसन रघुराई, निर्मय यज्ञ करहु तुम जाई। होम करन लागे मुनि झारी, आपु रहे मख की रखवारी।" (तु० रा०)

(मिह्नम्न: पाठस्य पोडशीं कलां न अहंन्ति) ये सब पूर्वोक्त कर्म मिह्नमस्तोत्र के पाठ की सोलहुर्वी कला की मी योग्यता नहीं रखते । माव यह कि इस मिह्नमस्तोत्र के पाठ से जो फल मिलता है, इन पूर्वोक्त दीक्षा इत्यादि से उसका सोलहुवाँ माग भी फल नहीं मिल सकता, अर्थात् रूपये में एक आना भी नहीं हो सकतां ॥ ३६ ॥

## भाषापद्यानुवाद

दीच्छा दान सतीर्थं तप, ज्ञान मखादिक कर्म। लहिंह न महिमन पाठ की, कला सोलही मर्म।। ३६॥

## भाषाबिम्ब

दीच्छा दान तपो तीर्थं, ज्ञान जज्ञादि कर्मं मी। महिम्न पाठ के आगे, कला है सोलहीं नहीं।। ३६॥ कुसुमदशननामा सर्वगन्धर्वराजः शशिधरवरमौलेदेवदेवस्य दासः । स गुरुनिजमहिम्नो भ्रष्ट एवास्य रोषा-रस्तवनमिदमकार्षोहिन्यदिन्यं महिम्नः ॥३७॥

## नारायणी

्यशिधरवरमौळेः) चन्द्रमोळेः, क्वविच्छिशुशशिधरमौळेरित्यिप पाठः, स्पष्टार्थं एव । (देवदेवस्य) महादेवस्य, (दासः) सेवकः, "भृत्ये दासेयदासेरदासगोप्यक-चेटकाः" (अ० का० २।१०।१७) इत्यमरः । (सर्वगन्धवंराजः) सर्वेषां गन्धर्वाणां राजा, "राजाहः सिखभ्यष्टच्" (अष्टा० ५।६।९१) इति टच् प्रत्ययः । गन्धर्वस्तु देवयोनि-विशेषो देवेषु गायको वा "विधाधरोऽप्सरोयक्षरक्षोगन्धवंकिन्नराः। पिशाचो गुह्यकः सिद्धो भूतोऽमी देवयोनयः" (अ० को० १।१।११) इत्यत्राप्यमर एव । (कुसुमदशननामा) नामोपलक्षणमेतत्, तेन पुष्पदन्ताचार्यं इत्येवाभिप्रायः । (अस्येव) महादेवस्य, एव इत्यनेन नान्यस्येत्यर्थः, (रोषात्) कोपात्, (निजमिह्मनः) स्वमहत्त्वात् । अपादाने पञ्चमी । (भ्रष्टः) पतितः सन्, (दिव्यदिव्यम्) दिवि भवा दिव्यास्तेष्विप दिव्यं परमोत्तमम्, (इदम्) पूर्वाभिहितं (मिहम्नः स्तवनम्) मिहम्नः स्तोत्रम् (सः) उक्ताचार्यः (अकार्षीत्) विरचितवान् । (खलु) इति निश्चयेन । अत्र महेश्वररोषादेव परिभ्रष्टेन पुष्पदन्ताचार्येण शिवतोषार्थमेवेदं मिहम्नस्तोत्रं व्यधायीति स्पष्टोऽर्थो भावश्चेति ॥३७॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

गन्धर्वराजः स हि (कवि-) पुष्पदन्तः श्रीचन्द्रमौल्यङ्श्रिसरोजभृङ्गः (दासः) । भ्रष्टोऽस्य शापात्स्वमहत्त्वतो यः (त्स्वमहिम्न एव) स्तोत्रं महिम्नो विधिवद्वचधत्त ॥३७॥

## भाषाटीका

(হাহ্যিঘरवरमौलेः) चन्द्रकला को मस्तक में धारण करने वाले, (देवदेवस्य) मगवान् महादेव का, (दासः) सेवक, एवं (सर्वंगन्धवंराजः) समस्त गन्धवों के राजा, (कृसुमदद्यननामा)

१. सिहम्नस्तुतेरेकित्रियच्छ्ळोका एव श्रीमधुसूदनसरस्वत्याख्ययितवरैव्याख्याताः । ततो द्वात्रिय-दादि वट्विशत्यर्यन्तं रलोकान् संगृह्याग्रे व्याख्योपसंहारे "इमे रलोकाः स्तोत्रान्तगंताः सुगमारुचेति सर्वं मद्रम्" इति लिखितमस्ति नाग्रेतनानि पद्यानि, तथापि, लोकपाठमनु-सृत्यास्मामिरत्र इमानि पद्यानि संगृहोतानीति शम् ।

पुष्पदन्त नामक किन ने (अस्यैन रोषात्) इन्हीं महादेव जी के कोप से (निजमिहम्नः भ्रष्टः) अपने महत्त्व से पतित होकर, (इदं दिव्यदिव्यं मिहम्नः स्तवनम्) इस परमोत्तम मिहम्नस्तोत्र को, (सः अकार्षीत् खलु) निश्रय करके बनाया ॥ ३७ ॥

## भाषापद्यानुवाद

राजा सब गन्धवं के पुष्पदन्त विख्यात। बालचन्द्रधर-मौलिके, जो सेवक कहि जात।। महादेव के रोषते, निज महिमा बिनसाय। सिव महिमा की स्तुति रची, अतिसय दिव्य बनाय।। ३७॥

## भाषाबिम्ब

कुसुमदसननामा सर्वं-गन्घवं-राजा, सिषघर-प्रभुकेरा, मिक्त-संयुक्त चेरा। निज-पद महिमाते भ्रष्ट ह्वं रोष घाते, स्तुति शिव-महिमा की दिव्य दिव्यं रची है (यहे की) (बनायी) ॥३७॥

.

सुरवरमुनिपूज्यं स्वर्गमोक्षेंकहेतुं

पठित यदि मनुष्यः प्राञ्जलिर्नान्यचेताः ।

वजित शिवसमीपं किन्नरैः स्तूयमानः

स्तवनिमदममोघं पुष्पदन्तप्रणोतम् ॥३८॥

## नारायणी

(यदि) कदाचित् (प्राञ्जिलः) प्रबद्धकरणसम्पुटः, (नान्यचेताः) अनन्यमनस्कः, (मनुष्यः) सामान्यमुपलक्षणमेतत्, (इदम्) पूर्वविहितम्, (सुरवरमृनिपूज्यम्) सुरवरा इन्द्रादयो देवाः, मुनयो विशिष्ठादयस्तैः पूजनीयम्, अर्थादिदं स्तोत्रं न केवलेमंनुष्येरेव पूजितमस्ति, अपि तु देवा मुनयश्चेतेन स्तुवन्तीति भावः । अत एव (स्वर्गमोक्षेकहेतुम्) स्वर्गापवर्गयोरेकमात्रं साधनभूतम्, (पुष्पदन्तप्रणीतम्) पुष्पदन्ताभिधानकिना विरिचतम् (अमोधम्) अव्यर्थम्, सर्वदेव फलदानोन्मुखम्, तेनास्य पाठस्तु कदाचिदिप् व्यर्थतां न प्रयाति, सर्वथेव यथोक्तमिखलमिप फलमवश्यमेव ददातीति सूचितम् । (स्तवनम्) महिम्नः स्तोत्रम् (पठित) अध्येति, पाठमात्रं करोतीति वा, तिहं (किन्नरैः) देविवशेषेः (स्तूयमानः) स्तुत्यः सन् (शिवसमीपम्) विभोः पाश्वम् (व्रजित) गच्छिति, अर्थादादौ गणत्वमवाप्यान्ते सामीप्याख्यं निर्वाणपदं प्राप्नोतीति भावः । पूर्वपद्येऽत्रापि च मालिनीवृत्तमेव ॥३८॥

## संस्कृतपद्यानुबाद:

सुर्राषवृत्ववित्तं स्वरादिमोक्षसायनं (दायकं)
पठत्यमुं स्तवं नरः प्रवद्धहस्तसम्पुटः।
अनन्यमानसो यदि प्रयाति शम्भुसन्निधि
समस्तकिन्नरैः स्तुतः सुपुष्पदन्तनिमितम्॥३८॥

#### भाषाटीका

(प्राञ्जलिः) दोनों हाथों को जोड़कर, (नान्यचेताः) एकाग्रचित्त हो, (मनुष्यः) कोई मी मनुष्य, (सुरवरमुनिपूज्यम्) इन्द्रादिक देवता और विश्वष्ठादिक महर्षियों से पूजनीय (स्वगंमोक्षैकहेतुम्) स्वगं और मोक्ष के एकमात्र साधन, (पृष्पदन्तप्रणीतम्) पृष्पदन्ताचाय्यं के बनाये हुए, (अमोधम्) कमी व्यथं नहीं होने वाले अर्थात् सदा फलदायक, (इदं स्तवनम्) इस महिम्नस्तोत्र को, (यदि पठित) है यदि पढ़ता तो (किन्नरैः स्तूयमानः) (सन्) किन्नर लोगों से स्नुत होता हुआ, (शिवसमीपम्) महादेव के पास (ज्ञजित) जाता है, अर्थात् यह स्तोत्र अव्यथं है, इसके पाठ से स्वगं और अपवगं दोनों ही मिलते हैं, वरन् सामीप्य नामक परम पद (मोक्ष) मी इससे प्राष्ठ हो जाता है और किन्नर लोग उसकी वड़ाई गाया करते हैं ॥ ३८ ॥

## भाषापद्यानुवाद

पूर्जीह सुरमुनि जाहि सब, देत स्वर्गं अरु मुक्ति। एकवित्त ह्वं जोरि कर, जो पढ़ नर तर्जि मुक्ति।। किन्नर गार्वीह ताहिको, सो जावे सिव पास। पुष्पदन्त प्रनीत यह, अस्तुति पुरवित आस।। ३८॥

## भाषाविम्ब

सुरमुनि सम पूज्ये स्वगं को मोच्छ मूळे, स्तुति यहिंह अमोघे पुष्पदन्ते रची है। पढ़ि नर कर जोरे चित्त एकाग्रता से, पहुँचत शिव पासें कि सरे ताहि गावें।। ३८।।

6

आसमाप्तमिदं स्तोत्रं पुण्यं गन्धर्वभाषितम् । अनौपम्यं मनोहारि शिवमीश्वरवर्णनम् ॥३९॥

## नारायणी

(गन्धर्वभाषितम्) गन्धर्वराजपुष्पदन्ताचार्य्यकथितम्, (पुण्यम्) पुण्यप्रदम् पवित्र-मित्यर्थः । "पुण्यं धर्मे मनोज्ञे च पावने च प्रयुज्यते" इति मेदिनी । (अनौपम्यम्) उपमारिहतमिद्वतीयत्वात्, (मनोहारि) पठतां शृण्यताञ्च जनानां चित्तापहारकम् (सर्वम्) अखिलमेव (ईश्वरवर्णनम्) परमेश्वरमिहमवर्णनापूर्णम्, (इदम्) पूर्वोक्तं (स्तोत्रम्) महिम्नः स्तोत्रम् (आसमाप्तम्) आ समन्तात्समाप्तिगतिमिति ।

## संस्कृतपद्यानुवाद:

प्रसिद्धमतेच्छ्रोशम्भोर्हात्रिशच्छ्लोकसम्मितम् । समस्तमोश्वरस्यैव वर्णनेन समापितम् ॥ असमानमिवं स्तोत्रमभिज्ञानां मनोहरम् । गन्धवंगीतं गीतेव पवित्रं पुण्यवर्द्धनम् ॥३९॥

#### भाषाटीका

(पुष्पम्) परमपिवत्र, (गन्धवैमाधितम्) गन्धवैराज पुष्पदन्ताचार्यं का कहा हुआ, (अनुपमम्), उपमारिहत, अतुलनीय (मनोहारि) पढ़ने-मुनने वालों का मन लुभाने वाला (सर्वे ईश्वरवर्णंनम्) सर्व प्रकार ईश्वर के ही वर्णंन से मरा हुआ, (इदं स्तोत्रम्) यह महिम्नस्तोत्र (आ समासम्) समास हुआ।। ३९।।

## भाषापद्यानुवाद

हे समाप्त अस्तोत्र यह, ईश्वर वर्णंन सर्वं। अनुपम पुन्य मनोहरै, जिहि माष्यो गन्धवं।। ३९ ॥

## भाषाबिम्ब

है समास यही स्तोत्रे, सबै ईश्वर बनिकै। बेजोड़ चित्त-हारी है, पुन्य-गन्धर्व-माषितै॥३९॥

इत्येषा वाङ्मयी पूजा श्रीमच्छञ्करपादयोः। अपिता तेन देवेशः प्रीयतां मे सदाशिवः।।४०॥ तव तत्त्वं न जामामि कीदृशोऽसि महेश्वर। यादृशोऽसि महादेव तादृशाय नमोनमः॥४१॥ एककालं द्विकालं वा त्रिकालं यः पठेश्वरः। सर्वपापविनिर्मुक्तिः शिवलोके महीयते॥४२॥ श्रीपुष्पदन्तमुखपङ्कजनिर्गतेन स्तोत्रेण किल्बिषहरेण हरप्रियेण। कण्ठस्थितेन पठितेन समाहितेन सुप्रीणितो भवति भूतपतिमंहेशः॥४३॥

॥ इति श्रीपुष्पदन्तविरचितं शिवमहिम्नस्त्रोत्रं सम्पूर्णम् ॥

## नारायणी

(श्रोपुष्पदन्तमुखपङ्कजिनगंतेन) श्रीमत्पुष्पदन्ताचार्यस्यैव मुखकमलाद्वहिगंतेन । एतेनेयं प्रभोरनादिस्तुतिरिति सूचितम्, (किल्बिषहरेण) पापपुञ्जिवदारकेण (हरप्रियेण) शम्भोः प्रेमास्पदत्वं प्रयातेन, (कण्ठिस्थितेन) कण्ठस्थेनैवास्य पाठमाहात्म्यमिति घ्वनितम्, तेन पुस्तकसाहाय्येन पाठे कृते न तादृशः फललाभो भवतीति च विज्ञापितम् । (पिठतेन) अधीतेन पाठ्यतां गतेन (समाहितेन) अङ्गीकृतेन, निर्विवादीकृतेन अथवा प्रतिज्ञानेति यावत् । "सङ्गीणं-विदित-संश्रुत-समाहित-उपश्रुत-उपगतम्" (अ० को० राशार०९) इत्यमरः । समाहितेनेत्यत्र "निष्ठा" (अष्टा० ३।२।१०२) इत्यनेन कः, ततश्च "द्यातेहिः" (अष्टा० ७।४।४२) इत्यतो हित्वमि । केचिदत्र समाहितेनेत्यस्य समाहितचित्तेन जनेन पिठतेनेति योजयन्ति, तन्न समीचीनम् । नान्यचेता इत्येवं पूर्वोक्तत्वात् । (स्तोत्रेण) महिम्नस्तोत्रपाठेन (भूतपितः) भूतानां पृथिव्यादीनां देव-विशेषाणां वा पितः स्वामी (महेशः) महाँश्वासौ ईशश्च महेशः (सुप्रीणितः) अत्यन्त-प्रसन्नः (भवति) । अस्य स्तोत्रस्य कण्ठस्थपठनमेव महेश्वरप्रसन्नताहेतुः, हरप्रियत्वा-दिति तात्पर्याथः स्पष्ट एव सिद्धः वसन्तिलकावृत्तम् "उक्ता वसन्तिलका तभजा-जगौगः" इति वृत्तरंत्नाकरे ॥४३॥

॥ इति महिम्नस्तवस्य नाराथणी टीका समाप्ता ॥

## संस्कृतपद्यानुवाद:

श्रीलश्चीपुष्पदन्ताननसरसिजतो निगंतेन स्तवेन पापौघग्रावभेदप्रविततिभद्दरेणेश्वरातिप्रियेण । कण्ठस्थानस्थितेन प्रणिहितमनसोच्चारितेनैव भक्त्या देवानामादिदेवो भवति (पशु) भवपतिः प्रीणितोऽतीव शोद्यम् ॥४३॥

महिम्नस्तोत्रेऽस्मिन्परमभगवन् ! पद्यखिता द्विधा टोका नारायणपितमहोदेवरिचता । मुदे तेऽस्तान्मार्गा-सितदलदशम्यां कुजिदनेऽ-पिता भक्त्या वर्षे ऋतु-रस-निधि-क्षोणि-गणिते ॥

#### भाषाटीका

(श्रीपुष्पदन्तमुखपङ्कजिनगैतेन) श्रीपुष्पदन्ताचार्यं के मुख कमल से निकले हुए, (किल्बिक्हरेण) पापों के हरण करने वाले, (हरप्रियेण) महादेव के बड़े प्यारे, (समाहितेन) प्रतिज्ञा किए हुए, (कण्ठस्थितेन) कण्ठाग्रही (पठितेन) पढ़े गए; क्योंकि पुस्तक देखकर पाठ करने से मन अक्षरों पर लग जाता है, जिससे स्तोत्रार्थं का मान कमी-कमी नष्टप्राय हो पड़ता है। (स्तोत्रेण) इस महिम्नस्तोत्र से, (भूतपितः महेशः) सगस्त भूतों के अधिपित महेश्वर देव, (सुप्रीणितः भवित) अत्यन्त प्रसन्न होते हैं, अर्थात् इस स्तोत्र के कण्ठस्थ पाठ करने से महादेवजी बड़े ही प्रसन्न होते हैं। ४३।।

## भाषापद्यानुवाद

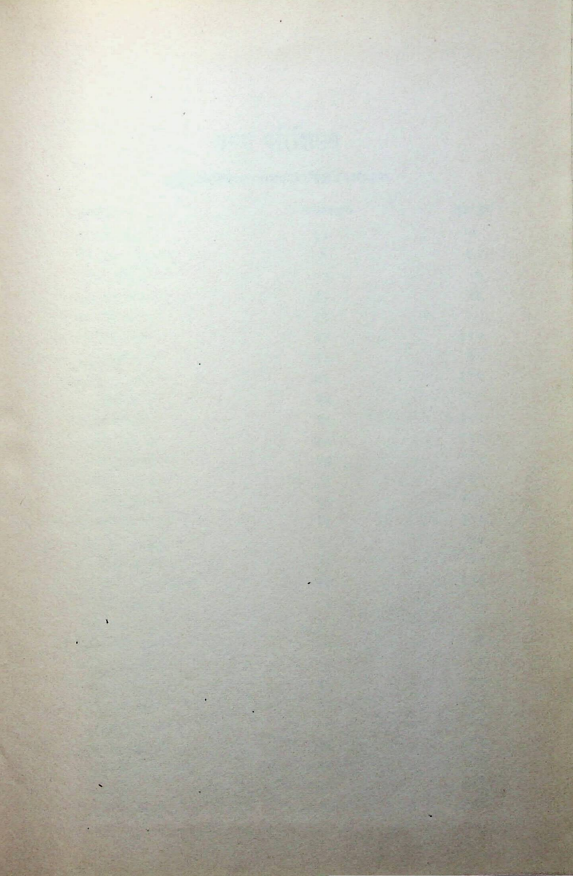
पुष्पदन्त-मुख कमलते, निसरी अस्तुति जोय।
पाप हरें प्यारी लगें, महादेव को सोय।।
याहि पढ़ें कण्टस्थ जो, मलें समाहित जानि।
तापै परम प्रसन्नचित, होवहि संभु-मवानि॥ ४३॥

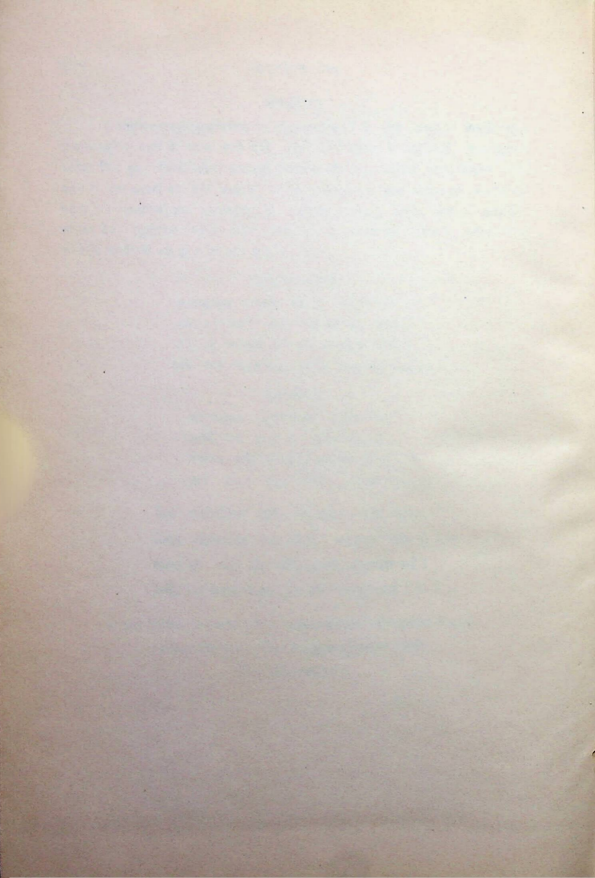
#### भाषाबिम्ब

श्रीपुष्पदन्त मुखपंकजते कढ्यो जो, स्तोत्रै अधै हरन है हरको पियारो। कण्ठस्य याहि पढ़ि है, स्थिरचित्त ह्वै जो, तापै प्रसन्न रहिहैं नितही महेशो॥ ४३॥

विप्र रमापितको तनय, नारायन पित नाम। सेवत श्रीविश्वेश पद, वसत बनारस धाम॥१॥ संवत रस ऋतु अंक मिह, माघ अमावस पर्व। अपंत यह अनुवाद सब, विनवत 'स्वीकुरु शर्व!'॥२॥

श्वीक्षात्रभक्तेन काशीवासिना सरयूपारीणब्राह्मणपण्डितवंशजनररःनेन श्रीनारायणपितना प्रणीतः पश्चमुखीव्याख्यासमलङ्कृतो महिम्नस्तोत्रं समाधन् ॥





## प्रथमं परिशिष्टम्

## महिम्नस्तोत्रपद्यानामकारादिकमेणानुक्रमः

| इलोकाः                   | <b>इलोकाङ्काः</b> | वृष्ठाङ्काः  |
|--------------------------|-------------------|--------------|
| अकाण्डब्रह्माण्ड • • •   | 88                | 40           |
| अजन्मानो लोकाः "         | Ę                 | 28           |
| अतीत। पन्थानं · · ·      | 7                 | Ę            |
| अमुष्य त्वत्सेवा · · ·   | १२                | 48           |
| अयत्नादापाद्य            | 88                | 28           |
| असितगिरिसमं •••          | <b>₹?</b>         | ११७          |
| असिद्धार्था नैव…         | १५                | 49           |
| असुरसुरमुनीन्द्रैः · · · | 33                | ११९          |
| अहरहरनवद्यं…             | 38                | १२१          |
| आसमाप्तमिदं •••          | 38                | 9 5 9        |
| इत्येषा वाङ्मयी · · ·    | %o                | १३२          |
| एककालं द्विकालं • • •    | 88                | १३२          |
| किमीहः किकायः            | 9                 | 84           |
| कुसुमदशननामा •••         | 30                | १२९          |
| कृशपरिणतिचेतः ***        | 38                | <b>F\$\$</b> |
| क्रतौ सुप्ते जाग्रत् *** | २०                | ७३           |
| क्रियादक्षो दक्षः…       | 78                | 99           |
| तव तत्त्वं न जानामि""    | 88                | १३२          |
| तवैश्वयं यत्तत् ***      | *                 | १२           |
| तवैश्वयं यत्नात् ***     | १०                | ४५           |
| त्रयी सांख्यं योगः       | 9                 | 78           |
| त्रयीं तिस्रो वृत्तीः…   | २७                | 96           |
| त्वमर्कस्त्वं सोमः       | २६                | 88           |
| दीक्षा दानं तपा""        | 35                | १२३          |
| ध्रुवं कश्चित्सवै · · ·  | 9                 | 85           |
| नमो नेदिष्ठाय · · ·      | 79                | १०७          |
| प्रजानाथं नायः           | 77                | ७९           |
| बहलरजसे •••              | 30                | 888          |
| भवः सर्वो रुद्रः "       | 76                | 508          |

| मधुस्फीता वाचः'''          |             | 3    | 9   |
|----------------------------|-------------|------|-----|
| मनः प्रत्यिक्चत्ते ***     |             | 74   | ९०  |
| महिम्नः पारं ते            |             | . 3  | 8   |
| मही पादावातात् ***         | 7 0 . 7 . 7 | १६   | 77  |
| महेशान्नापरो : :           |             | 34   | १२२ |
| महोक्षः खट्वाङ्गं · · ·    |             | 6    | 38  |
| ं यहिंद्ध सुत्राम्णो • • • |             | 83   | 48  |
| रथः क्षोणी यन्ता           |             | 28   | 46  |
| वियद्वचापी तारा            |             | १७   | ६६  |
| श्मशानेष्वाक्रीडा          |             | 58   | ५६  |
| श्रीपुष्पदन्तमुख · · ·     |             | ४३   | 844 |
| सुरवरमुनिपूज्यं · · ·      | 65          | 36   | १३० |
| स्वलावण्याशंसा · · ·       |             | २३ · | FS  |
| हरिस्ते साहस्रं            |             | 88   | ७१  |

.....

...

193

- 9 9

795

1

## द्वितीयं परिशिष्टम्

# मधुसूदनीटीकायां प्रसङ्गादुद्वृतानां श्रुति-स्मृति-सूत्रवचनादीनां वर्णानुक्रमेणोपन्यासः

| वचनानि                                    | सन्दर्भाः                | वृष्ठाङ्काः |
|-------------------------------------------|--------------------------|-------------|
| अ                                         |                          |             |
| अग्निमीले पुरोहितम्                       | (ऋ० सं० १।१।१)           | 22          |
| अथ योगानुशासनम्                           | (यो० सू० १।१)            | २८          |
| अथातो धर्मजिज्ञासा                        | (जै० सू० १।१।१)          | २५          |
| अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य                | (छा० उ० ६।३।२)           | 84          |
| अपि चेत्सुदुराचारो                        | (गोता॰ ९।३०)             | 60          |
| आ                                         |                          |             |
| आनन्दो ब्रह्मेति व्यजानात्                | (वै० उ० ३।६।१)           | 88          |
|                                           |                          |             |
| द्दं सबं यदयमात्मा                        | (बृ० उ० २।५।१)           | 94          |
| इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहुरथो           | (ऋ० सं० १।१६३।४६)        | 94          |
| \$                                        |                          |             |
| ईश्वरप्रणिधानाद्वा                        | (यो० सू० १।२३)           | 808         |
| · · · ·                                   |                          |             |
| एतस्य अक्षरस्य प्रशासने                   | (बृ० उ० ३।६।९)           | 68          |
| Ti di |                          |             |
| कृत्तद्वितसमासाश्व                        | (अष्टा० १।२।४६)          | 36          |
| को ह्येवान्यत् कः प्राण्यात्              | (वै० उ० ७।१।२)           | 98          |
| क्षोणी रथो विधिर्यन्ता                    | (स्क० पु०, को० स० ३३।१८) | ७२          |
| ज                                         |                          |             |
| जन्माद्यस्य यतः                           | (वे० सू० १।१।१)          | 96          |
| а                                         |                          |             |
| तज्जपस्तदर्थभावनम्                        | (यो॰ सू॰ १।२८)           | 808         |
| तत्र प्रत्ययैकतानता घ्यानम्               | (यो० सू० ३।२)            | 88          |
| तदेवार्थंमात्रनिर्भासं                    | (यो० सू० ३।३)            | 88          |
| तद्विष्णोः परमं पद                        | (मु॰ उ॰ २।२।७७)          | 40          |
| तस्य वाचकः प्रणवः                         | (यो० सू० १।२७)           | 608         |
|                                           |                          |             |

| देशबन्धिश्वतस्य धारणा         | (यो० सू० ३।१)   | 98  |
|-------------------------------|-----------------|-----|
| न                             |                 |     |
| न तत्समश्राभ्यधिकश्र विद्यते  | (म्बे० उ० ६।८)  | ६०  |
| <b>q</b>                      |                 |     |
| प्रकाशनस्थेयाख्ययोश्व         | (अष्टा० १।३।२३) | ४६  |
| #                             |                 |     |
| मन्त्रो हीनः स्वरतो वर्णतो वा | (निरुक्तम्)     | 28  |
| а                             |                 |     |
| य एवासावादित्ये पुरुषः        | (वृ० उ० ३।९।१२) | 94  |
| यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते   | (वै० उ० ३।१।१)  | 38  |
| यतो वाचो निवर्तन्ते           | (वै० उ० २।३।४)  | Ę   |
| यदा यदा हि धर्मस्य            | (गीता-४।७)      | Ęą  |
| यह्यालियेष्वपि सतां न कथा     | (भाग० २।१२।४०)  | ६३  |
| यो वै भूमा तत्सुखम्           | (छा० उ० ७।२३।१) | 98  |
| व                             |                 |     |
| विज्ञानमानन्दं ब्रह्म         | (बृ॰ उ॰ ३।१।८२) | 98  |
| वृद्धिरादैच्                  | (अष्टा० १।१।१)  | 28  |
| হা                            |                 |     |
| यलायह्न ङ्स्याश०              | (সন্তা০ ১।৪।১৪) | ४५  |
| · ·                           |                 |     |
| स एष इह प्रविष्टः             | (वै० उ० ६।३।२)  | 94  |
| सदेव सोम्येदमग्र आसीत्        | (बृ॰ उ॰ १।४।१७) | 94  |
| समाधिसिद्धिरीश्वर०            | (यो० सू० २।४५)  | १०४ |
| सर्वं खल्वदं ब्रह्म           | (छा० उ० ३।१४।१) | Ę   |

(এছা০ রামারম)

96

सर्वं खल्वदं ब्रह्म

सुप्तिङन्तं पदम्

## तृतीयं परिशिष्टम्

## नारायणीटीकायां प्रसङ्गादुद्धृतानां श्रुति-स्मृति-सूत्रवचनादीनां वर्णानुक्रमेणोपन्यासः

| वचनानि                      | सन्दर्भाः                            | <b>पृष्ठाङ्काः</b> |
|-----------------------------|--------------------------------------|--------------------|
| अ                           |                                      |                    |
| अकाण्डे यच्च ब्रह्माण्ड०    | (स्क० पु०, मा० ख० ३३।१४)             | 46                 |
| अघोरेभ्योऽथ घोरेभ्यः        | (হরান্তা ০ ८।৬)                      | १२२                |
| अच:                         | (अष्टा० ६।४।१३८)                     | <b>£</b> 3         |
| अचतुरविचतुर०                | (अন্তা০ ধাধাধ্ধ)                     | 9                  |
| अणोरणीयान् महतो महीयान्     | (क० उ० २।२०)                         | १०९                |
| अतिशायने तमबिष्ठनी          | (अন্তা০ ধাহাধধ)                      | 208                |
| अत्यविचमियमि०               | (उणा० सू० ३।११७)                     | 68                 |
| अदेशकाले यद्दानम्           | (गीता–१७।२२)                         | १२४                |
| अध्यात्मज्ञाननित्यत्वं      | (गीता-१३।११)                         | १२६                |
| अनुकाभिकाभीकः कमिता         | (अद्या० ५।२।७४)                      | 68                 |
| अनुद्वेगकरं वाक्यं          | (गीता–१७।१५)                         | १२५                |
| अन्तिकबाढयोर्नेदसाधी        | (अष्टा० ५।३।६३)                      | 308                |
| अपादाने पञ्चमी              | (अष्टा० २।३।२८)                      | 47                 |
| अमानित्वमदस्भित्वम्         | (गीता—१३१७)                          | १२६                |
| अविद्याऽस्मिताराग०          | (यो० सू० २।३)                        | 888                |
| अविद्यामस्मितां रागं        | (क्रू॰ पु॰, ब्रा॰ सं॰ उत्तरभा॰ ७।२९) | \$ 58.8            |
| अवेहि मां किङ्करमष्टमूर्तेः | (र० वं० २।३५)                        | ९६                 |
| असक्तिरनभिष्यङ्गः           | (गीता-१३।९)                          | १२६                |
| आ                           |                                      |                    |
| आङ्परयोः खनिश्वभ्यां ङिच्च  | (उणा० सू० १।३३)                      | 80                 |
| आतो मनिन्कवनिञ्बनिपश्च      | (अष्टा॰ २।२।७४)                      | 44                 |
| आपः स्त्री भूम्नि वार्वारि  | (अ० को० १।१०।६)                      | ६७                 |
| -                           |                                      |                    |
| इगुपधज्ञाप्रीकिरः०          | (अন্তা০ ২।१-१३५)                     | Ę0                 |
| इन्द्रियार्थेषु वैराग्यं    | (गीता-१३।८)                          | १२६                |
| T                           |                                      |                    |
| ऋदोरप्                      | (अद्या॰ ३।२।५७)                      | १९                 |
| ऋषियज्ञं देवयज्ञं           | (मनु० ४।२१)                          | १२६                |
|                             |                                      |                    |

| ų                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| एकोने पद्मसाहस्रे            | (स्क० पु०, मा० ख० १६।१९)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ७२         |
| 4                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| कामः पञ्चशरः स्मरः           | (अ० को० १।१।२५)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ६०         |
| कर्मयज्ञस्तपोयज्ञो           | (शि॰ पु॰, वा॰ सं॰ उत्तरभा॰ १६।८९)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १२६        |
| कर्मव्यतिहारे णच् स्त्रियाम् | (अष्टा॰ ५।४।१४)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १३         |
| कुर्या हरस्यापि पिनाकपाणेः   | (कु० सं० ३।१०)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 68         |
| क्षोणिज्यां काश्यपी क्षितिः  | (अ० को० १।७।१८)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ६९         |
| क्ष्यावनिर्मेदिनी मही        | (अ० को० २।३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ६३         |
| नयस्य विभाषा                 | (अष्टा० ६।४।५०)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 44         |
| क्रोधं प्रभो संहर संहरेति    | (कु० सं० ३।७२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ६१         |
| <b>विव</b> ष्च               | (अद्या० ३।२।७६)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 46         |
| कृगृशृहभ्यो वः               | (उणा० सू० १.११५)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १०५        |
| कृदिकारादिक्तनः              | (সন্থাও পার্থাপ্র (সন্থান্ত)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>Ę</b> ₹ |
| ब                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| खं वायुरनलो वारि             | (स्क० पु० माहे० ख० २४।३९)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ९६         |
| 4 (38) no.                   | hard the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| गिरी डश्च्छन्दसि             | (अष्टा० ३।२।१५)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४६         |
| z .                          | And the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| <b>2</b> :                   | (अष्टा ६।४।१५५)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3          |
| त विश्व                      | A CONTRACTOR OF THE PARTY OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
| तत्र साघुः                   | (अদ্যাত ধাধাৎ८)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 66         |
| तत्त्वे त्वद्धाञ्जसा द्वयम्  | (अ० को० ३।४।१२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 68         |
| तस्य समूहः                   | (अष्टा॰ ४।२।३७)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 47         |
| ताच्छील्यवयोवचन०             | (अष्टा० ३।२।१२९)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १०६        |
| तिस्रो महीरुपरास्तस्थुः      | (ऋ॰ सं॰ ३।६।२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ६३         |
| त्वं हि बागमृतं साक्षात्     | (शि॰ पु॰, वा॰ सं॰ पूर्वभा॰ २३।१६)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 80         |
| a a second                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| दधार्तेहिः                   | (মন্তা ওাধাধর)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 883        |
| दातव्यमिति यद्दानं           | (गीता-१७।२०)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १२४        |
| देवद्विजगुरुप्राज्ञ०         | (गीता-१७।१४)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १२५        |
| No. of the same              | A DESCRIPTION OF THE PROPERTY |            |
| धर्मपथ्यर्थंन्यायादनपेते     | (अद्या॰ ४।४।९२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 79         |
| धूजंटिनींललोहितः             | (अ० को० १।१।३३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १२१        |
| <b>T</b>                     | The second second second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| नमः पुरस्तादथ पृष्ठतस्ते     | (गीता-४।११)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 808        |

| नमो वरिवश्चित्रङः          | (अद्या० ३।१।१९)           | 44   |
|----------------------------|---------------------------|------|
| नित्यं नैमित्तिकं काम्यं   | (कु० पु० उत्तर० २६।४)     | .834 |
| 5) 4 5339                  | 161 7 187 3               | POST |
| पयः कीलालममृतं             | (अ० को० १।१०।३)           |      |
| पवित्रमत्रातनुते जगद्युगे  | (नै० च० १।३)              | १०   |
| पुंसि संज्ञायां घः प्रायेण | (अद्या॰ ३।३।११८)          | १९   |
| पृथ्वादिभ्य इमनिज् वा      | (अष्टा० ५।१।१२२)          | 3    |
| पृषन्ति बिन्दु पृषता       | (अ० को० १।१।६)            | ६७   |
| पातृतुदिवचिरिचि०           | (उणा सू० २।६)             | १२५  |
| प्रकाशनस्थेयाख्ययोश्व      | (अष्टा० १।३।२३)           | ४६   |
| प्रभावादद्भुताद्भूमेः      | (स्क० पु०, का० ख० ६।४४)   | १२५  |
| प्रियस्थिर ०               | (अष्टा० ६।४।१५१)          | 308  |
| भ                          |                           |      |
| मज इत्येष वै धातुः         | (ग० पु० २३१।८)            | ११५  |
| भियः पुरवा                 | (उपा॰ १।१४८)              | १०५  |
| भीमादयोऽपादाने             | (সন্তা হাধাওধ)            | १०५  |
| भृत्ये दासेयदासेरदास०      | (अ० को० २।१०।१७)          | १२९  |
| H                          |                           |      |
| मनः प्रसादसौम्यत्वं        | (गीता-१७।१६)              | १२५  |
| मयि चानन्ययोगेन            | (गीता-१३।१०)              | १२६  |
| मुक्ताफलेषु छायायास्तरल०   | (उज्ज्वलनीलमणिः)          | 68   |
| य                          |                           |      |
| यः कञ्जभूकमलनाभविवादकाले   | (स्क०, पु०, मा० ख० ३३।१८) | ४६   |
| यज्ञः सवोऽध्वरो यागः       | (अ॰ को॰ २।७।१३)           | १२६  |
| यज्ञादिकाश्व ते घर्माः     | (स्क० पु०, मा० ख० ३३।२४)  | 96   |
| यत्तु प्रत्युपकाराथं       | (गीता-१७।२१)              | १२४  |
| यथा नदीनां बहवोऽस्बुवेगाः  | (गीता-११।२८)              | २९   |
| यथा नद्यः स्यन्दमानाः      | (मु॰ उ॰ ३।२)              | 79   |
| यद्यप्यमञ्जलानीह सेवते     | (शि॰ पु॰ ज्ञानसं॰ १४।५६)  | 66   |
| या प्रीतिरविवेकानां        | (वि॰ पु॰ १।२०।१८)         | ११५  |
| T                          |                           |      |
| राजाहः सिकम्यष्टच्         | (अद्या॰ ५।४।९१)           | 858  |
| रोदेणि लुक्चे              | (उणा० सू० २।११)           | १०५  |
| <b>**</b>                  |                           |      |
| लोडर्थलक्षणे च             | (अष्टा॰ ३।३।८)            | ११८  |
| लोमादिपामादि०              | (अष्टा० ५।२।१००)          | ४६   |
|                            |                           |      |

Ħ

| विद्याधरोऽप्सरोयक्ष•            | (अ० को० १।१।११)            | १२९ |
|---------------------------------|----------------------------|-----|
| वियद्विष्णुपदं वापि पुंस्याकाशः | (अ० को० १।१.२)             | EB  |
| वियद्वचापी सुरसरित्प्रवाहो      | (स्क॰ पु॰, मा॰ ख॰ ३।१७)    | ६७  |
| হা                              |                            |     |
| शिवेति मङ्गलं नाम               | (शि॰ पु॰, ज्ञा॰ सं॰ १४,५७) | 66  |
| शीलं स्वभावं सद्वृत्ते          | (अ० को० ३।३।२०१)           | 66  |
| श्याद्वचधासु॰                   | (अष्टा० ३।१।१४१)           | 82  |
| श्रुतिश्च भीता यं वक्ति         | (स्क० पु०, कौ० ख० ३३।२०)   | 9   |
| <b>प्रलाच ह्रुङ्स्था श</b> पां  | (अন্তাত १।४।३४)            | ४६  |
| e                               |                            |     |
| सङ्गीणं-विदित-संश्रुत•          | (अ० को० २।१।१०९)           | १३३ |
| सर्वधातुभ्यः                    | (उणा० ४।११८)               | १२१ |
| स्थूलदूरयुवह्रस्व०              | (अष्टा॰ ६।४।१५६)           | 208 |
| स्रष्टा प्रजापतिर्वेधाः         | (अ० को० १।१।१७)            | 82  |
| E                               |                            |     |
| हरः स्मरहरो भर्गः               | (अ० को० १।१।३३)            | 308 |
| हलदन्तात्सप्तम्याः०             | (अष्टा० ६।३।९)             | 47  |
| हलश्च                           | (अष्टा० ३।३।१२१)           | 42  |

. . .

## सारस्वती सुषमा

## सम्पूर्णानन्द-संस्कृत-विश्वविद्यालयानुसन्धानपत्रिका

- १. एषा देशे विदेशे च लब्धप्रसरा त्रैमासिकी संस्कृतपत्रिका।
- २. अस्याः प्रकाशनं प्रतिवर्षं ज्येष्ठ-भाद्रपद-मार्गशोर्ष-फाल्गुनपूर्णिमासु भवति ।
- ३. अस्याः प्रधानमुद्देश्यं संस्कृतज्ञेषु स्वोपज्ञानुसन्धानप्रवृत्तेः समालोचनाप्रवृत्ते-श्चोद्वोधनं प्रोत्साहनं चास्ति ।
- ४. अस्यां सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयस्थानामन्येषां च विदुषां स्वोपज्ञ-विचारपूर्णा अनुसन्धानप्रवाना निवन्धाः प्रकाश्यन्ते ।
- प्रकाशितनिवन्धस्य प्रतिमुद्रणानां पञ्चिविश्वतिः, पित्रकायाश्च सोऽङ्को दीयते,
   यस्मिस्तदीयो निवन्धः प्रकाशितो भवति ।
- ६. अस्यां पत्रिकायां विशिष्टानां हिन्दी-संस्कृताङ्ग्लग्रन्थानां समालोचनाः प्रकाश्यन्ते । तदर्थं ग्रन्थकृद्भिग्रंन्थस्य द्वे प्रतिकृती प्रेषियतन्ये ।
- ७. 'वित्त-अधिकारी' सम्पूर्णानन्दसंस्कृतिवश्वविद्यालय, वाराणसी-२२१००२ (उ० प्र०) इति सङ्केतेन ('बैंकड्राफ्ट' ग्रथवा 'पोस्टल आर्डर' इत्येतेनैव) मूल्यं प्रेषणीयम्।
- दः पत्रिकासम्बन्धी सर्वविधः पत्रव्यवहारः "सम्पादक, सारस्वती सुषमा, सम्पूर्णानन्द-संस्कृत-विश्वविद्यालय, वाराणसी-२२१००२ (उ० प्र०)" इति सङ्केतेन विधेयः।

## विज्ञिप्त

## (रजिस्टर्ड न्यूजपेपर्स एक्ट के अन्तर्गत)

१. प्रकाशन का नाम

सारस्वती सुषमा

२. प्रकाशन की तिथि

त्रैमासिक

३. प्रकाशक का नाम

भागीरथ प्रसाद त्रिपाठी

राष्ट्रियता

भारतीय

पता

सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय, वाराणसो

४. सम्पादक का नाम

भागीरथ प्रसाद त्रिपाठी

राष्ट्रियता

भारतीय

पता

सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय,

वाराणसी

थ. मुद्रक का नाम

श्री रमाशंकर पण्ड्या भारतीय

राष्ट्रियता पता

तारा प्रिटिंग वर्क्स, कमच्छा,

वाराणसी

६. स्वामित्व

सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय,

वाराणसी

मैं भागीरथ प्रसाद त्रिपाठी घोषित करता हूँ कि उल्लिखित विज्ञिस मेरी जानकारो के अनुसार बिलकुल ठीक है।

हस्ताक्षर
भागीरथ प्रसाद त्रिपाठी
अनुसन्धान संस्थान निदेशक
सं० सं० वि० वि०, वाराणसी—२२१००२.

